LA AGONIA'Y LA
GLORIA DE LA CRUZ

De Charles B. Hodge Jr.
Un repaso de
“La sustitucion y la imputacioén”
Por

Lorenzo Luévano Salas

Leyendo el libro, “La agonia y la gloria de la

cruz”, de Charles B. Hodge Jr.!, publicado por '
701716)

“Truth for Today”; en la pagina 140, dice, “La cruz B 5’[01‘1&
que estaba en medio, en el Calvario, no era para Jesus; :
iera para usted y para mi! jLa crucifixion de El fue
vicaria, representativa, y sustitutival! Cristo recibié una
muerte que nosotros debemos morir”. Esto no es “la |
verdad para hoy”, sino “el calvinismo que hoy” se ha
infiltrado en las ensefianzas de muchos buenos
hermanos. Cristo no muri6 en nuestro lugar, sino
“por nosotros”, es decir, a favor nuestro, “para el
perddén de nuestros pecados”.

La palabra “sustituto” no es biblica. Segun la Real Academia
Espafiola, hace referencia a la “Persona que hace las veces de otra”, a la
“Persona que remplaza a otra y desempena sus funciones”. Por su parte, el
concepto, “sacrificio vicario” tampoco es biblico. Antes de asimilarse al
ambito eclesiastico, el adjetivo “vicario” significa “suplente”, “sustituto”:

! Charles B. Hodge, Jr., nacié cerca de Onion Creek a Byrd, Texas. Obtuvo su licenciatura en la Universidad
Cristiana de Abilene en 1952 y su maestria en la Universidad de Harding en 1953. Durante cincuenta y cinco
afnos, ha servido como un ministro local, trabajando con iglesias en Ft. Worth y Duncanville, Texas.

1



Que tiene las veces, poder y facultades de otro, o lo sustituye. Vicarius, en
latin, corresponde a “suplente”, y también a “esclavo comprado como
suplente por otro esclavo”. Viene de “vicis” que significa “turno”,
“alternativa”. El acusativo “vicem” quiere decir “en lugar de”, “en vez de”;
como ablativo “vice” aparece tal cual en voces compuestas como

“vicepresidente”.

Analicemos lo que dice Hodge acerca de la muerte de Cristo en la
cruz. El escribid, “La cruz que estaba en medio, en el Calvario, no era para
JesUs; jera para usted y para mil jLa crucifixion de El fue vicaria,
representativa, y sustitutiva! Cristo recibié una muerte que nosotros debemos
morir”? No es verdad, jdonde en la Biblia dice que teniamos que morir en
una cruz por causa de nuestros pecados? ;Donde dice que debemos morir
fisicamente por nuestros pecados? Es verdad que “la paga del pecado es la
muerte” (Romanos 6:23a), pero esta “muerte” que sufre el pecador, no es
fisica sino espiritual (Efesios 2:1). Cristo no murid espiritualmente, sino
fisicamente; y murid fisicamente para salvarnos de la muerte espiritual.
Cristo no muri0 fisicamente en mi lugar, de otro modo, todo hombre que
se ha beneficiado y ha participado de la muerte de Cristo, no deberia morir
fisicamente. Se supone que ya alguien murid fisicamente en lugar nuestro.
Sin embargo, dado que aun los santos mueren fisicamente (cfr. Hebreos
9:27; 1 Tesalonicenses 4:17), entonces en la cruz no hubo una muerte
“vicaria, o representativa, o sustitutiva”, sino una muerte redentora (cft.
Colosenses 1:14), haciendo posible el perdon de nuestros pecados; y asi,
salvarnos de la muerte espiritual (Efesios 2:1). No, Cristo no “recibioé una
muerte que nosotros debemos morir”, pues en la Biblia no se ensefia que el
pecador debe morir fisicamente en una cruz. Esa doctrina es desconocida
en toda la Biblia.

El libro dice, “;Puede una persona beneficiarse del sufrimiento y el
sacrificio de otra? [Por supuesto!™, y es verdad pero, eso no es
“sustitucion”. Isaias 53 no ensefia la “sustitucion”. Elverso 4, por ejemplo,
dice, “Ciertamente llevdo €l nuestras enfermedades, y sufri6 nuestros
dolores; y nosotros le tuvimos por azotado, por herido de Dios y abatido”.
Mateo, el evangelista, explica que Jesus cumplio esta profecia al sanar a los
enfermos. El dice, “Y cuando llegd la noche, trajeron a ¢l muchos

2 |bid., 140.
3 pag. 140.



endemoniados; y con la palabra echo fuera a los demonios, y san6 a todos
los enfermos; para que se cumpliese lo dicho por el profeta Isaias, cuando
dijo: El mismo tomo nuestras enfermedades, y llevo nuestras dolencias.”
(8:16, 17). No, Jesus no tomo el lugar de aquella gente, enfermandose €l
mismo en lugar de ellos. ;jAcaso Jesus tomo el lugar del leproso, tomando
su lepra, para contagiarse a si mismo? jAndaba Jesus leproso, cojo,
paralitico, ciego y endemoniado, siendo que Isaias 53 ensefia la sustitucion?
iClaro que no! Todos entendemos que €l “llevo” las enfermedades, cuando
los sand, cuando quité la enfermedad a ellos. De la misma manera “llevd”
nuestros pecados, cuando nos proporciond perdon, cuando los “quitd”,
cuando los removié. Esto es lo que dice Hebreos 9:26, “De otra manera le
hubiera sido necesario padecer muchas veces desde el principio del mundo;
pero ahora, en la consumacién de los siglos, se presentd una vez para
siempre por el sacrificio de si mismo PARA QUITAR de en medio el
pecado”. Esta misma verdad biblica la leemos en Juan 1:29, que dice, “El
siguiente dia vio Juan a Jesus que venia a ¢él, y dijo: He aqui el Cordero de
Dios, que QUITA EL PECADO del mundo”. Entonces, Isaias 53 no ensefia
la doctrina de la sustitucion.

Hodge dice que “La vida misma esta llena del concepto de la sustitucion. Es
logica, legal y conveniente. El sistema sacrificial del Antiguo Testamento nos enseria
esta profunda verdad. El «chivo expiatorio» es el vivido ejemplo”. Afirmar no es
probar, no vemos la “légica”, ni la “legalidad” o la “conveniencia” en la
doctrina de la sustitucidn, por el contrario, vemos que, no solamente es una
doctrina ajena a la Biblia, sino que esta llena de grandes absurdos. ;De qué
“chivo expiatorio” nos habla? En Levitico 16:20 se habla de un “macho
cabrio”, del que leemos en los siguientes versiculos, “y pondrd Aaron sus
dos manos sobre la cabeza del macho cabrio vivo, y confesara sobre €l todas
las iniquidades de los hijos de Israel, todas sus rebeliones y todos sus
pecados, poniéndolos asi sobre la cabeza del macho cabrio, y lo enviara al
desierto por mano de un hombre destinado para esto. Y aquel macho cabrio
llevard sobre si todas las iniquidades de ellos a tierra inhabitada; y dejard ir
el macho cabrio por el desierto” (v. 21-22). Y al leer este texto, la cuestion
es, ;donde en la Biblia se dice que éste “macho cabrio” es un tipo del
mesias? ;Donde dice que éste “macho cabrio” es sacrificado? ;Dénde se
habla de su sangre en favor del pueblo? El verso 20 dice que este “macho
cabrio” es traido “vivo”, y vivo “dejard ir el macho cabrio por el desierto”



(v. 22; cfr. Hebreos 9:13-22). Juan el bautista dijo que Jesus era “el Cordero
de Dios, que quita el pecado del mundo” (Juan 1:29; cfr. 1 Corintios 5:7;
Exodo 12:1-28). En la misma pagina, Hodge declara, “Por todas sus
paginas, la Biblia afirma la sustitucion”, y cita “Romanos 5.5-10; Efesios 1.3—
13; Filipenses 3.7-10; Hebreos 2.9, 14-17; 7.25; 9.28; 10.10; 12.1-2; lera
Pedro 2.24; lera Juan 2.1-2"%; sin embargo, jninguno de esos textos ensefia
la doctrina de la sustitucion! Analicemos cada uno de ellos.

Romanos 5:5-10: “y la esperanza no avergiienza; porque el amor de
Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu Santo que
nos fue dado. Porque Cristo, cuando atin éramos débiles, a su tiempo muriod
por los impios. Ciertamente, apenas morira alguno por un justo; con todo,
pudiera ser que alguno osara morir por el bueno. Mas Dios muestra su amor
para con nosotros, en que siendo aun pecadores, Cristo murid por nosotros.
Pues mucho mas, estando ya justificados en su sangre, por ¢l seremos salvos
de la ira. Porque si siendo enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la
muerte de su Hijo, mucho mas, estando reconciliados, seremos salvos por
su vida.”. Es verdad que en este texto leemos las frases, “por los impios”,
“por un justo”, “por el bueno” y “por nosotros”; Sin embargo, ;jindican
sustitucion? De ninguna manera. Todas ellas hablan de morir “a favor” o
“en beneficio” de los pecadores. Eso es lo que indican los versos 9 y 10, en
donde dice que “por él seremos salvos”, es decir, “por la muerte de su Hijo”.
Cristo murid a favor de nosotros, en beneficio de los pecadores al hacer
posible el perdon de pecados. Es verdad que Pablo usa la preposicion
“juper” (bmEp) que, segun w. e. vine, “no tiene el sentido de sustitucion, sino de
actuacion en favor de”.

Efesios 1:3-13 no dice nada de “sustitucion”, sino de varias
bendiciones espirituales que tenemos “en Cristo” (v. 3), tales como el ser
escogidos (v. 4), adoptados (v. 5), redimidos (v. 7), herederos (v. 11) y
sellados con el Espiritu Santo (v. 13).

Filipenses 3:7-10 tampoco ensefia la “sustitucion”. Pablo habla de
su confianza y del valor del evangelio en contraste con la ley de Moisés. La
frase “por la fe de Cristo” no implica sustitucion. Pablo no quiere la justicia
que es “por la ley”, sino aquella que es “por la fe de Cristo”, es decir, por
“el evangelio”. Las expresiones “la fe de Cristo” y “la justicia que es de

4 Ibid., ver notas al pie.



Dios” son paralelas, haciendo referencia al evangelio (cfr. Galatas 3:25;
Judas 3), por el cual participamos de los beneficios de la muerte y
resurreccion de Cristo (v. 10).

Hebreos 2:9, 14-17, habla de cdémo se hizo posible que Cristo llegase
a morir para librarnos de la servidumbre que, por el pecado, sufriamos bajo
la potestad del diablo. Fue posible por su encarnacion, es decir, en esa
condicion, “murid por todos”. La libertad referida en el contexto hace clara
esa frase, no como de una sustitucion, sino como de un beneficio. La muerte
de Cristo fue a favor nuestro, para nuestro beneficio, para nuestra
liberacion, para nuestra salvacion. Luego, la idea de sustitucion carece
totalmente de sentido. El contexto explica el sentido de la frase, y meter la
1dea de la sustitucion, es sacar de contexto la frase misma.

Hebreos 7:25, dice, “por lo cual puede también salvar perpetuamente
a los que por ¢l se acercan a Dios, viviendo siempre para interceder por
ellos”. El texto presenta a Jesus como quien “intercede” a favor nuestro, y
no como ‘“sustituto” nuestro, para interceder €l, y no nosotros. La palabra
“interceder” significa, “Hablar ante alguien en favor de otra persona para
conseguirle un bien o librarla de un mal.” Notese que en toda
“Intercesion”, por fuerza hay tres actores: 1. El que intercede. 2. El que goza
de la intercesidén, es en su favor. 3. El que recibe la intercesidon, ese
“alguien” que oye la voz del intercesor. Es importante que usted entienda
esto muy bien, y asi darse cuenta que este texto no habla de “sustitucion”.

Lea el texto nuevamente. jAcaso dice el texto que intercede “en
lugar” nuestro? ;Por quién ibamos a interceder nosotros? El texto dice,
“para interceder por ellos”, no “para interceder en lugar de ellos”, lo cual
cambiaria el sentido del texto radicalmente, y le llevaria a una cuestion
netamente diferente. No, el texto no dice que ¢l “intercede en lugar
nuestro”, sino que “intercede a favor nuestro”, es decir, a favor de aquellos
que “puede... salvar”. Observe con cuidado el texto. No hay cuatro
implicados en el pasaje, sino tres:

1. Los salvos (los que se acercan a Dios).
2. Dios (a quien se acercan los salvos).
3. El intercesor (Jesus, el que intercede por los salvos).



Pero si la idea de “sustitucion” estuviese en el texto, entonces, por
fuerza serian cuatro los implicados:

1. Los salvos (Los que gozan de la intercesion).

2. Los que no pueden interceder (pues alguien ha de interceder en su

lugar. Estos son “ellos”, los que supuestamente sufren la sustitucion).

Dios (quien oye al intercesor).

4. Jesus (el que intercede en Jugar de “ellos”, el que ejecuta la
sustitucion).

W

Sin embargo, tantos implicados son imposibles. El pronombre
“ellos” hace referencia “a los que... se acercan a Dios”, es decir, aquellos
que “puede también salvar”. Enseguida estd “Dios”, a quien se acercan
“ellos”, y finalmente esta Jesus, quien esta “viviendo para interceder”.
(Cuantos implicados son? jTres! Por tanto, la idea de “sustitucion” es
imposible. Tampoco ensefa “sustitucion” la frase, “los que por él”. Dicha
frase, dentro de su contexto, indica “intercesion”, pero no “sustitucion”.

Hebreos 9:28 no ensena la doctrina de la “sustitucion”. El texto dice,
“asi también Cristo fue ofrecido una sola vez para llevar los pecados de
muchos; y aparecera por segunda vez, sin relaciéon con el pecado, para
salvar a los que le esperan”. Al usar este texto, se supone que a Jesus le
fueron “transferidos” nuestros pecados, pero la palabra “llevar” no
significa, ni tiene el sentido de “transferirse a si mismo nuestros pecados”.
Los llevo en el sentido de que los removio, o como dice el contexto, “para
quitar de en medio el pecado” (v. 27).

Hebreos 10:10 dice, “En esa voluntad somos santificados mediante
la ofrenda del cuerpo de Jesucristo hecha una vez para siempre”. Este texto
no implica “sustitucién”. Nosotros no ibamos a ser ofrecidos como
sacrificio para expiar nuestros pecados, para expiar los pecados de alguien
mas. Jesus fue ofrecido en sacrificio a favor de todos nosotros y, a diferencia
de los sacrificios de la ley de Moisés, el sacrificio de Cristo fue suficiente y
eficaz.

(Qué de Hebreos 12:1, 2?7 Tampoco ensefia la “sustitucion”. El texto
sencillamente menciona a Cristo como ejemplo para continuar haciendo la
voluntad de Dios a pesar de las dificultades. Nuestro Salvador “sufri6 la
cruz, menospreciando el oprobio”, y finalmente “se sentd a la diestra del



trono de Dios”. Jesus no ha corrido por el cristiano, el cristiano debe
continuar en la carrera considerando el ejemplo del Sefior.

1 Pedro 2:24, dice, “quien llevo él mismo nuestros pecados en su
cuerpo sobre el madero, para que nosotros, estando muertos a los pecados,
vivamos a la justicia; y por cuya herida fuisteis sanados”. Este texto dice,
efectivamente, que Jesus “llevod... nuestros pecados en su cuerpo sobre el
madero”; sin embargo, ;qué se quiere decir con esa declaracion? De seguro
usted puede ver que el texto no habla de una “sustitucion”. Para que el
texto hablara de una “sustitucion”, se tendria que decir que el pecador
deberia estar en la cruz, expiando sus propios pecados, o bien, muriendo en
ella por causa de sus propios pecados. Pero eso no es lo que dice Pedro.
Tampoco dice que nuestros pecados le fueron “transferidos” a €l al estar en
la cruz. Para entender lo que dice Pedro, tenemos que considerar la palabra
“llevar”. ;Qué hizo, o que sucedio6 al “llevar” nuestros pecados? El “llevd”
nuestros pecados como “llevo... nuestras enfermedades” (Isaias 53:4).
Cuando €l sano a los enfermos, cumpli6 la profecia de Isaias, y cuando hizo
posible el perdon de nuestros pecados en la cruz, “llevo” o removid nuestros
pecados (cfr. Hebreos 9:26) El es “el Cordero de Dios, que guita el pecado
del mundo” (Juan 1:29).

1 Juan 2:1, 2, “Hijitos mios, estas cosas os escribo para que no
pequeéis; y st alguno hubiere pecado, abogado tenemos para con el Padre, a
Jesucristo el justo. Y él es la propiciacion por nuestros pecados; y no
solamente por los nuestros, sino también por los de todo el mundo.”. En
este texto leemos la palabra “propiciacion”, del griego “jilasmos”, y del
hebreo “kafar”. Originalmente significan “cubrir”, y de alli “abrigo”,
“refugio”, “perdén”. En Deuteronomio 21:8, dice, “Perdona (kafar —
jilasmos LXX) a tu pueblo Israel, al cual redimiste, oh Jehova; y no culpes
de sangre inocente a tu pueblo Israel. Y la sangre les sera perdonada” (kafar
- jilasmos LXX). En 2 Cronicas 30:18 dice, “Porque una gran multitud del
pueblo de Efrain y Manasés, y de Isacar y Zabuldn, no se habian purificado,
y comieron la pascua no conforme a lo que esta escrito. Mas Ezequias or6
por ellos, diciendo: Jehova, que es bueno, sea propicio (kafar) a todo aquel
que ha preparado su corazén para buscar a Dios”. En ambas oraciones se
buscaba que la culpa fuese perdonada o quitada. Se pedia a Dios que fuese
propicio o misericordioso con ellos, perdonando la culpa. Al pedir a Dios
que “sea propicio”, de seguro no se le pedia a Dios que “tomase su lugar”,

7



como si de sustitucidn se tratase. En el Salmo 78:38, leemos, “Pero él,
misericordioso, perdonaba (kafar - jilasmés LXX) la maldad, y no los
destruia; y apartd6 muchas veces su ira, y no despertd todo su enojo”. En
79:9, “Ayudanos, oh Dios de nuestra salvacion, por la gloria de tu nombre;
y libranos, y perdona (kafar - jilasmos LXX) nuestros pecados por amor de
tu nombre”. Se pide “quitar” el pecado; y asi, la culpa correspondiente.
Entonces, cuando Juan dice que Cristo “es la propiciacidon por nuestros
pecados”, sencillamente esta diciendo que €l es el cordero sacrificado que
hizo posible el perdon de nuestros pecados (cfr. Romanos 4:7). Entonces,
(habla Juan de una “sustitucion”? No hace sentido que la preposicion “por”
indique “sustitucién”, como si Juan dijese que Cristo es la propiciacion “en
lugar de” nuestros pecados. La “sustitucion” no esta en este texto.

Hodge, al haber echado mano de la “sustitucion”, por fuerza
promueve también la doctrina de la “imputacion”’. El dice que “Jesiis se
hizo pecado. Se hizo pecado por nosotros’. Estas palabras se parecen a lo
que dice Pablo en 2 Corintios 5:21: “Al que no conocié pecado, por
nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios
en é1”. ;Ensefa este texto que, ocurriendo una sustitucion, Cristo lleg6 a
ser pecado, y asi, castigado y rechazado en lugar nuestro? De ninguna
manera. La expresion “lo hizo pecado”, significa que Cristo fue la ofrenda
por el pecado, el cordero que quita el pecado del mundo. La palabra
“pecado”, significa “expiacion” u “ofrenda por el pecado” en este contexto.
La palabra “pecado” tiene ese uso cuando se habla de la muerte de Cristo.
Existen varios textos donde la palabra “pecado” (del griego “jamartia”) se
traduce por “expiacion”. Asi se usa en Levitico 4:21: “Y sacara el becerro
fuera del campamento, y lo quemara como quemo el primer becerro;
EXPIACION (hebreo “jatta't” — griego: “jamartia”) es por la
congregacion... Y con su dedo el sacerdote tomara de la sangre de la
EXPIACION (hebreo “jatta’t” — griego: “jamartia”), y la pondra sobre los
cuernos del altar del holocausto, y derramara el resto de la sangre al pie del
altar del holocausto”. En Levitico 6:25, dice, “Habla a Aar6n y a sus hijos,
y diles: Esta es la ley del sacrificio expiatorio: en el lugar donde se degiiella
el holocausto, sera degollada la OFRENDA POR EL PECADO (hebreo

> La “imputacidn” (el atribuir a uno lo que pertenece a otro) es doctrina basica del Calvinismo. Tiene tres pasos:
el pecado de Adan es imputado al hombre; los pecados del hombre son imputados a Cristo; la justicia personal
(obediencia) de Cristo es atribuida al creyente.

6 La agonia y la cruz, pag. 140.



“jatta’t” — griego: “jamartia”) delante de Jehova; es cosa santisima”. En
Hebreos 10:8, leemos, “Diciendo primero: Sacrificio y ofrenda y
holocaustos vy EXPIACIONES POR EL PECADO no quisiste, ni te
agradaron (las cuales cosas se ofrecen segun la ley)”. En griego leemos “per1
jamartias”, y no “expiaciones”; pero, el sentido de dicha frase es
precisamente ese, “expiaciones por el pecado”. Asi se usa en Romanos
8:3, que dice, “Porque lo que era imposible para la ley, por cuanto era débil
por la carne, Dios, enviando a su Hijo en semejanza de carne de pecado y
a causa del pecado, condeno al pecado en la carne”. El Interlineal Griego-
Espafiol de Francisco Lacueva traduce, “ofrenda por el pecado”. El Nuevo
Testamento Arcas Fernandez, dice, “como sacrificio por el pecado”. La
Biblia Serafin de Ausejo, “victima por el pecado”. Asi traduce la Biblia
Bover-Cantera, y la version Libro del Pueblo de Dios. La Dios Habla Hoy,
dice, “como sacrificio por el pecado”; y La Biblia de las Américas, “como
ofrenda por el pecado”. Jesus no fue “hecho pecado”, sino “ofrenda o
expiacion por el pecado”. No hay “sustituciéon”, ni “imputacion” en estos
textos biblicos.

Consideremos las afirmaciones de Hodge, para luego hacer algunas
observaciones:

La idea de justicia imputada es profunda, sin embargo,
sencilla. EI hombre pecador no puede ser justo; por lo tanto,
la justicia imputada es la unica clase de justicia que puede
tener. A la justificacion se le ha llamado «la suprema paradoja
del evangelio». Por el perddn, Dios hace justos a los pecadores
(Romanos 8.1-2). Imputacion es un término de la contabilidad
que se refiere a que las riguezas de otro se ponen en mi cuenta.
Nuestros pecados son imputados a Cristo y, como dijo Pablo,
nosotros recibimos «la justicia que es de Dios por la fe»
(Filipenses 3.9; vea Isaias 53.5-6, 10-11; Romanos 4.11; 14.9,
lera Pedro 2.24). Lea y vuelva a leer Filipenses 3.7-11.
Nosotros prefeririamos merecer la gracia, jpero la gracia no
puede ser merecida! Burton Coffman lo dijo bien: «Nada que
el hombre pueda jamas hacer en un millon de afios de vida
justa, podria alguna vez ganar la mas diminuta fraccion de la
salvacion que Dios da a los hombres en Cristo». Ademas, la
justicia imputada elimina el orgullo humano. La Unica obra
meritoria en la salvacion es la cruz. (p. 153).



El concepto que predica Hodge, asi como muchos hermanos que han
recibido esa doctrina de la imputacion, es el mismo que predicadores
calvinistas han usado a través de los afios. Hodge habla de la “justicia
imputada”. En el “Catecismo Menor y Confesion de Fe de Westminster”
dice que la justificacion de la que goza el cristiano, es “solamente en virtud
de la justicia de Cristo, la cual nos es imputada”.” El reconocido predicador
bautista Charles Spurgeon, declard sobre Cristo que, “el merito de su
obediencia nos es contado por justicia. En cuanto creemos, somos considerados
como si las obras de Cristo fueran nuestras obras. Dios nos ve como si aquella
obediencia perfecta, a la cual nos acabamos de referir, hubiera sido realizada
por nosotros. Dios nos considera como si fuéramos Cristo—nos considera
como si la vida de él fuera nuestra vida—y nos acepta, bendice y recompensa
como si todo lo que él hizo lo hubiéramos hecho nosotros, su pueblo creyente .8
Por su parte, Juan Calvino declard, “el hombre sera justificado por la fe
cuando, a exclusion de la justicia de las obras, se apropia de la justicia de
Cristo y vestido en ella aparece ante Dios no como un pecador, sino como
justo... afirmamos que esta justificacion consiste en el perdon de los pecados y
la imputacion de la justicia de Cristo”.°

Hodge presenta algunos textos biblicos de prueba, mismos que vamos
a analizar para ver si la doctrina de la “justicia imputada” es ensefiada en el
Nuevo Testamento.

Filipenses 3:9 — “y ser hallado en €I, no teniendo mi propia justicia, que es
por la ley, sino la que es por la fe de Cristo, la justicia que es de Dios por la
fe”.

Comentario: Este texto no habla de imputacidén por ninguna parte. Pablo
esta diciendo que, la justicia que se pretendia tener por medio de la ley de
Moisés (v. 5-6), sencillamente no era posible por medio de la ley (cfr.
Romanos 3:20). Pablo explica que la justificaciéon puede ser posible
solamente “por la fe de Cristo”, es decir, por el evangelio (cfr. Romanos 1:5;
16:26; Galatas 3:25). La frase, “fe de Cristo”, hace referencia al evangelio
de Cristo. Esta “fe” es el evangelio, y no la confianza o la creencia que

7 Catecismo Menor, pregunta 33. Publicado por la Iglesia del Salvador Viviente de la Iglesia Presbiteriana
Ortodoxa, 10101 Cunningham Ave. Westminster CA 92683.

8 “Jesucristo, nuestra justicia”. Sermdn predicado el domingo 2 de junio de 1861 en el Tabernaculo
Metropolitano en Newington.

% Institutos de la religidn cristiana, lll. xi. 2, 21-23.

10



tenemos nosotros en el evangelio. No es nuestra fe de la que trata el texto,
sino con aquello en que depositamos nuestra fe, es decir, el evangelio. La
palabra “fe” es comprensiva, no subjetiva. Entonces, este texto no dice
nada de cierta “justicia imputada”. La justicia del cristiano radica en el
hecho mismo de recibir el perdon de sus pecados por obedecer el evangelio
(cfr. Hebreos 6:4; Romanos 6:1-7, 16; Galatas 2:16).

Isaias 53.5-6, 10 al 11- “Mas €l herido fue por nuestras rebeliones, molido
por nuestros pecados; el castigo de nuestra paz fue sobre él, y por su llaga
fuimos nosotros curados. Todos nosotros nos descarriamos como ovejas,
cada cual se apartd por su camino; mas Jehova cargod en €l el pecado de
todos nosotros... Con todo eso, Jehova quiso quebrantarlo, sujetandole a
padecimiento. Cuando haya puesto su vida en expiacion por el pecado, vera
linaje, vivira por largos dias, y la voluntad de Jehova serd en su mano
prosperada. Verd el fruto de la afliccion de su alma, y quedard satisfecho;
por su conocimiento justificara mi siervo justo a muchos, y llevara las
iiquidades de ellos”.

Comentario: Este texto tampoco ensefia la doctrina falsa de la imputacion.
El profeta explica, en primera instancia, la razén por la cual Cristo murid.
Fue “por” o “a causa de” nuestros pecados. La frase que dice, “mas Jehova
carg0 en €l el pecado de todos nosotros”, no ensefia imputacion. Dicha fase
hace referencia al hecho de ser librados de las consecuencias espirituales del
pecado, por medio del perdén de pecados, hecho posible por la muerte del
Senor. El apostol Pedro lo explica asi, “Porque vosotros erais como ovejas
descarriadas, pero ahora habéis vuelto al Pastor y Obispo de vuestras
almas.” (1 Pedro 2:25). Pedro no hace indicacién alguna a cierta
imputacion de pecado, o a cierta imputacion de justicia, sino al hecho
mismo de nuestra salvacion. Cuando uno lee textos como este, debe evitar
confundir los beneficios del sacrificio de Cristo con esa idea de la
imputacion. Jesus no aparecid para ser hecho pecador, al llevar nuestras
iniquidades, sino para quitarlas: “Y sabéis que él aparecid para quitar
nuestros pecados, y no hay pecado en él.” (1 Juan 3:5). Cristo llevo nuestros
pecados (v. 11, 12; 1 Pedro 2:24) como llevo nuestras enfermedades (v. 4,
Mateo 8:17). Dios no hizo a Jesus pecador, como tampoco le enfermo.
Jesus no tuvo que ser hecho pecador para llevar nuestros pecados, como no
tuvo que enfermarse para llevar nuestras enfermedades.

11



Romanos 4:11: “Y recibi6 la circuncision como seiial, como sello de la
justicia de la fe que tuvo estando aun incircunciso; para que fuese padre de
todos los creyentes no circuncidados, a fin de que también a ellos la fe les
sea contada por justicia”.

Comentario: Pablo dice en el verso 3, "Crey6 Abraham a Dios, y le fue
contado por justicia" (cfr. Génesis 15:6). ;Qué fue contado? "Creyo" é€l
mismo (€l era fiel a Dios, v. 12), "y le fue contado por justicia", es decir, la
fe o fidelidad de Abraham, a él mismo “le fue contado por justicia”. La “fe”
de Abraham no era “experiencia de fe”. Mas bien, era su vida_de fe (Génesis
15:6), su fe obediente desde Génesis 12 cuando Dios le llam6 (Hebreos 11:8;
cfr. Romanos 4:18, 19). Su vida de fe obediente le fue contada (atribuida) a
¢l mismo (puesta a la cuenta de €l mismo) para justicia. De la misma
manera en Romanos 4:11, es “la fe”, es decir, la obediencia al evangelio lo
que nos es “contada por justicia”. Al obedecer el evangelio, el pecador es
perdonado, es justificado (cfr. Romanos 5:1; Santiago 2:24). La imputacion
calvinista es ajena a la ensefilanza de Pablo, la cual también es extrafia en
14:9.

Anteriormente abordamos Romanos 5:10, texto que debemos considerar
nuevamente porque, dicho pasaje biblico también es usado por los
promotores de la doctrina de la imputacion. En la frase del texto que dice,
“seremos salvos por su vida”, se cree que la palabra “vida”, hace referencia
a la vida perfecta de Cristo en la tierra, la cual, segin se cree
equivocadamente, es imputada a nosotros. Sin embargo, el texto biblico no
soporta dicha interpretacion. Leamos el texto nuevamente, “Porque si
siendo enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo,
mucho mas, estando reconciliados, seremos salvos por su vida”. El
contraste de “vida” es “muerte”, y habiendo Pablo indicado que “fuimos
reconciliados con Dios por la muerte” de Cristo, es evidente que, a renglon
seguido, la palabra “vida” hace referencia a su resurrecciéon. Esto mismo
dice Pablo en el capitulo 4, verso 24: “el cual fue entregado por nuestras
transgresiones, y resucitado para nuestra fustificacion” .

El libro, “La agonia y la gloria de la cruz”, ya estd siendo distribuido por
diversos hermanos e iglesias de Cristo. El hermano Larry J. White, a quien
he mostrado el calvinismo que ensefia en su curso biblico sobre Romanos,

12



ahora también esta publicando la obra de Hodge'°, mostrando asi su
acuerdo a estas doctrinas calvinistas de la sustitucidén y la imputaciéon. He
notado que algunas iglesias de Cristo también estan regalando el libro a sus
miembros, o en reuniones de jovenes. Tal vez muchos hermanos no se
tomaran el tiempo de leer el libro, pero nadie puede negar que habra quienes
si lean la obra, y reciban estas doctrinas no biblicas, para luego hacerlas
parte de su predicacion a la congregacion.

Si los predicadores del evangelio no estan apercibidos de la intromisién que
el calvinismo estd haciendo en escritos, predicaciones y estudios biblicos de
muchos hermanos, pronto en las iglesias de Cristo encontraremos otra
controversia mas, y sumamente dafiina. Toda falsa doctrina es dafiina (2
Juan 9). Y el calvinismo no solo arrastrara a muchos hermanos al infierno,
sino que serd responsable de gran inmoralidad y falta de celo entre la
hermandad.

VOLVIENDO A LA BIBLIA
www.volviendoalabiblia.com.mx

Febrero, 2017

Se autoriza la distribucion total de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido

10 http://www.cbpoc.net/la-agonia-y-gloria-de-la-cruz/

13


http://www.volviendoalabiblia.com.mx/

