
1 
 

UNA REVISIÓN DEL ENSAYO: 

“JESÚS Y PABLO, GRANDES MAESTROS DE  

INSTITUTOS BÍBLICOS” 

DE BRUNO VALLE G. 

POR 

LORENZO LUÉVANO 

____________________________ 

El predicador liberal Bruno Valle, quiere que aplaudamos algo así como “yo 

estudié en un instituto, me fue bien, por tanto Dios lo aprueba, por tanto las 

iglesias deben financiarlo con ofrendas.” Es el tipo de lógica que también 

“prueba” que el café es bíblico porque muchos predicadores lo toman antes 

de predicar. Así que, voy a revisar su artículo, para señalar los errores bíbli-

cos, teológicos, históricos y lógicos que contine. Estaré escribiendo las pala-

bras de Bruno Valle, siendo precedidas por las iniciales “BV”, para luego 

presentar mi respuesta.  

BV: “Me bauticé en 1986 e ingresé al Instituto Bíblico… Esta breve formación me dio 

la confianza de entrar al ministerio… El Instituto Bíblico fue uno de los primeros pel-

daños de mi carrera ministerial.” 

La experiencia de Bruno Valle puede ser real, y hasta útil, pero no es norma-

tiva. En el Nuevo Testamento la autoridad no nace de la “experiencia” ni de 

algo que sea “funcional”, sino de “¿qué está escrito?” (cfr. Juan 5:39; Colo-

senses 3:17). La pregunta no es si un instituto puede producir predicadores 

capaces, sino si la iglesia, universal o local, recibió de Dios autorización para 

crear, sostener y delegar su obra a una institución humana, con estructura 

propia, control propio y tesorería alimentada por colectas de las iglesias. La 

Biblia no juzga “resultados”, juzga la obediencia a la doctrina de Cristo (cfr. 

2 Juan 9). 

BV: “Comprendí que la ‘educación sistemática’ solo se ofrece en una institución…” 



2 
 

Eso es falso en lo factual y peligroso en lo doctrinal. Factualmente, la educa-

ción sistemática existe sin “institución” formal, lo cual existe en el hogar, la 

mentoría, la lectura guiada, por iglesias enseñando “todo el consejo de Dios” 

(cfr. Hechos 20:27), ancianos instruyendo (cfr. Tito 1:9), evangelistas for-

mando hombres fieles (cfr. 2 Timoteo 2:2). Doctrinalmente, Bruno Valle está 

intentando colar una necesidad psicológica (“yo me organicé mejor así”) como 

si fuera una necesidad bíblica, cuando no lo es. 

BV: “Mi congregación enviaba aportaciones mensuales para que los alumnos pu-

diéramos estudiar… los hermanos financiaban mis necesidades de estudiante… 

Todo esto en el marco de mi servicio a la congregación.” 

Aquí está el corazón del institucionalismo, tomar la colecta de la iglesia y 

convertirla en financiamiento regular de una entidad educativa, o de “alum-

nos”, o de un programa realizado por una entidad ajena a la iglesia. El 

Nuevo Testamento sí enseña sostener obreros del evangelio (cfr. Filipenses 

4:15–16; 1 Timoteo 5:17–18), y sí enseña ayudar a necesitados (cfr. Hechos 

6:1–6; 1 Corintios 16:1–2; 2 Corintios 8-9). Pero no enseña que la iglesia con-

vierta su tesorería en becas para “estudiantes de alguna institución hu-

mana”. La única defensa que se puede presentar en favor de que la iglesia 

local use su colecta para la obra de Dios, tiene que ver con el sostenimiento 

de un evangelista para que predique el evangelio. Eso es lo que enseña la 

Biblia. Por su parte, la práctica donde las iglesias envían fondos económicos 

para financiar una “escuela para predicadores”, no solo es una diferencia de 

especie, sino también una práctica extraña a la voluntad de Dios. 

BV: “La formación bíblica no se limita a la experiencia congregacional.” 

Como frase suena profunda; pero como argumento es pura confusión. Nadie 

niega que un cristiano pueda aprender fuera de la asamblea, por ejemplo, en 

casa (cfr. Hechos 20:20), leyendo (1 Timoteo 4:13), con un mentor (cfr. 2 Ti-

moteo 1:13; 2:2). Incluso, el cristiano puede educarse en alguna escuela. Pero, 

eso no tiene nada que ver con la presente controversia. El punto tiene que 

ver con iglesias usando su colecta para sostener instituciones humanas. Esta 

es la cuestión. Una cosa es “dónde” aprendo, y otra cosa el sostener la iglesia 



3 
 

económicamente una institución humana. Bruno Valle mezcla ambas para 

ganar por cansancio. 

BV: “La Escritura nunca limita el aprendizaje a un solo formato… presenta múltiples 

escenarios donde la preparación formal, estructurada y académica cumple un papel 

determinante…” 

Esto es una afirmación general inflada. La Escritura muestra enseñanza, sí. 

“Formal, estructurada y académica” son etiquetas modernas que el texto no 

usa, y que aquí se usan para justificar un producto moderno completo, el 

cual implica un campus, administración, junta, cuotas, programas, marke-

ting, metas numéricas, dependencia financiera. El hecho de que haya ense-

ñanza no prueba que haya institutos financiados por iglesias. Eso sería 

como decir, “La Biblia muestra canto, por tanto autoriza bandas, conciertos 

y sellos discográficos pagados por la colecta”. Misma falacia, la cual con-

funde el acto (enseñar/cantar) con la maquinaria institucional. 

BV: “Modelos explícitos… ‘las escuelas de los profetas’… Eran, en términos moder-

nos, institutos bíblicos proféticos.” 

Esto es increíble, pues es verdaderamente vergonzoso que un predicador 

que presume de muchos estudios académicos, crea encontrar autoridad bí-

blica para los “institutos” o “escuelas para predicadores” en las mitológicas 

“escuelas de los profetas”. Primero, señalo que ninguna versión bíblica, en nin-

gún idioma, usa la expresión “escuela de los profetas”. Ni hebreo, ni arameo, 

ni griego, ni latín. Cero. La frase no existe en el texto bíblico. Existe en co-

mentarios, manuales, clases y artículos; pero curiosamente, siempre cuando 

alguien necesita justificar una institución humana. Nuestro pobre hermano 

no se guió por la Biblia, sino por pensamientos humanos equivocados. Si 

nuestro hermano fuese un estudiante de la Palabra de Dios, jamás habría 

aceptado repetir un mito tan descarado. En 1 Samuel 10:5–6 leemos que Saúl 

encuentra un “grupo de profetas”. El hebreo dice “ḥébel nevi’ím” ( נְבִיאִים  חֶבֶל ). 

Ḥ ébel significa cuerda, banda, conjunto, grupo. No significa escuela, acade-

mia, instituto, seminario ni nada que huela a plan curricular. Es un conjunto 

circunstancial de profetas, no una entidad educativa formal. En 1 Samuel 

19:19–24 se repite la idea. Saúl ve a un grupo profetizando y a Samuel 



4 
 

presidiéndolos. El texto hebreo sigue hablando de “nevi’ím” en plural, pro-

fetizando bajo la influencia del Espíritu. El énfasis no está en cierta ense-

ñanza o educación, sino en actividad profética milagrosa. No hay mención 

de instrucción sistemática, aulas, discípulos inscritos ni financiamiento. Hay 

profecía, no pedagogía. El texto que muchos citan mal es 1 Samuel 19:20, 

pero incluso ahí el hebreo no dice “escuela”. Dice que Samuel estaba 

“puesto” (“nitsav”) sobre ellos. Esto es nada más supervisión espiritual, no 

rectoría académica. Pasemos a la expresión más explotada, la cual es, “los 

hijos de los profetas”. En 2 Reyes 2:3; 2:5; 6:1–4; 9:1 leemos “benê ha-nevi’ím” 

( הַנְבִיאִים  בְנֵי ). Aquí hay que decirlo con toda claridad, “hijos de” en hebreo no 

implica alumnos. Es una construcción idiomática que indica pertenencia, 

asociación o identificación, no filiación biológica ni académica. En la Biblia 

encontramos frases semejantes, tales como “Hijos de Belial”, pero nadie su-

pondría que eso significa “estudiantes de Belial”. Leemos sobre “Hijos de los 

cantores”; pero no son alumnos de cierto conservatorio. “Hijos de los levi-

tas”, lo cual no implica escuela levítica. La palabra “Ben” ( בֵן) puede significar 

miembro, asociado, subordinado, participante; por lo que, en este contexto, 

el caso tiene que ver con profetas vinculados a una comunidad profética, 

probablemente viviendo juntos o bajo el liderazgo de un profeta principal, 

como Elías o Eliseo. Nada más. Así que, entendamos que el texto bíblico 

nunca dice que estuvieran siendo “enseñados” o “instruidos”. Lo que sí dice 

es que vivían juntos (cfr. 2 Reyes 6:1), tenían problemas económicos (cfr. 2 

Reyes 4:1), eran enviados ocasionalmente como mensajeros proféticos (cfr. 2 

Reyes 9:1–3). Eso describe una comunidad profética funcional, no una es-

cuela. Eso es más parecido a una hermandad vocacional que a un instituto 

bíblico. Ahora, en 2 Reyes 4:38-41, Eliseo vuelve a Gilgal y hay hambre entre 

los “hijos de los profetas”. Uno cocina mal y casi los mata. Si eso es una “es-

cuela”, entonces ¡tenemos a la peor escuela de cocina de la historia bíblica! 

La verdad es que el texto subraya precariedad, no estructura académica. No 

hay programa, no hay método, no hay grados. Por otro lado, en Esdras 5:2 

se habla de “los profetas de Dios” (nevi’ê Elohá). No se dice que salieran de 

escuelas. Son enviados por Dios, no graduados de nada. En 1 Reyes 18:4, 13 

se menciona a cien profetas escondidos por Abdías. Otra vez, tenemos pro-

fetas perseguidos, no estudiantes inscritos. Si Acab y Jezabel estaban 



5 
 

exterminando profetas, no estaban cerrando institutos; estaban matando vo-

ceros divinos. El Antiguo Testamento conoce profetas, grupos de profetas, 

comunidades proféticas, pero no conoce “escuelas proféticas”. Entonces, ¿de 

dónde sale el concepto mitológico de las “escuelas de profetas”? No se en-

cuentran en otro lado sino en los comentaristas. Principalmente del siglo 

XVIII en adelante, cuando teólogos protestantes, influenciados por modelos 

académicos europeos, comenzaron a leer el texto bíblico con lentes institu-

cionales. Donde el texto decía “grupo”, ellos oían “facultad”. Donde decía 

“hijos”, ellos imaginaban “alumnos”. Eso es proyección cultural, pero no 

exégesis. Esto es lo que se llama “eiségesis romántica”, pues se lee en el texto 

lo que el sistema necesita. Y aquí está el punto teológico final, el que molesta 

a hermanos institucionales. Aunque concediéramos, solo por amor al argu-

mento, que existieron “escuelas proféticas” en Israel, eso no autoriza abso-

lutamente nada en cuanto a la iglesia del Nuevo Testamento. Israel tenía sa-

cerdocio hereditario, diezmos obligatorios, templo central, profetas carismá-

ticos no replicables. Pero, las iglesias no reciben su patrón de Israel, sino de 

Cristo y los apóstoles (cfr. Hebreos 1:1–2; Colosenses 3:17). El Nuevo Testa-

mento regula explícitamente la organización, obra y financiamiento de la 

iglesia, y no incluye el establecimiento o el sostenimiento económico de ins-

titutos. La “escuela de profetas” no es un concepto bíblico, sino un mito peda-

gógico nacido de los comentarios, no del texto hebreo. La Biblia habla de 

profetas llamados por Dios, no de estudiantes certificados por instituciones. 

Y usar ese mito como antecedente para justificar institutos humanos finan-

ciados por iglesias es construir un edificio moderno sobre arena filológica. Y 

la arena, como sabemos, siempre termina cediendo. 

BV: “Nadie puede afirmar que Dios está en contra de estructuras educativas for-

males cuando Él mismo las inspiró entre su pueblo.” 

Dios también “inspiró” un templo, sacrificios, un sacerdocio y el uso de ins-

trumentos musicales. Y sin embargo, el cristiano no tiene permiso divino 

para recrearlos como sistema de adoración y alabanza, ¿o defenderá ahora 

Bruno Valle el uso de instrumentos musicales, nada más porque Dios los 

mandó entre su pueblo? (cfr. 2 Crónicas 29:25) El argumento de que “Dios 

usó X en Israel, por tanto la iglesia puede institucionalizar X” es 



6 
 

teológicamente tosco. Ignora el cambio de administración y el hecho de que 

el Nuevo Testamento especifica cómo obra la iglesia local y cómo se financia 

su obra (cfr. 1 Timoteo 3:15; 1 Pedro 5:2–3). Israel no es nuestro catálogo de 

licencias eclesiásticas como pretende Bruno. 

BV: “Moisés estuvo 40 años en formación en Egipto (Hch 7:22)… Dios no condenó 

esta formación; ¡la utilizó!” 

Es cierto, Dios usó a Egipto para preparar a un hombre. Pero de ahí no se 

sigue que la iglesia tenga autoridad para crear una organización educativa 

financiada por las colectas de las iglesias. Bruno Valle está probando una 

cosa distinta, a saber, que Dios puede usar educación secular, y eso, nadie 

lo niega. Lo que no ha probado, ni de lejos, es que el tesoro congregacional 

deba mantener “institutos humanos”. Su argumento falaz es vergonzoso.  

BV: “David fue educado en la corte de Saúl.” 

El problema es que esa afirmación carece de texto bíblico. David sirvió en la 

corte (cfr. 1 Samuel 16), pero la “educación” que le atribuye Bruno Valle es 

una suposición decorativa. Y aunque fuera cierto, de nuevo, sería prepara-

ción providencial de un individuo, no autorización para crear instituciones 

financiadas por las iglesias. 

BV: “Daniel y sus amigos recibieron educación superior en Babilonia (Dn 1:3–4).” 

Otra vez, Dios usó un programa pagano para su propósito. Eso apoya que 

un cristiano estudie en universidades, aprenda idiomas, lógica, literatura. 

No apoya que las iglesias creen su propia estructura institucional y la sos-

tenga con colectas. Nuestro pobre hermano prueba demasiado, y cuando 

prueba demasiado, no prueba nada. 

BV: “Pablo es el ejemplo más claro de formación académica formal… ‘Fui instruido a 

los pies de Gamaliel’… Pablo no sólo aprueba la formación académica… La reconoce 

como valiosa (Fil 3:5–6).” 

Filipenses 3 hace exactamente lo contrario de lo que dice Bruno. Pablo enu-

mera credenciales, y luego dice que las estima como pérdida por Cristo (cfr. 

Filipenses 3:7–8). No está “aprobando” el prestigio académico como valor 

espiritual; está desinflándolo. Y Hechos 22:3 prueba que Pablo fue formado 



7 
 

en el judaísmo, no que Cristo haya instituido seminarios para el bien de las 

iglesias, y mucho menos financiados por colectas. Si Bruno va a tomar el mo-

delo rabínico como norma, entonces también va a traer jerarquías y tradicio-

nes que el Nuevo Testamento combate (cfr. Marcos 7:7–13). 

BV: “Él recibió ofrendas… ‘me enviasteis una y otra vez’ (Fil 4:16)… usó la ‘Escuela 

de Tiranno’…” 

Filipenses 4 habla de apoyo a un evangelista en su necesidad mientras pre-

dicaba el evangelio. No dice que “pagaron la matrícula de un instituto”, ni 

“financiaron una institución humana”. Y lo de la escuela de Tiranno (cfr. He-

chos 19:9) prueba que Pablo usó un local para discutir diariamente. El texto 

no dice que la iglesia creó una entidad educativa, ni que la sostuvo con su 

tesorería, ni que se fundó un “campus”. Convertir “usó un lugar” en “Dios 

autorizó institutos financiados por iglesias” es como convertir a Pablo ense-

ñando en la prisión en “Dios autorizó a la iglesia a establecer y sostener pri-

siones con la colecta”, todo lo cual es un reverendo disparate. Sin embargo, 

eso es exactamente el mismo salto lógico que se comete cuando se pasa de 

“Pablo usó un lugar para enseñar” a “Dios autorizó institutos financiados 

por iglesias”. Que Dios use una circunstancia no la convierte en modelo; que 

el evangelio avance en una condición no la transforma en mandato institu-

cional. Pablo predicó encadenado, no porque la cárcel fuera una herramienta 

misionera diseñada por las iglesias, sino a pesar de ella. De la misma manera, 

enseñar en un espacio disponible no equivale a fundar, administrar y soste-

ner una institución permanente con fondos congregacionales. La Biblia narra 

hechos providenciales; el institucionalismo los convierte, sin permiso, en 

programas educativos. 

BV: “Es mejor que razone… ‘dinámicas sociológicas y antropológicas’… los institutos 

han progresado…” 

Este párrafo es humo académico para tapar un vacío bíblico. Cuando falta 

texto, aparece la sociología. Pero las iglesias no reciben su patrón de la an-

tropología, sino de la enseñanza apostólica (cfr. Hechos 2:42). El “progreso” 

institucional no es criterio de legitimidad. También “progresó” el episco-

pado monárquico, y no por eso es apostólico. 



8 
 

BV: “Pablo fue patrocinado por iglesias e individuos para su ministerio como do-

cente.” 

No, sino como predicador (cfr. 1 Timoteo 2:7; 2 Timoteo 1:11). Es necesario 

hablar conforme a las palabras de Dios (cfr. 1 Pedro 4:11), en lugar de usar 

conceptos convenientes para una doctrina falsa. El problema es que Bruno 

Valle salta de “apoyo a un obrero” por “apoyo a una institución”. El Nuevo 

Testamento habla de “evangelistas” (cfr. Efesios 4:11; 2 Timoteo 4:5), “ancia-

nos” (cfr. Hechos 14:23), “diáconos” (cfr. Filipenses 1:1). No dice nada sobre 

“rectores”, “juntas educativas”, “programas de tres años” pagados por co-

lectas de muchas iglesias y administrados por una entidad humana. 

BV: “Jesús mismo creó un sistema educativo estructurado… Jesús estableció un ins-

tituto itinerante… mujeres ayudaban con dinero…” 

Jesús tuvo discípulos, no un “instituto”. También tuvo apóstoles con autori-

dad única (cfr. Mateo 10; Juan 14:26). Llamar eso “instituto” es un rebautizo 

interesado. Y Lucas 8:1–3 muestra apoyo a la misión de Jesús y sus discípu-

los. No muestra a una iglesia financiando una escuela, ni muestra una insti-

tución sostenida por iglesias. De nuevo, apoyo a la obra no justifica la crea-

ción de instituciones humanas financiadas por colectas. 

BV: “A él no se le llama predicador, a él se le llama Maestro…” 

También fue llamado “pastor”, y nadie supondría que por eso las iglesias 

tiene autoridad para establecer haciendas o ranchos y sostenerlos con todo 

y ganado, ¿verdad? Fue llamado “siervo” o “esclavo”, ¿y por eso aprobará 

el establecimiento de una escuela para mayordomos? Jesús es llamado Maes-

tro, pero también predicó, y luego, fue un predicador (cfr. Marcos 1:38–39; 

Lucas 4:18–21). Pero, si solo fuera “Maestro”, eso no crea autorización para 

que las iglesias sostengan una institución humana. Tal razonamiento es un 

salto mortal. Cristo formó discípulos para hacer discípulos (cfr. Mateo 28:18–

20), y esa formación se llevó a cabo sin institución human alguna. Suponer 

una corporación educativa para ser bíblica, es suponer demasiado.  

BV: “La iglesia primitiva… estructuras docentes formales… ‘Esto es literalmente un 

modelo institucional’…” 



9 
 

No. Hechos 2:42 describe perseverancia de los santos en la doctrina apostó-

lica, comunión, partimiento del pan y oraciones. Eso representa una vida de 

fe, no una vida institucional. Hechos 11:26 muestra enseñanza por un año en 

Antioquía, dentro del contexto de la iglesia local. 1 Timoteo 3:2 exige que el 

obispo sea apto para enseñar, otra vez, todo dentro de la iglesia local, no 

como licenciamiento académico externo. 2 Timoteo 2:2 es mentoría multipli-

cadora, pero el texto dice “confía” la enseñanza a hombres fieles, no “matri-

cúlalos en una institución administrada por una junta directiva”. Si esto “li-

teralmente” fuera un instituto, entonces cualquier discipulado sería insti-

tuto. Y si todo es instituto, nada lo es. Bonito truco, pero sumamente equivo-

cado. 

BV: “F.F. Bruce y Everett Ferguson señalan… el sistema rabínico influenció…” 

Aunque existieran influencias culturales, “influencia” no es autorización bí-

blica. La iglesia también vivió bajo influencia grecorromana, y eso no justi-

fica copiar sus modelos organizacionales. La autoridad no se decide por ge-

nealogías sociológicas, sino por mandato apostólico (cfr. 1 Corintios 4:6; 2 

Juan 9). 

BV: “La organización gobernante… es un modelo sinagogal…” 

Aquí la historia se usa como martillo para forzar una conclusión. La iglesia 

tiene ancianos (plural) en cada congregación (cfr. Hechos 14:23; Tito 1:5), con 

pastoreo local (cfr. 1 Pedro 5:2–3). Si algún parecido externo existe con sina-

gogas, no convierte a la sinagoga en norma, ni autoriza instituciones erigidas 

y sostenidas por iglesias. Además, el Nuevo Testamento prohíbe el señorío 

jerárquico (cfr. 1 Pedro 5:3). Lo que el institucionalismo suele hacer, en la 

práctica, es exactamente lo contrario, es decir, concentrar poder y fondos en 

un “centro”, y eso es extraño a la voluntad de Dios. 

BV: “La Biblia nunca limita la formación a la iglesia local…” 

Otra vez, Bruno Valle confunde “formación” (aprendizaje) con autoridad fi-

nanciera y organizacional. La Biblia sí delimita el gobierno y responsabilidad 

de los ancianos a su rebaño local (cfr. 1 Pedro 5:2; Hechos 20:28). Y al mostrar 

iglesias autónomas con ancianos en cada una, corta la idea de centralización 

funcional (cfr. Hechos 14:23). Si la formación se convierte en un sistema 



10 
 

central que recibe fondos de muchas iglesias y las “sirve” como brazo edu-

cativo permanente, ya no hablamos de libertad individual, hablamos de un 

mecanismo que altera la práctica neotestamentaria. 

BV: “Hechos 19:9… ‘Esto es un instituto bíblico en un campus secular’… el NT… las 

muestra en acción.” 

No. Hechos 19:9 muestra un lugar donde Pablo discutía. Nada más. No hay 

“campus”, no hay “institución”, no hay “estructura” paralela financiada por 

colectas, no hay junta directiva. Es como llamar “hospital” a la casa donde 

alguien curó una herida. 

BV: “La administración de ofrendas para educación teológica es bíblica… levitas… 

Pablo… 3 Juan…” 

Cuando Bruno Valle toma el caso del sistema levítico, señalando que recibía 

ofrendas para educación teológica, le faltó indicarnos qué parte de ese ejem-

plo representa a las iglesias dando colectas a institutos. El ejemplo de Bruno 

Valle solamente prueba que un sistema recibe colectas para educar, ¿y no eso 

precisamente lo que deben hacer las iglesias? El sistema levítico recibió 

ofrendas para educar teológicamente, y las iglesias también hace colectas 

para educar teológicamente. Luego, sus institutos no caben en la ecuación. 

Bruno Valle se rompe la cabeza por meter una pieza que no corresponde en 

su analogía.  

Por otro lado, cuando habla de Pablo, realiza un argumento que representa 

una falsa analogía, porque está comparando peras con manzanas. Reitero, 

cuando se dice que las iglesias sostenían predicadores, y por lo tanto pueden 

sostener instituciones humanas, se está igualando dos cosas que no son del 

mismo género. Un predicador en el Nuevo Testamento es una persona, lla-

mada y enviada a predicar el evangelio, directamente responsable ante Dios, 

cuya función está explícitamente autorizada (cfr. Efesios 4:11), y cuyo soste-

nimiento está expresamente enseñado (cfr. Filipenses 4:15–16; 1 Timoteo 

5:17–18). Pero, una institución humana es una entidad abstracta, con estruc-

tura propia, continuidad independiente de las iglesias, administración sepa-

rada, autoridad delegada artificialmente, y misión definida por hombres. 

Tratar ambas entidades como si fueran equivalentes es falsa equivalencia. No 



11 
 

pertenecen a la misma categoría ontológica ni funcional. El texto autoriza A 

y se concluye B, cuando A ≠ B. Y de ahí se desprende el non sequitur, es decir, 

la conclusión no se sigue de las premisas. Que la iglesia pueda hacer “X” 

(sostener obreros) no implica que pueda hacer “Y” (sostener instituciones). 

No hay puente bíblico entre ambas cosas. Se requiere cierto grado de igno-

rancia para aceptar el argumento de Bruno Valle.  

Pero hay más. Bruno Valle cae en la falacia de transferencia indebida de autori-

dad. La autoridad que Dios dio a la iglesia local para apoyar personas que 

predican se transfiere sin texto a estructuras creadas por hombres. Es como 

decir, “Dios autorizó a Israel a tener reyes, por tanto, las iglesias pueden 

crear y sostener imperios humanos”. El permiso no se hereda por semejanza 

superficial mi estimado Bruno. 

La falsa analogía no tiene límites. Bruno supone que si es bíblico sostener a 

cada predicador individualmente, entonces es bíblico sostener una entidad 

que los agrupe a todos. No, mi estimado. Lo que es verdadero del individuo 

no se vuelve automáticamente verdadero del colectivo institucionalizado. 

En el fondo, todo esto descansa sobre una confusión más profunda, casi teo-

lógica, al confundir medio con agente, obra con organización, apoyo directo 

con delegación estructural. El Nuevo Testamento muestra iglesias enviando 

y sosteniendo obreros. No muestra iglesias creando intermediarios institu-

cionales para hacer su trabajo. Cuando se borra esa distinción, se incurre en 

una falacia de categoría, pues se cambia la naturaleza de lo autorizado. Es una 

falsa equivalencia que produce un non sequitur, basada en una transferencia ile-

gítima de autoridad. O dicho más fácilmente, Dios autorizó a sostener obreros, 

no ha erigir y sostener instituciones. 

En 3 Juan 5–8 Juan alaba a Gayo por hospedar y ayudar a obreros itinerantes 

“para que sigan su viaje” en favor de la verdad. Eso es apoyo a obreros, no 

financiamiento de institutos. Bruno Valle está acumulando textos de apoyar 

y sostener predicadores, pretendiendo con eso justificar el sostenimiento de 

institutos. Este argumento confunde entidades. Un predicador no es un ins-

tituto. Ni varios predicadores son un instituto. El hermano puede aprender 

del Nuevo Testamento que predicadores son sostenidos para predicar el 



12 
 

evangelio, pero no puede jamás aprender que institutos sean sostenidos para 

producir predicadores. Para eso, ¡se necesita otra Biblia! 

BV: “Los obreros merecen sustento (1 Ti 5:17–18)… Gá 6:6… Hch 13:1–3… Por lo 

tanto, el uso de ofrendas para educación ministerial es bíblica…” 

Lo cual es una conclusión inválida. 1 Timoteo 5 habla de ancianos que tra-

bajan en predicar y enseñar, dentro de la iglesia local, no en un Instituto lla-

mado bíblico. Gálatas 6:6 habla de compartir con el que instruye, no de fi-

nanciar una corporación educativa por parte de las iglesias. Hechos 13 habla 

de la iglesia en Antioquía enviando obreros. Nada de eso crea el derecho de 

transferir la obra y el dinero a una institución humana. Con esos textos po-

demos aprender la voluntad de Dios para “apoyar obreros”, pero no crear y 

sostener instituciones humanas. Nuestro pobre hermano sigue con las fala-

cias antes indicadas. 

BV: “Si esperamos textos que explícitamente digan lo que queremos… muchas prácti-

cas… no son mencionadas explícitamente…” 

Este es el argumento clásico del innovador. Se dice que “como no hay texto 

que prohíba, entonces está permitido.” Pero el Nuevo Testamento enseña a 

obrar “en el nombre del Señor” (cfr. Colosenses 3:17), no de acuerdo a su 

propio corazón o deseo. Y además aquí hay una trampa, pues compara “ex-

pedientes” con “adiciones”. Un micrófono ayuda a que el predicador predi-

que; no justifica un grupo musical con su vocalista principal, ¿verdad? Un 

edificio facilita reunirse; no se convierte en un “ministerio” paralelo que ab-

sorbe fondos de muchas iglesias. Una traducción es un medio para leer el 

texto; no es una estructura eclesiástica. Un instituto, tal como opera en el 

institucionalismo, sí es otra cosa, es una entidad que hace una obra que el 

Nuevo Testamento asigna a la iglesia local y a los predicadores, y la hace con 

fondos congregacionales, a menudo bajo administración independiente. Eso 

no es “prudencia”; es cambio de patrón. 

BV: “Templos cristianos… escuelas dominicales…”  

El edificio como lugar es un asunto de conveniencia; la “escuela dominical” 

ya es otro debate (y no le conviene usarlo como ejemplo, la escuela dominical 

no es otra cosa que una institución parasitaría que algunos han introducido 



13 
 

al cuerpo de la iglesia local). Pero incluso, suponiendo sin conceder, ninguno 

de esos ejemplos requiere crear una institución humana sostenida por múl-

tiples iglesias. Bruno está usando ejemplos menores para justificar un mons-

truo administrativo. 

BV: “La santa cena… en un lugar alto… hoy no lo hacemos así…” 

Lucas 22:12 menciona un aposento alto preparado. No es un mandamiento 

sobre “altura litúrgica”. Meter esto como analogía solo revela desesperación 

argumentativa. Es un absurdo esto de que “como no se manda el piso donde 

comemos, tampoco se manda no financiar institutos”. Uno es circunstancia; 

el otro es estructura de obra y dinero. No son comparables. 

BV: “La teología cristiana distingue entre doctrina normativa y prácticas prudenciales… 

Los institutos bíblicos pertenecen a la segunda…” 

Clasificación útil, conclusión falsa. Un instituto no es una simple herra-

mienta como una silla. Es una organización que define currículo, credencia-

les, políticas, y suele operar como “brazo” permanente. Cuando esa organi-

zación se sostiene con la colecta, ya no es prudencia neutra, es una decisión 

eclesiológica sobre cómo hace la iglesia local su obra. Y la eclesiología sí es 

doctrinal. 

BV: “El anti-intelectualismo nunca ha sido bíblico… Clemente, Orígenes, Agustín, To-

más…” 

Esto es un hombre de paja. Rechazar el institucionalismo no es “anti-intelec-

tualismo”. Muchos anti-institucionales aman y conocen los idiomas bíblicos, 

la historia, la lógica y la exégesis. La pregunta no es “¿estudiamos?” sino 

“¿qué autoriza Dios que la iglesia financie y organice?” Además, apelar a 

patrística como “prueba” es peligroso, pues esos autores también promovie-

ron cosas que Bruno no quiere canonizar. La Escritura es la norma, no los 

llamados padres de la iglesia (cfr. 2 Timoteo 3:16–17). 

BV: “La formación teológica es un acto de obediencia, no de orgullo.” 

Amén… si por “formación” entiende estudiar la Palabra, crecer en gracia y 

conocimiento (cfr. 2 Pedro 3:18), y aprender a enseñar con fidelidad (cfr. Tito 



14 
 

1:9). Pero obediencia no significa “institucionalizar”. Se puede obedecer sin 

construir ese aparato. 

BV: “La misión global… exige preparación… indispensable el aporte de las iglesias 

para formar a miles…” 

La misión exige fidelidad. Y la fidelidad exige que no inventemos mecanis-

mos donde Dios no los puso. El que sea “útil” no equivale a ser “autorizado”. 

En Hechos, las iglesias enviaban predicadores; no enviaban presupuestos a 

un centro educativo regional para que ese centro “produjera” predicadores 

para todas. Y cuando las iglesias cooperaban, la cooperación era directa y 

específica (por ejemplo, ayuda a santos necesitados, 1 Co 16; 2 Co 8–9), no 

una estructura permanente que centraliza fondos y decisiones. 

BV: “2 Timoteo 2:15… Trazar bien requiere estudio, idiomas, hermenéutica, historia…” 

Requiere estudio; pero, ¿“Requiere instituto”? No. Pablo no dijo “inscrí-

bete”, dijo “procura”. El texto ordena diligencia personal y fidelidad doctri-

nal. Usted puede aprender idiomas con libros, tutores, universidades, o en 

un programa local de la iglesia sin crear una entidad aparte financiada por 

colectas múltiples. 

BV: “Los institutos bíblicos… permiten cumplir… de forma más efectiva.” 

Eficacia no es autorización. El becerro de oro probablemente fue “más efec-

tivo” para dar a Israel un símbolo visible; Pero Dios no lo celebró (cfr. Éxodo 

32). La Escritura no mide legitimidad por eficiencia, sino por obediencia. 

BV: “BICA… ha graduado a cientos… IBIT… 16 mil estudiantes… gracias al financia-

miento de muchas iglesias…” 

Primero, los números y afirmaciones extraordinarias requieren evidencia, no 

entusiasmo. Pero incluso si fueran exactos tales números, sigue sin probar 

autoridad. La voluntad de Dios no se establece por “número de graduados”, 

sino por la Palabra de Dios (cfr. 2 Timoteo 3:16-17). Además, el modelo que 

describe suena justo a lo que el Nuevo Testamento evita, múltiples iglesias 

financiando una obra centralizada administrada por un tercero. Eso no es 

“cooperación simple”; es un sistema sectario y anti bíblico. 



15 
 

BV: “Los institutos… no son un reemplazo de la iglesia, sino herramientas… parte de 

la obra misionera… que ella debe sostener…” 

¿Es la iglesia local insuficiente para sostener la predicación del evangelio? 

¿Qué institución humana erigieron y sostuvieron las iglesias en los días de 

Pablo, para poder llevar el evangelio a otras partes? En Filipenses 4, ¿qué 

institución llamada herramienta lee usted ahí, de tal suerte que se predicó el 

evangelio en otras regiones? El Nuevo Testamento sí dice que la iglesia debe 

predicar el evangelio, edificar a los santos y ayudar a santos necesitados; 

pero no dice que deba sostener institutos. Cuando Bruno hace obligatorio lo 

que Dios no obligó, está legislando donde Dios guardó silencio. Eso es pre-

cisamente lo que el institucionalismo suele acusar a otros de hacer. 

BV: “Si Dios utilizó escuelas, maestros, academias… ¿por qué la iglesia…?” 

Porque la pregunta correcta no es “¿Dios ha usado cosas?”, sino “¿Dios ha 

mandado esto a su iglesia y le ha dado autoridad para financiarlo con su 

colecta?” Dios usó a Ciro, Babilonia, Roma y hasta una mula. Y ninguno de 

esos “usos” se convirtió en mandato eclesiástico, ¿verdad? ¿O tiene Bruno 

una escuela donde una burra enseña hermenéutica? 

BV: “Como dice John Stott…” 

Es una cita bonita; pero no es Escritura. Y aunque “Stott” fuera preciso, el 

asunto no es si necesitamos pastores con mente renovada, sino si la entidad 

institucional financiado por colectas es bíblico. Los apóstoles no dejaron a la 

iglesia un seminario; dejaron doctrina, ancianos, evangelistas, disciplina, en-

señanza pública y por casas, y la suficiencia de la Palabra (cfr. Hechos 20:20, 

27; 2 Timoteo 3:16–17; Tito 1:9). 

Conclusión. 

El “ensayo” de Bruno Valle intenta justificar institutos bíblicos financiados 

por iglesias usando cuatro trucos repetidos. Primero, apela a experiencia 

personal como si fuera exégesis. Segundo, confunde el derecho del cristiano 

a educarse con la autoridad de la iglesia para crear instituciones. Tercero, 

hace anacronismos, pues llama “instituto” a discípulos, sinagogas y salones 

prestados. Cuarto, usa textos sobre sostener predicadores y los renombra 

como “financiar educación institucional”. El Nuevo Testamento muestra 



16 
 

iglesias locales autónomas, con ancianos en cada congregación (cfr. Hechos 

14:23), sosteniendo obreros directamente y enseñando dentro del cuerpo, sin 

centros permanentes que reciban fondos de muchas iglesias para operar 

como brazo educativo (cfr. Filipenses 4). Si alguien quiere estudiar, estudie 

con todo el corazón. Si una iglesia quiere apoyar a un evangelista, que lo 

haga. Pero no se vista de “bíblico” lo que es, en esencia, una innovación or-

ganizacional que desplaza el trabajo y los fondos hacia una estructura para-

lela. Eso no es “educación”. Eso es eclesiología alterada con diploma en la 

mano. 

 

 

 

 

Ω 

 

 

 

 

 

 

Volviendo a la Biblia 

www.volviendoalabiblia.com 

27 de diciembre de 2025 

Copyright © 2025 Lorenzo Luévano Salas 

Se autoriza la distribución gratita de esta obra por cualquier medio de comunicación, citando la 

fuente y sin alterar su contenido 

A menos que se indique lo contrario, todas las citas  

bíblicas son tomadas de la versión Reina-Valera © 1960 Sociedades Bíblicas en América Latina 

© renovado 1988 Sociedades Bíblicas Unidas. Utilizado con permiso. 

http://www.volviendoalabiblia.com/

