
1 
 

LO QUE DEBES SABER SI ALGUIEN TE PIDE  

"LIBRO, CAPÍTULO Y VERSÍCULO" 

DE BRUNO VALLE G. 

REVISADO POR 

LORENZO LUÉVANO SALAS 

_______________________________________ 

Introducción. 

El artículo de Bruno Valle es elegante en forma, pero conceptualmente 

peligroso. Usa categorías reales de comprensión lectora para desplazar el 

principio de autoridad y justificar innovaciones doctrinales. Vamos a revisar 

sus declaraciones con sumo cuidado. Las palabras de Bruno Valle van 

precedidas por las iniciales “BV”, para luego dar nuestra respuesta. 

BV: “La doctora Susana Muñoz marcó mi vida… aprendí a leer de verdad…” 

Nada que refutar aquí en términos personales, pero filosóficamente el texto 

empieza con un argumento de autoridad experiencial. El lector es preparado 

psicológicamente para aceptar lo que sigue porque el autor “aprendió a leer 

bien”. Eso no prueba que esté interpretando correctamente la Escritura. 

Saber leer textos académicos no equivale a saber manejar textos normativos 

revelados. Son disciplinas distintas. La hermenéutica bíblica no se subordina 

a la metodología de investigación secular. 

Tomemos, por ejemplo, a Jesucristo y, más específicamente, la afirmación 

central del cristianismo relativa a su resurrección corporal, tal como la 

expone 1 Corintios 15. Pablo no presenta la resurrección como una metáfora 

edificante ni como una experiencia simbólica de los discípulos, sino como un 

hecho histórico real, verificable por testigos y absolutamente determinante 

para la fe del cristiano. Pablo dice, “Si Cristo no resucitó, vana es entonces 

nuestra fe”. Eso no es lenguaje poético, es una afirmación de todo o nada. 

Ahora bien, si coloquemos ese texto bajo la lupa de la metodología de 

investigación secular moderna, especialmente la que opera con 

presupuestos naturalistas, tenemos un problema. Esa metodología parte de 



2 
 

axiomas que rara vez se confiesan, pero que siempre mandan, es decir, que 

los muertos no resucitan, los milagros no son eventos históricos en sentido 

estricto y toda explicación válida debe ser intramundana, repetible y sujeta 

a causalidad natural. Aplicando fielmente ese método, el investigador 

secular no puede concluir que Cristo resucitó. Concluirá, como mucho, que 

los discípulos tuvieron experiencias subjetivas, que hubo una elaboración 

teológica posterior o que se trató de un mito fundacional. No porque el texto 

sea oscuro, sino porque el método ya decidió de antemano qué puede y qué 

no puede pasar en la realidad. 

Aquí ocurre algo decisivo. El problema no es que el investigador lea mal el 

texto, sino que lo lee desde un marco que niega la posibilidad misma de lo 

que el texto afirma. El método no examina la afirmación; la descarta por 

definición. Si ahora subordinamos la hermenéutica bíblica a esa 

metodología, el resultado es inevitable, pues, o reinterpretamos la 

resurrección como símbolo, o declaramos inválido el testimonio apostólico. 

En ambos casos, el cristianismo queda vaciado desde dentro, con bata 

académica puesta y aire de respetabilidad; pero nada más. 

La hermenéutica bíblica opera en otro nivel. Parte del presupuesto de que 

Dios existe, que Dios habla y que Dios actúa en la historia. El texto inspirado 

no es un objeto neutro que espera ser reconstruido por el lector, sino un 

testimonio autorizado de la acción divina. Pablo no invita a someter la 

resurrección a un comité metodológico; declara que sobre ese hecho 

descansa o se derrumba la fe. La hermenéutica bíblica no niega la historia ni 

la razón, pero tampoco acepta que un método diseñado para estudiar 

fenómenos naturales tenga derecho a dictar sentencia sobre actos 

sobrenaturales. 

Aquí el error es filosófico y se llama error categorial. La metodología secular 

describe cómo investigar eventos dentro del orden natural. La hermenéutica 

bíblica interpreta un texto que afirma intervención sobrenatural. No están en 

competencia directa ni en una relación jerárquica. Una puede servir a la otra 

en aspectos auxiliares, como el análisis lingüístico, el contexto histórico o la 

crítica textual, pero no puede gobernarla ni corregirla en su núcleo. 

Subordinar la hermenéutica bíblica a la metodología secular sería tan 



3 
 

absurdo como exigir que el amor se pruebe en un laboratorio o que la justicia 

se mida con un microscopio. 

Pablo lo expresa sin rodeos cuando afirma que el hombre natural no percibe 

las cosas que son del Espíritu de Dios. No está despreciando la inteligencia 

ni promoviendo ignorancia piadosa. Está delimitando ámbitos. El método 

naturalista no puede juzgar lo que, por definición, trasciende lo natural. 

Cuando lo intenta, no ilumina el texto; lo domestica. 

La conclusión es sencilla y nada cómoda para el orgullo académico. La 

metodología de investigación secular puede ser una herramienta útil para 

estudiar lenguas, contextos, géneros literarios y transmisión textual. Pero no 

tiene autoridad para decidir qué es posible, redefinir milagros ni corregir el 

significado de un texto inspirado. Cuando se le da ese poder, la Biblia deja 

de ser norma y se convierte en material de laboratorio. Y eso, por muy 

elegante que suene, ya no es hermenéutica bíblica. Es otra cosa. 

BV: “Leer exige disciplina… aplicación deliberada de estrategias de comprensión 

lectora.” 

Esto es correcto en términos generales. El problema aparece cuando esas 

estrategias se usan para corregir el criterio bíblico de autoridad, no para 

servirlo. 

BV: “Las dificultades de comprensión lectora se manifiestan cuando textos claros no son 

comprendidos…” 

Aquí se introduce una petición de principio encubierta. Se asume que 

quienes no aceptan su conclusión es porque “no comprenden”, no porque 

discrepan del método. El desacuerdo se patologiza. Esto no es 

argumentación; es psicologización del oponente. 

BV: “Cuando alguien dice ‘deme libro, capítulo y versículo’ revela un nivel básico de 

comprensión…” 

Este es uno de los errores más graves del artículo. Pedir “libro, capítulo y 

versículo” no es una deficiencia lectora, es una exigencia de autoridad 

textual. En la Escritura, Dios no dice “razona como puedas”, sino “no 

añadas” (Deuteronomio 4:2), “habla conforme a las palabras de Dios” (1 



4 
 

Pedro 4:11), “permanece en la doctrina” (2 Juan 9). La demanda de texto 

explícito no es necesariamente literalismo infantil, es respeto al carácter 

normativo de la revelación. Confundir eso con incapacidad inferencial es 

una falacia categorial. 

BV: “El texto no lo dice todo… el lector completa el texto…” 

Aquí aparece el núcleo filosófico del problema. En literatura general, es 

cierto. En texto normativo revelado, es falso si se entiende como licencia 

creativa. En la Biblia, Dios completa lo que quiere que sepamos 

(Deuteronomio 29:29). El lector no “completa” la voluntad de Dios; la recibe. 

Inferir no es inventar, de acuerdo, pero tampoco es extender la autoridad del 

texto más allá de lo que este regula. Cuando el texto calla sobre organización 

eclesial, el silencio no es invitación, es límite. 

BV: “Mandamiento directo y ejemplo aprobado son insuficientes…” 

Esto es una falsa dicotomía. Nadie ha dicho que todo mandamiento sea 

universal sin considerar contexto. Eso ya lo resuelve la hermenéutica bíblica 

clásica con distinciones entre mandamientos temporales y universales. Usar 

el mandato a Abraham como contraejemplo es irrelevante, porque fue una 

orden individual, excepcional y revocada, no una norma eclesial. Comparar 

eso con prácticas permanentes de la iglesia es un error de categoría. 

BV: “La inferencia es el criterio más sólido…” 

No. La inferencia es derivativa, no normativa. En la Biblia, la inferencia 

válida nunca crea nuevas prácticas, solo aclara las existentes. Inferir que 

Jesús rompe barreras étnicas en Juan 4 es legítimo porque el texto mismo lo 

confirma en Juan 4:39–42 y en el desarrollo de Hechos. Inferir que la iglesia 

puede crear instituciones permanentes financiadas por colectas no está 

confirmado por ningún desarrollo posterior del Nuevo Testamento. Tal 

inferencia queda huérfana de corroboración apostólica. 

BV: “He demostrado la legitimidad bíblica de los institutos bíblicos… no es necesario 

un versículo literal…” 

Aquí se incurre en non sequitur. Que no sea necesario un término literal no 

implica que cualquier construcción histórica sea legítima. La iglesia tampoco 



5 
 

tiene versículos literales que digan “estructura episcopal centralizada”, y sin 

embargo eso fue precisamente lo que produjo Roma. La pregunta no es si el 

nombre aparece, sino si la función, la autoridad y el financiamiento aparecen 

regulados en el Nuevo Testamento; pero, no aparecen. Y cabe señalar, que 

es falso que haya “demostrado la legitimidad bíblica de los institutos bíblico”. Ya 

hemos refutado el ensayo que Bruno preparó sobre esa intención, pero no 

demostró absolutamente nada.  

BV: “La Escritura menciona escuelas de profetas…” 

¿Otra vez con ese cuento? Esto es fácticamente falso. Ya lo hemos 

demostrado. El hebreo nunca dice “escuelas”. Dice ḥ ébel nevi’ím y benê ha-

nevi’ím. El concepto “escuela” es importado por comentaristas. Construir 

inferencias sobre una entidad que no existe en el texto original invalida todo 

el argumento posterior. No es inferencia; es eiségesis terminológica. 

BV: “Cumplían la misma función formativa…” 

Falsa analogía. Los profetas no eran formados académicamente; eran 

llamados soberanamente por Dios. No había currículo, grados, ni 

transmisión institucional. Comparar eso con institutos modernos es como 

comparar jueces carismáticos con tribunales constitucionales. Comparten 

palabras, no naturaleza. 

BV: “Juan 4 muestra inferencia válida…” 

Correcto. Pero este ejemplo no ayuda a su tesis. Inferir una verdad doctrinal 

que luego es confirmada por el resto de la revelación es legítimo. Inferir una 

estructura organizacional nueva que nunca aparece confirmada en Hechos 

o las epístolas no lo es. Está comparando inferencias doctrinales con 

inferencias institucionales, como si fueran equivalentes. No lo son. 

BV: “Ejemplo de los magos…” 

El ejemplo es correcto, pero de nuevo, irrelevante. Inferir la edad 

aproximada de Jesús no crea una práctica, no impone una obligación, no 

reorganiza la iglesia. Es una inferencia descriptiva, no normativa. Usarla 

para justificar instituciones es una falacia de extrapolación indebida. 

 



6 
 

BV: “Inferencia histórica y analógica…” 

Aquí el problema se agrava. La inferencia histórica describe; la analogía 

ilustra. Ninguna de las dos autoriza. Que Jesús enseñara con método no 

autoriza institutos. Que Pablo enseñara diariamente no autoriza campus. 

Que algo “se parezca” funcionalmente no lo vuelve bíblicamente legítimo. 

Si la analogía fuera suficiente, también podríamos justificar concilios 

permanentes, patriarcados o sistemas jerárquicos, porque “cumplen 

funciones similares”. 

BV: “La enseñanza organizada no es antibíblica, sino apostólica.” 

La enseñanza organizada en la iglesia es apostólica. La delegación de esa 

enseñanza a una entidad autónoma financiada por colectas no lo es. Bruno 

fusiona ambas cosas sin demostración textual. Es una equivocación deliberada. 

BV: “Las reacciones a mi ensayo fueron emocionales…” 

Aquí aparece el argumento ad hominem inverso. En lugar de responder 

objeciones, desacredita la capacidad lectora del objetor. Eso no refuta nada. 

Además, resulta irónico hablar de “nivel crítico” mientras se evita responder 

a la pregunta central: ¿dónde autoriza el NT a la iglesia a sostener 

instituciones humanas? ¡Esta es toda la cuestión! 

BV: “Nivel creativo… generar nuevo conocimiento…” 

Aquí se cruza una línea peligrosa. En ciencias humanas, crear nuevo 

conocimiento es deseable. En teología normativa, crear nuevas prácticas es 

exactamente lo que la Escritura prohíbe (cfr. Gálatas 1:6–9; Colosenses 2:8). 

La iglesia no está llamada a la creatividad estructural, sino a la fidelidad a la 

revelación de la voluntad de Dios. 

BV: “El lector completa el texto… inferir es relacionar datos.” 

Esta frase, aplicada a la Biblia como norma de fe y práctica, es 

profundamente errónea. El lector no completa la revelación; la interpreta 

dentro de sus límites. Cuando se “completa” lo que Dios no reguló, se deja 

de interpretar y se empieza a legislar. Nos toca nada más entender las 

implicaciones divinas, no a inventar mandamientos, o inferencias que no son 

respaldadas por implicación divina alguna. 



7 
 

Conclusión. 

El artículo de Bruno Valle no defiende institutos bíblicos mediante exégesis, 

sino mediante teoría de la lectura aplicada indebidamente a un texto 

normativo. Confunde inferencia descriptiva con autorización doctrinal, 

analogía pedagógica con legitimidad eclesial, y creatividad intelectual con 

obediencia bíblica. El problema no es que el lector pida “libro, capítulo y 

versículo”; el problema es cuando alguien quiere crear estructuras que 

consumen fondos, autoridad y función de la iglesia local sin poder darlo. Eso 

no es lectura profunda. Es imaginación bien entrenada. 

Y la Escritura, por mucho respeto que le tengamos a la metodología 

académica, no se completa desde el lector. Se obedece. ¿Leerá bien Bruno 

nuestra revisión? Ya lo veremos. 

 

 

Ω 

 

 

 

 

 

Volviendo a la Biblia 

www.volviendoalabiblia.com 

27 de diciembre de 2025 

Copyright © 2025 Lorenzo Luévano Salas 

Se autoriza la distribución gratita de esta obra por cualquier medio de comunicación, citando la 

fuente y sin alterar su contenido 

A menos que se indique lo contrario, todas las citas bíblicas son tomadas de la versión Reina-

Valera © 1960 Sociedades Bíblicas en América Latina © renovado 1988 Sociedades Bíblicas 

Unidas. Utilizado con permiso. 

http://www.volviendoalabiblia.com/

