
1 
 

REFUTACIÓN DEL ANÁLISIS DE 

GERVER GIOVANNI REYES 

QUE HIZO A MIS RESPUESTAS SOBRE  

TITO 1:6 Y 1 TIMOTEO 3:4 

Por 

Lorenzo Luévano Salas 

_________________________ 

Introducción. 

Me hicieron llegar un par de audios, uno de muy mala calidad, y el otro un 

poco mejor, donde el hermano Gerver Giovanni Reyes, quien es uno de los 

varones de la iglesia en El Pedregal, Amatitlán, Guatemala, estuvo haciendo 

un “análisis” a mis respuestas que presenté en una clase bíblica en línea el 24 

de agosto de 2025, la cual me solicitaron los hermanos de la misma 

congregación. Yo desconocía que las preguntas tenían la intención original 

de exponer ciertos errores sobre mi postura de que los “hijos” de Tito 1:6 son 

“creyentes”. Pero, ahora que me he enterado sobre esa intención original en 

el corazón de nuestro hermano Gerver, y dado que expuso su análisis 

públicamente para intentar refutar mis argumentos y respuestas, ahora es 

mi turno de hacer una apología de mis argumentos, refutando los suyos, y 

exponiendo los diversos errores de su exposición. 

Lamentablemente, no es posible hacer una revisión detallada de los audios, 

porque uno de ellos tiene muy mala calidad de grabación, y ambos son una 

exposición confusa de ideas. Si alguno de los argumentos que plantea el 

hermano Gerver no representan la idea que él tenía originalmente, no será 

responsabilidad mía el que su idea sea entendida mal, será su 

responsabilidad por la manera en que él expresó sus declaraciones. 

Antes que nada, debo dejar claro que esta defensa no representa algún 

conflicto personal con el hermano Gerver. Ya son varios años que lo conozco, 

y jamás hemos tenido algún conflicto personal entre ambos. Esta obra es 

nada más mi defensa ante el “análisis” y objeciones que él realizó 

públicamente de mis respuestas. Por otro lado, y dado que este asunto es 

doctrinal, y siendo que él también cuestiona reiteradamente el por qué no 



2 
 

hago pública mi postura de que Tito 1:6 habla de hijos “creyentes”, debo 

también señalar que es errada la impresión incorrecta que él quiere sembrar 

sobre nuestra conducta en relación a este asunto, como si yo tuviese algún 

temor por decir públicamente que creo lo que dice Tito 1:6, en que el texto 

habla de “hijos creyentes”. Entonces, y para evitar esa suspicacia, comparto 

esta obra públicamente para quien tenga el deseo de estudiar sobre esta 

cuestión. Una vez aclarado esto, paso a revisar las grabaciones. 

Grabación del 9 de noviembre de 2025.  

Voy a presentar las declaraciones del hermano Gerver con tipo de letra 

distinto al mío, y con sus comentarios al centro de la página, para luego 

presentar mi defensa, mis objeciones y aclaraciones que sean pertinentes. 

Espero que esta obra sea de edificación, instrucción y crecimiento en nuestro 

conocimiento y aplicación de la voluntad de Dios. 

Sobre las preguntas que se me hicieron sobre el tema de Tito 1:6, el expositor 

confiesa lo siguiente:  

 Gerver: “Las preguntas fueron formuladas de tal manera que… 
he… llevar al hermano a ponerlo contra la pared, a encerrarlo, 
a… que se dé cuenta dónde tiene que notar él… ¿sí? Dónde tiene 
que… dónde, dónde se ha negado a explicarnos. ¿Sí? Es una 

estrategia, es una astucia.” 

 

 

El hermano Gerver dice a sus oyentes que él ha actuado con “astucia”, lo cual 

es lamentable cuando se trata de diferencias entre hermanos en Cristo. En el 

Nuevo Testamento, la astucia no aparece jamás como una virtud en el 

manejo de la verdad revelada, sino como una práctica asociada a la 

distorsión, al engaño y a la manipulación del oyente. Pablo es tajante cuando 

afirma, diciendo, “Antes bien, renunciamos a lo oculto y vergonzoso, no 

andando con astucia, ni adulterando la palabra de Dios, sino por la 

manifestación de la verdad recomendándonos a toda conciencia humana 

delante de Dios” (2 Corintios 4:2). La oposición que establece el apóstol es 

clara; o se manifiesta la verdad con transparencia, o se recurre a la astucia; 

ambas cosas no pueden coexistir sin traicionar el evangelio. Cuando un 

expositor se jacta de su “astucia” en una controversia doctrinal, confiesa, 

quizá sin advertirlo, que ha preferido la habilidad retórica por encima de la 

claridad bíblica. Esa actitud no edifica al cuerpo de Cristo, sino que lo 



3 
 

confunde. Pablo advierte precisamente contra este peligro al describir a 

creyentes inmaduros como aquellos que son llevados “por todo viento de 

doctrina, por estratagema de hombres que para engañar emplean con astucia 

las artimañas del error” (Efesios 4:14). La astucia, en este contexto, no es una 

destreza neutra, sino el instrumento mediante el cual el error se disfraza de 

verdad y se presenta como enseñanza legítima. ¡Pero no lo es! El contraste 

bíblico no deja lugar a dudas. La verdad se comunica con sencillez, claridad 

y honestidad intelectual; el error necesita rodeos, juegos semánticos y 

maniobras calculadas. Por eso Pablo exhorta a hablar “la verdad en amor” 

(Efesios 4:15), no la verdad con astucia, ni la verdad con trampas retóricas, 

ni la verdad administrada estratégicamente para ganar una discusión. La 

verdad no necesita ser protegida por la astucia, porque su fuerza reside en su 

fidelidad al texto inspirado, no en la habilidad del expositor. Otros textos 

refuerzan esta amonestación. En 2 Corintios 2:17, Pablo se distancia 

explícitamente de quienes “medran falsificando la palabra de Dios”, y en 1 

Tesalonicenses 2:3 declara que su exhortación “no procedió de error ni de 

impureza, ni fue por engaño”. La línea apostólica es consistente, indicando 

que el maestro fiel no opera con dobles intenciones, ni con tácticas ocultas, 

ni con artificios diseñados para arrinconar al oyente. Su autoridad descansa 

en la verdad misma, expuesta a la luz. En el terreno del estudio doctrinal 

entre hermanos, apelar a la astucia no es señal de profundidad, sino de 

debilidad. Revela que el argumento no se sostiene por su propio peso y 

necesita ser ayudado por maniobras externas al texto. En lugar de promover 

unidad en la verdad, la astucia produce sospecha, desconfianza y división, 

exactamente aquello contra lo cual el apóstol advierte cuando llama a la 

iglesia a crecer en madurez y estabilidad doctrinal. Por tanto, cuando un 

hermano presume de haber actuado con astucia en una controversia bíblica, 

no se coloca del lado del método apostólico, sino del lado de aquello que 

Pablo explícitamente rechazó. La verdad de Dios no se defiende con astucia, 

sino con fidelidad; no se impone con estrategias, sino que se propone con 

claridad; no se protege con trucos, sino con una exposición honesta del texto 

sagrado. En asuntos doctrinales, la astucia no es virtud, es censura.  

El hermano Gerver confiesa también, que sus preguntas no eran para 

aprender, sino para ponerme “contra la pared”, para “encerrarme”, y así, 

según él, yo me diera cuenta de que me he negado a explicar no sé qué cosa. 

Nótese el curso de sus palabras, “de tal manera que… dónde se ha negado a 

explicarnos”. Es importante que usted entienda la “estrategia” que nuestro 



4 
 

errado hermano tuvo con sus preguntas. Él usó de “astucia”, dice, para que yo 

me enterara, me diera cuenta, me percatara que me he “negado” a explicar lo 

que él no aclara en su exposición. Por tanto, y dado que las preguntas no me 

llevaron a mí a darme “cuenta” de que me he “negado” a explicar no sé que 

cosa, entonces tales intentos de ponerme “contra la pared” fracasaron 

rotundamente. Esto es así, porque hasta el día de hoy no sé que cosa yo no 

quise explicar, y Gerver tampoco lo aclara aquí. Si hubo algo a lo que yo me 

haya “negado” explicar, todavía no sé qué fue eso que yo no quise explicar. El 

hermano debió evitar la “astucia”, y haber sido claro ese día en que 

supuestamente me negué a explicar algo que él dice que me negué a explicar. 

¿Por qué no fue claro, y me dijo en tantas y cuantas palabras, que yo me 

estaba negando a explicar eso que él dice que yo me negué a explicar? ¿Cuál 

es la agenda del hermano al exponerme públicamente como alguien que se 

niega a explicar algo que él dice me negué a explicar? ¿Qué quiere lograr al 

usar de “astucia” para darme cuenta y notar dónde me he negado a explicar 

algo? Si con las preguntas él fracasó en que yo notara o me diera cuenta 

dónde me he negado a explicar algo, con este “análisis” el asunto todavía es 

peor. Pues además de ser sus palabras bastante confusas y difíciles de 

relacionar, todavía se atreve a informar sobre su intención, pero en mi 

ausencia, y así, yo siga sin saber o darme cuenta dónde me negué a explicar 

lo que según él no quise explicar. Este proceder es inmoral, es vergonzoso. Y 

lo es, porque no solamente revela la verdadera intención que él tuvo al 

hacerme preguntas, sino que además me mal representa, al acusarme 

públicamente y en mi ausencia de haberme yo negado a explicar lo que según 

él no quise explicar. Es fácil decir que yo no quiero explicar tal o cual cosa no 

estando yo presente, ¿verdad? Es fácil argumentar en mi contra mientras 

estoy ausente, ¿verdad? (cfr. 2 Corinitos 10:1) Pero, oportunidad tuvo el 

hermano Gerver para indicarme esas supuestas faltas, y no lo hizo. Lo hace 

ahora, pero cuando no estoy escuchando lo que él tenga que decir al respecto. 

Él estuvo presente mientras yo decía lo que él ahora contesta en mi ausencia, 

sin importarle que no estando yo presente, no le pueda contestar nada. Desde 

luego, él se justifica poniendo de ejemplo los repasos y refutaciones en los 

que he participando en video, donde no están presentes aquellos que son 

refutados. Sin embargo, hay una falsa analogía aquí. Si en los repasos que yo 

he realizado, no están aquellos que son refutados, no es porque así lo haya 

yo decidido, sino porque ellos no tienen interés alguno en estar presentes. 

Siempre que participado en eso, siempre tenemos la apertura para que el o 



5 
 

los hermanos involucrados participen, y siempre nuestra exposición está 

claramente disponible, para que él o ellos puedan estudiarla y responderla si 

lo desean. ¿Nota usted la diferencia? Aquí, me llegaron unas grabaciones de 

mala calidad, porque un hermano tuvo la idea de grabar lo que Gerver estuvo 

diciendo; pero, ¿qué pasa si tal hermano no lo hace? Afortunadamente, tengo 

las grabaciones y puedo responder a sus declaraciones en lo que sea 

entendible.    

 Gerver: “En la refutación pasada, yo me tomé la tarea de mostrar 
que en ningún momento, ningún, ningún texto paralelo, donde se ha 
tocado el mismo tema y el mismo evento, van a aparecer, 
exactamente iguales en la Escritura. Nunca, jamás lo va a poder 
probar. No hay un texto en la Biblia, que sea paralelo a otro, que 
hable sobre el mismo tema, y sobre el mismo evento, que se hayan 
escrito exactamente iguales a como él quisiera, para aceptar que, 

entonces, los requisitos de Tito son los mismos requisitos de Timoteo.” 

 

 

Él habla de una “refutación pasada”, la cual desconozco. Y bueno, es fácil 

refutarme cuando yo no estoy presente, ni puedo presentar defensa de esa 

supuesta refutación. Por lo pronto, aquí puedo responder lo que me hicieron 

llegar, según creo, de contrabando, pues ni siquiera eso pudo el hermano 

conceder. Este proceder no es correcto, es carnal. 

El segundo desatino en las afirmaciones que hace aquí el expositor, es el que 

dice que “ningún texto paralelo, donde se ha tocado el mismo tema, y el mismo evento, 

van a aparecer exactamente iguales en la Escritura. Nunca, jamás lo va a poder probar”. 

Y bueno, si él dice que “nunca” aparecen pasajes paralelos exactamente 

iguales, y que “jamás” lo voy a poder probar, bastará con mostrar un solo 

ejemplo donde textos paralelos aparecen exactamente iguales, y con eso será 

suficiente para demostrar que esta declaración absoluta del expositor es 

errada, poniendo en evidencia, además, su ignorancia.  

TEXTOS PARALELOS 

Con oraciones, frases y términos idénticos 

2 Reyes 19:2 
“Y envió a Eliaquim mayordomo, a Sebna 
escriba y a los ancianos de los sacerdotes, 
cubiertos de cilicio, al profeta Isaías hijo de 
Amoz” 

 Isaías 37:2 
“Y envió a Eliaquim mayordomo, a Sebna 
escriba y a los ancianos de los sacerdotes, 
cubiertos de cilicio, al profeta Isaías hijo de 
Amoz.” 

 



6 
 

El expositor ha dicho que “ningún texto paralelo, donde se ha tocado el mismo tema, 

y el mismo evento, van a aparecer exactamente iguales en la Escritura”, y bueno, le 

acabo de citar dos textos paralelos, del mismo evento, donde palabra por 

palabra aparecen “exactamente iguales”. Gerver dice que eso “nunca” sucede, 

pero vemos que su declaración es errada. ¿Va a confesar públicamente que 

yo he demostrado que sí hay textos paralelos en las Escrituras exactamente 

iguales? ¿Reconocerá su ignorancia? Y no se trata de un solo texto. Jesús dijo 

en Mateo 16:24: “Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, y tome su 

cruz, y sígame”. Por su parte, Marcos 8:34, siendo un texto paralelo del mismo 

tema y evento, nos dice que Jesús declaró: “Si alguno quiere venir en pos de mí, 

niéguese a sí mismo, y tome su cruz, y sígame”. ¡Son idénticos! Tanto Mateo como 

Marcos, registran lo que Jesús dijo, y lo hacen con las mismas palabras. Por 

su parte, en Lucas 9:23, leemos que Jesús, dijo: “Si alguno quiere venir en pos de 

mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz cada día, y sígame”. Textos que dicen 

exactamente lo mismo, con exactamente las mismas palabras. El expositor 

dice que eso “nunca” sucede, ¿le creerá usted, luego que he demostrado que sí 

hay textos paralelos que dicen exactamente lo mismo, y con las mismas 

palabras? 

Es interesante que en la cuestión de Tito 1:6 y 1 Timoteo 3:4, están en 

consideración dos términos griegos, a saber, “ὑποταγῇ” y “πιστά”. El 

hermano cree que estos términos significan lo mismo, a pesar de que son 

términos diferentes. Y para justificar su error, él dice que “nunca” los textos 

paralelos usan términos exactamente iguales, y aquí he demostrado que esa 

idea es falsa. Pero, mostremos otro ejemplo. En el Salmo 22:18, leemos el 

término griego “διεμερίσαντο”, y en el texto paralelo de Mateo 19:35, leemos 

exactamente la misma palabra: “διεμερίσαντο”; y lo mismo leemos en 

Marcos 15:24 como en Lucas 23:34 y Juan 19:24. ¡Textos paralelos con el 

mismo término, tanto en griego como en español! En Mateo 21:9, como en 

los textos paralelos, Marcos 11:9-10 y Juan 12:13, leemos también la misma 

oración:  

• Mateo 21:9 – “Εὐλογημένος ὁ ἐρχόμενος ἐν ὀνόματι κυρίου”. 

• Marcos 11:9 – “Εὐλογημένος ὁ ἐρχόμενος ἐν ὀνόματι κυρίου”. 

• Juan 12:13 – “εὐλογημένος ὁ ἐρχόμενος ἐν ὀνόματι κυρίου”. 

Textos paralelos usando las mismas locuciones. Así que, he demostrado 

ampliamente, que la base de Gerver es un fundamento errado. Tito y 1 



7 
 

Timoteo usan términos griegos diferentes, que no son iguales, que no 

significan lo mismo; por tanto, la idea del expositor no se sostiene, es 

absolutamente equivocada. 

Ahora, aunque fuera cierto que ningún texto paralelo nunca usa términos 

idénticos, eso no probaría lo que Gerver quiere concluir. El que dos pasajes 

sean paralelos, pero no con palabras idénticas, eso no implica 

necesariamente que tales palabras signifiquen lo mismo. Para muestra, un 

botón. En 2 Samuel 24:1, dice: “Volvió a encenderse la ira de Jehová contra 

Israel, e incitó a David contra ellos a que dijese: Ve, haz un censo de Israel y 

de Judá.” ¿Quién “incitó” a David? El texto claramente dice que fue “Jehová”. 

Subraye la palabra “Jehová”. Tenga en cuenta esta palabra. Ahora, 1 Crónicas 

21:1, que es texto paralelo de 2 Samuel 24:1, dice, “Pero Satanás se levantó 

contra Israel, e incitó a David a que hiciese censo de Israel.” ¿Quién “incitó” 

a David? El texto dice claramente que fue “Satanás”. Subraye la palabra 

“Satanás”, y también tenga en cuenta esta palabra. Aquí tenemos textos 

paralelos, con palabras diferentes. Y luego, si aceptáramos el método de 

Gerver, deberíamos concluir que “Dios” y “Satanás” significan lo mismo 

porque, aunque son palabras diferentes, los textos son paralelos. Si Gerver 

afirma que “sujetos” y “fieles” significan lo mismo porque son textos 

paralelos que usan palabras diferentes, entonces “Jehová” y “Satanás”, 

siendo palabras diferentes, significan lo mismo porque están en textos 

paralelos. ¿Es así? ¡Claro que no! Por tanto, el que dos pasajes sean paralelos 

y usen palabras diferentes, no implica que tales palabras diferentes 

signifiquen lo mismo. Incluso, en textos paralelos que usan a veces la misma 

palabra, aún así esas palabras tienen diferente significado. Por ejemplo, el 

lexema “φωνή” (“sonido”, “voz”) se usa en Hechos 9:7 y en Hechos 22:9. 

Textos paralelos que usan la misma palabra; pero, a pesar de eso, tales 

palabras similares no significan lo mismo. Mientras que en Hechos 9:7 hace 

referencia al “sonido que se emite al hablar”, en Hechos 22:9 señala el 

“contenido de lo que se habla”. En un texto oyeron que se habló, pero en el 

otro dice que no entendieron lo que se dijo. Textos paralelos, con palabras 

iguales, pero con significado distinto.   

La variación entre textos paralelos puede expresar, o complemento, o 

distinción. Al intentar Gerver refutarme, pretende convertir una observación 

textual (diferencias de redacción) en un axioma teológico, afirmando que si 



8 
 

los pasajes son paralelos, entonces las palabras distintas significan lo mismo. 

Eso no se sigue. Eso es una falacia de non sequitur. 

La falta de identidad1 verbal no demuestra identidad conceptual; al 

contrario, muchas veces las diferencias revelan intención teológica. Si Pablo 

emplea dos palabras distintas, es decir, “ὑποταγῇ” y “πιστά”, no es porque se 

trate de sinónimos accidentales, sino porque desea resaltar aspectos 

distintos del carácter del anciano. El paralelismo temático no cancela la 

diversidad semántica. 

Es importante señalar que, en la poesía hebrea, el paralelismo precisamente 

consiste en repetir lo mismo con variación verbal, pero esa variación tiene 

matices, no equivalencias absolutas. Por ejemplo, cuando leemos: “Jehová es 

mi roca y mi fortaleza” (Salmo 18:2). No son dos sinónimos idénticos, sino 

dos imágenes que amplían la idea. Al intentar Gerver refutarme, confunde 

paralelismo retórico (repetición con énfasis) con equivalencia semántica 

(identidad de sentido). El hecho de que dos frases sean paralelas no significa 

que los vocablos distintos digan lo mismo, sino que se armonizan para 

expresar una verdad más completa. Así también, Tito y Timoteo armonizan 

en el tema de los ancianos, pero con enfoques distintos. 

Si Pablo hubiera querido decir lo mismo en ambos textos, habría usado la 

misma terminología, como hace en otros casos (por ejemplo, “irreprochable” 

aparece igual tanto en Tito como en 1 Timoteo). La variación en “ὑποταγῇ” y 

“πιστά” no es casual, ni accidental. El apóstol repite lo idéntico cuando quiere 

exactitud, y cambia el término cuando quiere matiz. Por tanto, la diferencia 

no prueba identidad, sino propósito diverso. 

Ahora, si la variación de palabras no cambia el sentido, entonces Gerver 

concede, sin querer, que los pasajes pueden ser distintos en forma y distintos 

en sentido. Pero si afirma que las diferencias no afectan el significado, su 

propia queja contra mi exposición, por hacer notar la diferencia, se vuelve 

inútil. Está peleando contra una distinción que él mismo anula. Gerver se 

enredó en el siguiente círculo vicioso: 

1. Afirma que los textos pueden variar y decir lo mismo. 

 
1 Es decir, que son “idénticos”. 



9 
 

2. Pero al mismo tiempo, pelea contra mi exposición precisamente 

porque yo señalo esa variación. 

3. Si realmente creyera que la variación no importa, su pelea sería inútil. 

4. Pero como discute por la variación, en el fondo reconoce que sí 

importa, aunque no lo diga abiertamente. 

Se opone a mí por subrayar una diferencia que su propio argumento 

considera irrelevante. Eso es una autoflagelación lógica. 

Entonces, la idea de que “ningún texto paralelo aparece exactamente igual” 

es fácticamente falsa, porque hay paralelos textuales idénticos en la 

Escritura. Es hermenéuticamente irrelevante, porque la “no-identidad” 

verbal no implica identidad doctrinal. Y también es contraria a la intención 

paulina, que distingue con precisión las palabras para expresar aspectos 

diferentes del carácter del anciano. 

Además, el hecho de que dos pasajes sean paralelos no autoriza a borrar sus 

diferencias. El Espíritu Santo no repite por error, sino por énfasis; y no varía 

por descuido, sino por propósito. Por tanto, 1 Timoteo 3:4 y Tito 1:6 son 

paralelos en tema, pero no son idénticos en contenido. Uno trata la sujeción 

familiar, el otro la fe espiritual. Las diferencias no deben eliminarse; deben 

respetarse, porque son parte de la revelación divina. 

 Gerver: “Y el cuarto punto, que es lo que él no ha mencionado hasta 
este momento, y me extraña, mi hermano, porque es que, hermanos, 
la escritura, en primera instancia, lo que se debe de considerar 
para entender, para indagar, para probar, siempre será el 
contexto inmediato. Y él no lo ha mencionado. ¿Para qué no lo ha 
mencionado hasta el día de hoy? Pues sí, no ha mencionado el 
contexto inmediato, él se fue al exterior, ¿no? Él se fue al contexto 
cultural, y no ha mencionado el contexto inmediato, no lo ha hecho, 
porque al hacerlo, ahí está el detalle, el contexto inmediato es el 

que rige, y ahí estamos nosotros.” 

 

 

Aquí el expositor me mal representa, pues si me fui, como dice él, “al 

exterior”, en lugar de considerar “el contexto inmediato”, fue para explicar la 

razón por la cual existen diferencias entre 1 Timoteo y Tito, en lo que respecta 

a los ancianos y diáconos. El “contexto inmediato” no proporciona ninguna 

explicación de por qué las listas son diferentes, o por qué en 1 Timoteo se 



10 
 

incluyen a los diáconos y en Tito no. No todo se explica con el “contexto 

inmediato”. Gerver, tal vez por ignorancia, nos viene con la falacia de 

absolutizar una regla hermenéutica parcial. Es verdad que el contexto 

inmediato es una referencia que nos ayuda a interpretar la Biblia, pero no es 

la única. La exégesis no se rige por un solo círculo de contexto, sino por una 

variedad de círculos concéntricos, tales como el contexto inmediato 

(versículo, párrafo, capítulo), el contexto literario (género, propósito de la 

carta, autor, destinatario), el contexto histórico y cultural (situación del 

escritor y de los lectores) y el contexto teológico (armonía con el resto de la 

Escritura). El expositor toma el primer círculo y lo declara soberano, pero el 

mismo Pablo no escribía en un vacío cultural. Si eliminamos el contexto 

histórico, reducimos las epístolas a enigmas desarraigados. Negar el contexto 

cultural e histórico es negar la encarnación del mensaje, y en muchas 

ocasiones, la razón de ser de dicho mensaje.  

Además, el “contexto inmediato” en Tito y Timoteo no puede leerse sin el 

trasfondo histórico y cultural. Pablo no escribió dos listas idénticas porque 

Timoteo y Tito no enfrentaban los mismos problemas. En Éfeso (1 Timoteo), 

el desafío era el orden en la casa de Dios (cf. 1 Timoteo 3:15), pues estaba 

lidiando con falsos maestros, mujeres enseñando y desobediencia familiar. 

Pero, en Creta (Tito), el problema era la corrupción moral y doctrinal (cfr. 

Tito 1:10-12), familias trastornadas, falsos maestros, incredulidad. Por eso 

Pablo varía los requisitos, no cambia la doctrina, sino el enfoque. Hablar de 

“contexto inmediato” sin atender al contexto histórico es como leer una carta 

personal sin saber a quién ni por qué fue escrita. 

Ahora, al querer Gerver refutarme, dice que me fui “al exterior”, al contexto 

cultural. Pero el “exterior” al que él teme, es precisamente el escenario donde 

el texto fue escrito. En otras palabras, está diciendo, “no estudies el mundo 

al que el Espíritu enseñó, quédate dentro de la página”. Eso es 

hermenéuticamente absurdo. Pablo no usó las mismas palabras porque los 

destinatarios vivían en contextos diferentes, y el Espíritu inspiró esas 

variaciones por causa de esas diferencias. 

Por otro lado, el expositor asume que si el contexto inmediato de Tito 1:6 

habla del “anciano” y su “familia”, entonces todas las palabras del pasaje 

deben tener sentido doméstico. Pero el contexto inmediato no define el 

campo semántico de cada palabra, solo orienta su uso. En el mismo contexto 

de Tito 1, “fiel” (pistós) se aplica también a la Palabra (v. 9) y a la fe común 



11 
 

(v. 4), que son términos espirituales, no domésticos. Por tanto, el contexto 

inmediato de Tito no excluye el sentido doctrinal o espiritual, más bien, lo 

refuerza. El contexto inmediato se explica por el histórico, no lo anula. 

Reitero, negar el contexto histórico para privilegiar el inmediato es como 

intentar entender el Apocalipsis sin saber nada del imperio romano. Por eso, 

no es como el expositor lo quiere representar, como si yo estuviese “huyendo” 

del contexto inmediato, y como si el contexto inmediato le diese la razón a él. 

Tal representación es falsa. Y si no, entonces, que nos explique, sin salir del 

contexto inmediato, que nos explique la razón por la cual las listas son 

diferentes, y por qué no se mencionan “diáconos” en Tito. Estaré esperando 

su respuesta, sin irse a otra parte, sino al contexto inmediato. Ya veremos 

qué hace el pobre hermano con eso.  

 Gerver: “Voy a hablar de algo. Nosotros no estamos cambiando la 
palabra pistá. No la estamos cambiando. Lo que enseñé, o se está 
enseñando con respecto a la traducción de esa palabra, utilizando 
los interlineales, tanto Lacueva o como el interlineal de Strong, nos 
dimos cuenta que entonces la traducción, el que tradujo esa 
palabra, le agregó que lo pudo haber sido fieles, obedientes y 
otras más que existen ahí como opciones. Nosotros no estamos 
cambiando la palabra pistá. No la estamos cambiando. No estamos 

cubriendo ahí absolutamente nada.” 

 

 

Las declaraciones del hermano Gerver son, lingüísticamente hablando, una 

defensa incoherente y gramaticalmente insostenible. Dice “no estamos 

cambiando la palabra pistá”, pero todo lo que hace al afirmar que dicha 

palabra significa “sujetos al papá”, u “obedientes al papá”, es precisamente 

cambiarla, no en su forma griega, sino en su sentido semántico y doctrinal. 

Vamos a exhibir su error punto por punto. 

Primero, notemos la confusión entre “palabra” y “significado”. Cuando 

Gerver intenta refutarme, pretende defenderse diciendo, “No estamos 

cambiando la palabra pistá.” Pero nadie lo acusa de cambiar la forma escrita 

de la palabra, sino de cambiar su significado. Y en hermenéutica, alterar el 

significado es cambiar la palabra. Decir, “no cambié la palabra griega, sólo 

le di otro sentido” es como decir, “No cambié la palabra ‘pan’; sólo quise 

decir ‘piedra’.” En filología, el cambio semántico equivale a una sustitución 

léxica. Pablo usó “πιστά” (“fieles”, “creyentes”), pero Gerver la redefine como 



12 
 

“obedientes a los padres”. Eso no es traducción; es reinterpretación 

arbitraria. ¡Y él me acusó de ser arbitrario! Él es culpable de lo que me acusa. 

Luego dice que su explicación se basa en “los interlineales de Lacueva y Strong”. 

Eso suena técnico, pero es engañoso. Y esto sucede, porque muchos buenos 

y bien intencionados hermanos suelen usar las diversas herramientas de la 

hermenéutica, como son los interlineales y los léxicos, pero lamentablemente 

no han entendido su naturaleza, ni tampoco el uso correcto de los mismos. Y 

aunque aquí entraría a un terreno sumamente técnico, voy a hacer lo posible 

para mostrar el error de nuestro hermano, explicando lo que son y lo que 

hacen tanto un interlineal como un léxico. Haré lo posible para que todo 

lector entienda, y para que puedan fácilmente percatarse del error de nuestro 

confundido hermano. 

En primer lugar, se debe tener presente que el interlineal no traduce, más 

bien, glosa. ¿Qué significa esto? Bueno, se debe tener presente que un 

interlineal bíblico es un tipo de texto donde aparece el original (griego, 

hebreo o arameo) y, debajo o encima de cada palabra, se coloca una palabra 

aproximada en español o inglés. Su función no es traducir, sino mostrar la 

correspondencia gramatical básica entre las lenguas. Por ejemplo, en Tito 

1:6, leemos: “τέκνα πιστά”, y el interlineal dice algo como: “hijos fieles” o 

“hijos creyentes”. Esa palabra que aparece debajo (fieles, creyentes) no es 

una traducción completa, sino una glosa, es decir, una nota breve que sugiere 

el sentido general. Una traducción, por su parte, interpreta el sentido del 

texto entero en su contexto sintáctico y semántico. Una glosa interlineal solo 

indica una equivalencia aproximada de raíz o de uso común. ¿Qué diferencia 

hay? Que la glosa interlineal tiene el propósito de mostrar correspondencia 

palabra por palabra, mientras que la traducción, tiene el propósito de 

comunicar el sentido completo del texto. El nivel de análisis del interlineal 

es léxico (palabras sueltas), mientras que el nivel de análisis de la traducción 

es sintáctico, semántico y teológico. El contexto de la glosa interlineal está 

ausente, no considera gramática, ni discurso; mientras que la traducción 

considera el contexto gramatical, histórico y doctrinal. La glosa interlineal 

nos proporciona una palabra cruda, mientras que la traducción nos 

proporciona un sentido inteligible y fiel al original. De ahí que el interlineal 

no traduce, sino que glosa. En otras palabras, es una herramienta didáctica, 

no exegética. Sirve para orientarse en el texto griego, no para definir 

significados. Creo que el siguiente ejemplo nos ayudará a entender mejor la 



13 
 

diferencia entre el interlineal y la traducción. En el texto griego de Juan 3:8, 

leemos: 

τὸ πνεῦμα ὅπου θέλει πνεῖ 
el espíritu donde quiere sopla 

 

Lo que dice el interlineal, debajo de cada palabra griega, es una glosa literal. 

Pero, la traducción dice: “El viento sopla de donde quiere” (RV1960). ¿Por 

qué el cambio? Porque el traductor interpreta que “πνεῦμα” aquí significa 

“viento”, no “espíritu”. El interlineal no puede hacer eso, porque su función 

no es interpretar, sino mostrar la palabra griega y su uso más común. 

Así que, cuando Gerver intenta refutarme y dice que “Según el interlineal, pistá 

puede ser fieles, obedientes y otras más”, está cometiendo el error de leer las 

glosas como si fueran significados exactos. Además, el interlineal puede 

mostrar “fieles” o “creyentes”, pero no ofrece definiciones alternativas, y 

mucho menos eso de “obedientes al padre”. Los traductores interlineales, 

para evitar sobrecargar el texto, usan una sola palabra genérica, pero eso no 

significa que todas las palabras parecidas en español sean equivalentes. Así 

que, en cuanto a Tito 1:6, no basta con leer un interlineal, pues falta traducir 

o interpretar el sentido de la palabra bajo consideración. En el texto leemos, 

“πιστά”, y la glosa de un interlineal es “fieles”. Por otra parte, el sentido 

depende del contexto, donde tenemos opciones tales como “fieles a Dios” 

(“creyentes”), o “fieles en servicio” (“confiables”), pero ¿en dónde la palabra 

“πιστά” significa “sujetos” u “obedientes a los padres”? ¿En qué parte del 

contexto inmediato, o de algún texto paralelo? La palabra “πιστά” nunca 

significa “sujeto” u “obediente”, porque esa sería otra raíz (hupotasso o 

hupekoos). Un interlineal pone una palabra española debajo de la griega para 

ayudar a localizarla, pero no indica todos los sentidos posibles ni la precisión 

contextual. Decir “como el interlineal lo permite” es confundir herramienta 

auxiliar con fuente léxica. Los interlineales no determinan significado; sólo 

muestran correspondencia básica. 

Ahora, cuando el hermano Gerver habla sobre “el interlineal de Strong”, debo 

decir que ¡no existe! No hay ningún “interlineal de Strong”. Existe la Strong’s 

Concordance, que fue diseñada para localizar ocurrencias, no para establecer 

significados. Por eso en cada número (como G4103 para pistós) aparecen 

posibles traducciones en inglés: faithful, believing, sure, true; pero jamás 



14 
 

incluye “obedient to the father”. Aquí presento una copia de la página 167 de 

la Nueva Concordancia de Strong en español: 

 

Strong no dice “obediente”, ni “sujeto”, ¡y menos “sujeto al papá”! Como 

vemos, ni Lacueva, ni Strong dicen “sujetos” u “obedientes”. Si el hermano 

Gerver intentó refutarme citando Lacueva y Strong, donde supuestamente 

leyó las palabras “sujeto” y “obediente”, entonces él debe tener un interlineal 

de Lacueva y una concordancia de Strong diferentes a las que se han 

publicado. ¿Nos podría dar una fotocopia de tales obras, sobre todo donde él 

muestre que la palabra “pistá” significa “sujeto” u “obediente” al “papá”? Si 

no, entonces es verdad que sí están cambiando lo que la Biblia dice. ¿Por qué 

este desatino del hermano Gerver? Porque lee a Strong como si fuera el 

Léxico de Thayer, pero tal proceder es un terrible error metodológico de 

principiantes. 

Mencionar a “Lacueva” no lo salva. Lacueva tradujo interlineales del griego, 

pero siguió el sentido de “creyentes” o “fieles”, no “obedientes al padre”. 

Citarlo es citar un texto que lo contradice. Entonces, su “uso de interlineales” 

es un intento de autoridad técnica sin fundamento lingüístico. 

Cuando el hermano Gerver intentó refutarme, dijo que “El traductor le agregó 

que lo pudo haber sido fieles, obedientes y otras más que existen ahí como 

opciones.”; pero, esta declaración contiene dos errores. Primero, hay un error 

lexicógrafo, porque ningún léxico serio ofrece “obediente” o “sujeto” como 

traducción legítima de pistós/pistá. La palabra obediente corresponde a 

“ὑπήκοος” o “ὑποτασσόμενος”, no a “πιστός”. La raíz “peítho” (de la que 

viene “pistós”) significa “confiar”, “persuadirse”, no “someterse”. El concepto 

de “obediencia” puede estar implicado teológicamente en la fe (como en 

Romanos 1:5: “obediencia a la fe”), pero no forma parte del significado léxico 

de pistós. En segundo lugar, hay un error gramatical. La forma “πιστά” en 

Tito 1:6 es adjetivo sustantivado plural neutro, concordando con “hijos”. Si 

Pablo hubiera querido decir “obedientes” o “sujetos”, tenía dos opciones 

griegas directas: 

• “ὑποτασσόμενα τέκνα” (“hijos sujetos”). 

• “ὑπήκοα τέκνα” (“hijos obedientes”). 



15 
 

Ambas palabras las conocía Pablo y las usa en otras cartas (cf. Efesios 6:1; 

Colosenses 3:20). El hecho de que no las use en Tito, demuestra intención, 

luego, “πιστά” no es “obedientes” o “sujetos”. 

Luego, el hermano Gerver, dice: “No estamos cambiando nada; sólo agregamos 

que PUDO HABER SIDO fieles u obedientes” (Énfasis agregado). Pero, en el mismo 

acto de decir eso, añade un campo de significado ajeno. Él dice “no agregamos 

nada”, y luego lista lo que agrega, “obedientes al padre”. Esa frase no existe en 

el texto, ni en el griego. Pablo escribió hijos creyentes (tekna pistá), no hijos 

“fieles a su padre”. Al introducir esa idea doméstica, Gerver hace lo que acusa 

a otros de hacer, es decir, insertar en el texto un concepto que no está. Ahora 

resulta, que si yo me quedo en el texto, cuando afirmo que Pablo habla de 

“hijos creyentes”, el hermano Gerver cree ser más fiel, metiendo al texto una 

idea y unas palabras que el texto no contiene. ¿Qué le parece? 

Consideremos ahora, la prueba contextual, pues con ella destruimos 

absolutamente su interpretación. En Tito 1:6, “πιστά” aparece en contraste 

con “ἀνυπότακτα” (rebeldes, insumisos). Si “πιστά” significara “sujetos”, el 

texto se volvería tautológico.2 El texto diría algo así como, “Hijos sujetos que 

no sean insubordinados.” Esto es una redundancia sin sentido. Pero si 

“πιστά” significa “creyentes” o “fieles”, el contraste se vuelve lógico y 

doctrinalmente perfecto, indicando que “hijos creyentes que no sean 

libertinos ni rebeldes.”  

Ahora, si la idea es identificar en Tito el concepto de “sujeción” que usa 

Timoteo, ese concepto no es el de “ser creyentes” o “fieles”, sino el de “no ser 

rebelde”, “no insubordinado”. Este podría ser el concepto adecuado, aunque 

no absolutamente hablando, pues la “rebeldía” de un hijo, cuando es hacia 

los padres, también es hacia Dios, quien manda la sujeción (cfr. Colosenses 

3:20; Efesios 6:1, cfr. Romanos 1:30; 11:30). La palabra “sujeción” pertenece 

al campo de la conducta disciplinada, la obediencia, el orden, el respeto a la 

autoridad. En cambio, “creer” pertenece al campo de la fe personal hacia 

Dios. Son dos mundos distintos. Quien confunde “sujeción a los padres” con 

“creer en el Señor” mezcla categorías que Pablo jamás mezcla. La lógica 

interna de Timoteo es sencilla. En 1 Timoteo 3:4, el anciano debe tener hijos 

“ὑποταγῇ”, es decir, obedientes, ordenados, bajo disciplina doméstica. El 

 
2 Tautología. Enunciado que, con otras palabras, repite lo mismo que ya se ha dicho, sin que aporte nueva 
información. DRAE. (p. ej., «un regalo gratuito») 



16 
 

énfasis es moral y familiar, no teológico. La pregunta no es, “¿profesan fe?”, 

sino “¿respetan al padre y viven bajo orden?” No se evalúa su salvación, sino 

su carácter. Por eso, cuando Pablo escribe a Tito, el paralelo natural a la 

sujeción no es ser “fieles” o “creyentes”, sino “no rebeldes”, o “no 

desordenados”, o “no insubordinados”. Tito 1:6 lo deja claro cuando dice, 

“…teniendo hijos creyentes, que no estén acusados de disolución ni de 

rebeldía.” Aquí hay dos aspectos distintos: 

1. El espiritual (“fieles” / “creyentes”). 

2. El disciplinario (“no rebeldes”). 

La parte paralela a 1 Timoteo 3:4 no es “fieles” o “creyentes”, sino “no 

rebeldes”. Es exactamente el mismo eje, orden y obediencia. Si alguien busca 

un paralelo conceptual con la sujeción de 1 Timoteo, debe buscarlo en la 

obediencia y la disciplina, no en la fe. La sujeción hace paralelo con “no 

insubordinados”. Jamás con “fieles” o “creyentes”. Ahí es donde puede 

encontrar el contexto inmediato del texto paralelo. 

Finalmente, el hermano Gerver, dice, “No estamos cubriendo ahí absolutamente 

nada”. Pero, en realidad, sí está cubriendo algo, a saber, la exigencia espiritual 

de Tito 1:6. Al cambiar “πιστά” por “sujetos”, sustituye un requisito espiritual 

(fe en Cristo) por un requisito moral (obediencia humana). Eso cubre, diluye 

y oculta la enseñanza del Espíritu Santo. No traduce el texto, lo rebaja. 

Así que, hasta aquí, he demostrado que el hermano Gerver, cambió el 

significado, aunque diga que no cambia la palabra. Abusó de los interlineales, 

confundiéndolos con léxicos. Introdujo traducciones inexistentes, como 

“sujetos u obedientes al padre”. Ignoró la gramática griega, que ofrece 

palabras específicas para “sujetos” y “obedientes”. Rompió la lógica del texto, 

volviéndolo redundante, suprimió el requisito espiritual, reduciendo el 

cristianismo familiar a disciplina doméstica, e ignoró el contexto paralelo 

real entre 1 Timoteo y Tito, entre la “sujeción” y la “no rebeldía”. 

Reitero, traducir “πιστά” como “sujetos al padre” no es fidelidad al texto; es 

un intento por suavizar el mandato inspirado. Pablo no exigió que los hijos 

del anciano simplemente se comporten bien; exigió que crean en el Señor. Y 

eso, aunque lo niegue, sí es cambiar la palabra en lo único que importa, su 

sentido bíblico. 

 Gerver: “Fíjense hermanos eso que él cita. Ahí lo escuchó usted, yo 
lo escribí aquí para… para cómo se llama, mire pues. Marcos 

 



17 
 

16:16, el que creyere y fuere bautizado; Hechos 2:38, él lo citó, 
Arrepentíos, y bautícese. Romanos 10:9, si confesares con tu boca 
y creyeres en tu corazón.  Fíjense, hermanos, cómo va a estar el 
asunto aquí. ¿Qué es lo que estamos probando nosotros, en, en 
Timoteo, entre, entre el requisito de hijos creyentes por hijos en 
sujeción, entre Timoteo y Tito; ¿qué es lo que estamos probando? 
Que, lo que dijo sobre hijos, a Timoteo, porque, Pablo dijo sobre 
hijos a Timoteo, tiene que ser lo mismo, que le tuvo que haber dicho 
a Tito sobre los hijos. Eso es lo que estamos probando. ¿Sí? Pero él 
dice que no, que hay diferencia. Ahora me pregunto yo, el 
bautizaos en Marcos 16:16, y el bautícese de Hechos 2:38, ¿es 
igual o no es igual? O ¿Hay diferencia ahí? ¿No? No. El creer en 
Marcos 16:16, ¿no es lo mismo de Romanos 10:9, sí o no? ¡Es lo 
mismo! Eso es lo que nosotros estamos tratando de probar, que es 

lo mismo con respecto a los hijos.” 
 

Este argumento de Gerver es sumamente fácil de refutar, y me sorprende que 

no haya varones capacitados en la congregación para no darse cuenta del 

truco barato que usa. Él argumenta que, así como “bautizado” de Marcos 

16:16 es lo mismo que “bautícese” de Hechos 2:38, así “sujeción” y “fieles” 

deben ser lo mismo; aunque esto no lo ha probado. Afirmar no es probar, y 

hasta el momento no ha demostrado que “sujeción” y “fieles” son lo mismo. 

Además, al usar mi argumento para demostrar el suyo, nuestro pobre 

hermano me mal representa. ¿En qué momento dije que la palabra 

“bautismo” de Marcos 16:16 y Hechos 2:38 significan cosas diferentes? Yo 

afirmo que “sujeción” y “fieles” son términos diferentes, como lo son 

“bautizado” y “Arrepentíos”, aunque están en textos paralelos. ¡Esto es lo que 

él debió haber refutado!   

Entonces, le pregunto, ¿la palabra “bautizado” de Marcos 16:16 significa lo 

mismo que “Arrepentíos” de Hechos 2:38? ¿La palabra “Arrepentíos” de 

Hechos 2:38, significa lo mismo que “confesares” de Romanos 10:9? ¿Son o 

no son lo mismo? ¿Por qué no son lo mismo, si están en textos paralelos? 

Que nos explique. Luego, su argumento tramposo de comparar la misma 

palabra de Marcos 16:16 y Hechos 2:38, no refuta mi argumento. El 

argumento que Gerver cree estar refutando, es nada más su hombre de paja. 

Cuando él refute mi argumento, y demuestre que palabras diferentes, como 

“bautizado” de Marcos 16:16 y “Arrepentíos” de Hechos 2:38 significan lo 



18 
 

mismo, entonces habrá demostrado que mi argumento es incorrecto; pero 

en tanto no lo demuestre, entonces mi argumento queda en pie.  

Es lamentable que Gerver tuvo que torcer mi explicación de los pasajes 

paralelos que se complementan, como si yo estuviese diciendo que las 

palabras “bautizado” y “bautícese” significan cosas diferentes. Así que, o no 

entendió mi explicación, o a propósito torció mi argumento para hacer creer 

a los hermanos que me estaba refutando. Es importante, mis estimados 

hermanos, que noten que la palabra “sujeción” de 1 Timoteo no aparece en 

Tito 1:6. El término de Tito es “fieles” o “creyentes”; pero la palabra de 1 

Timoteo es “sujeción”. Y son tan diferentes como lo son las palabras 

“bautizado”, y “Arrepentíos”, y “confesare”. Esta es una verdad objetiva, y no 

puede ser refutada, a menos que demuestre que “bautizado” (Marcos 16:16), 

“Arrepentíos” (Hechos 2:38), “confesares” y “creyeres” (Romanos 10:9) 

significan lo mismo. ¿Probará esto nuestro despistado hermano? Ya lo 

veremos.  

Pero hay más todavía. Cuando Gerver pregunta, “¿El creer en Marcos 16:16 no 

es lo mismo que el creer en Romanos 10:9?” Y él pregunta esto porque no es una 

pregunta difícil de contestar. La respuesta es obvia. Él sabe que la respuesta 

es positiva, porque en ambos pasajes, “creer” tiene el mismo verbo 

(“πιστεύω”). Pero ese ejemplo no prueba nada sobre Tito 1:6 y 1 Timoteo 3:4, 

donde el contraste es entre “πιστά” y “ὑποταγῇ”, es decir, entre palabras y 

campos semánticos distintos. Lo que Gerver hace es trasladar una semejanza 

verdadera entre pasajes que usan la misma palabra (“creer”) a un campo 

donde no aplica (“πιστά” y “ὑποταγῇ”), como si el solo hecho de haber 

encontrado un ejemplo de sinonimia garantizara sinonimia en todo lugar. 

Eso es una falacia por extensión indebida. 

 Gerver: “Lo que nosotros estamos probando es que, creyentes, allí 
en Tito 1:6 es fieles, con el contexto inmediato, ¿a quienes? A los 
padres. Esa es la base de nosotros. El contexto inmediato. De ahí 

no nos movemos, del contexto inmediato.” 

 

 

Según Gerver, la palabra “fieles” es en referencia a los “Padres”, lo cual es 

incorrecto. Leamos el texto de Tito 1:6, para mostrar el error de esta 

interpretación, y dado que nuestro hermano insiste en que la palabra debe 

ser “fieles”, así la estaremos mostrando en el texto. El texto dice: “el que fuere 



19 
 

irreprensible, marido de una sola mujer, y tenga hijos fieles que no estén 

acusados de disolución ni de rebeldía”. 

Una vez que hemos leído el texto, con la palabra “fieles”, ¿en qué parte del 

“contexto inmediato” lee usted la palabra “padres”, o la frase, “a los padres”? 

Eso no dice el texto bíblico, ni el “contexto inmediato”. Vamos profundizar un 

poco más en esto, para mostrar que la idea de ser “fieles a los padres”, es 

absolutamente extraña al texto bíblico y al “contexto inmediato”. 

En el Nuevo Testamento, la expresión “a los padres” aparece cuando el texto 

realmente quiere hablar de obediencia o sujeción doméstica. Y siempre va 

acompañada de verbos de obediencia, preposiciones explícitas, o un dativo 

que señala claramente el destinatario de la acción. En griego existe 

vocabulario específico para esa idea, y el Nuevo Testamento lo usa sin 

titubeos. Por ejemplo, en Efesios 6:1, leemos, “Hijos, obedeced a vuestros 

padres en el Señor”. En Colosenses 3:20, también dice, “Hijos, obedeced a 

vuestros padres en todo”. En estos pasajes, la frase aparece en castellano 

porque aparece en el griego, que dice, “τοῖς γονεῦσιν”, dativo plural 

masculino, introducido por un verbo de obediencia (“ὑπακούω”). Es decir, el 

texto, la gramática y la sintaxis trabajan juntos para producir la frase “a los 

padres”, porque el contexto trata de obediencia doméstica y se expresa 

mediante los recursos naturales del idioma. 

Pero en Tito 1:6, Pablo no escribe nada semejante. La frase griega es 

simplemente, “τέκνα πιστά” (“hijos fieles/creyentes”). No aparece el dativo 

“a los padres”. No aparece un verbo de obediencia. No aparece una 

construcción preposicional que señale subordinación. No aparece un 

participio que indique sumisión. Lo único que hay es un sustantivo (“hijos”) 

acompañado de un adjetivo (“creyentes/fieles”). La gramática castellana 

tampoco permite introducir sin permiso sintáctico un complemento 

indirecto que el texto no trae. Si yo digo, “hijos fieles”, eso significa que los 

hijos son fieles. Pero si quiero decir, “hijos fieles a sus padres”, tengo que 

añadir explícitamente el complemento: “a sus padres”. La frase, “a sus padres” 

no está contenida dentro del adjetivo; es un segmento sintáctico 

independiente que debe aparecer en la oración para que la frase tenga ese 

sentido. 

Gerver dice, “A sus padres”; pero es extraño, artificial y forzado añadir, sin 

base gramatical, ese complemento a Tito 1:6. Equivale a modificar la 



20 
 

estructura de la frase, porque en castellano, como en griego, los 

modificadores deben estar en el texto, no en la suposición del lector. Si la 

intención fuera expresar sujeción, la sintaxis sería distinta, pues se usaría un 

verbo o participio de obediencia acompañado del complemento indirecto 

correspondiente: “sujetos a su padre”. Eso jamás aparece en Tito 1:6. 

La sintaxis no lo admite, el texto no lo contiene y el griego no lo sustenta. 

Decir que “πιστά” incluye tácitamente la frase “a los padres” es introducir en 

el texto un complemento que ni el castellano ni el griego pueden generar por 

sí solos. Cuando Gerver afirma que “creyentes allí en Tito es fieles a los padres”, 

no solo cambia el sentido; está cambiando la estructura misma de la oración. 

Introduce un elemento que no está presente ni sugerido, y que la gramática 

del versículo no permite inferir. La frase “a los padres” es natural en Efesios 

6 y Colosenses 3 porque la sintaxis los exige; en Tito 1:6 sería una intrusión, 

un cuerpo extraño que rompe la lógica gramatical y desfigura el mensaje 

apostólico. Lo que el texto dice es “hijos fieles”. Lo que Gerver quiere que 

diga es “hijos fieles a los padres”. Pero esas son sintaxis distintas, dos 

significados distintos y dos doctrinas distintas. Es un reverendo disparate. 

Por otro lado, Gerver intenta usar la expresión “contexto inmediato” como si 

fuera una llave mágica capaz de transformar “πιστά” en “fieles a los padres”. 

Pero su apelación al “contexto inmediato” comete tres errores, a saber, uno 

gramatical, uno hermenéutico, y uno textual. Los tres son graves. Vamos a 

señalarlos uno por uno. 

En primer lugar, es un error suponer que el contexto inmediato introduce 

complementos inexistentes. El contexto inmediato puede aclarar el sentido 

de una palabra; pero no puede agregar sintaxis nueva que el texto no trae. En 

Tito 1:6, el texto dice: “τέκνα πιστά”, “hijos fieles” o “hijos creyentes”. No dice 

“a los padres”. No lleva dativo. No tiene preposición. No tiene verbo de 

obediencia. No tiene estructura que permita un complemento indirecto 

tácito. El “contexto inmediato” no puede fabricar estructuras gramaticales 

ausentes. No puede convertir “hijos fieles” en “hijos fieles a sus padres”. Eso 

viola la regla más básica del análisis sintáctico. Lo que no está en la frase, no 

forma parte del significado sintáctico. El contexto sirve para explicar, no para 

inventar. 

En segundo lugar, Gerver confunde “contexto inmediato” con tema del párrafo. 

Gerver cree que porque Tito 1:5-9 trata de los requisitos del anciano y 



21 
 

menciona la familia, entonces cualquier palabra en el pasaje debe significar 

“fiel al papá” o “sujeto al papá”. Eso es confundir el tema del párrafo con el 

significado de cada término. En el mismo contexto inmediato, en el versículo 

9, Pablo dice, “palabra fiel” (“πιστοῦ λόγου”). Ahí “πιστός” significa “fiel al 

evangelio”, no “fiel a los padres”. Según la lógica de Gerver, ese versículo 

debería significar, “que retenga la palabra fiel a los padres”. Absurdo, 

¿verdad? O en Tito 1:4, dice, “común fe” (“κοινὴν πίστιν”). ¿Quién en su sano 

juicio pensaría que Pablo habla de nuestra “obediencia común a nuestros 

padres”? El hecho es que el “contexto inmediato” de Tito está cargado de 

terminología espiritual y doctrinal. Leemos de fe, enseñanza, palabra fiel, 

conforme a la sana doctrina. Luego, al hablar Pablo de hijos “πιστά” dentro 

de ese campo semántico, el sentido es espiritual, no doméstico. El “contexto 

inmediato” no respalda a Gerver; más bien, destruye su doctrina y la exhibe 

como falsa. 

En tercer lugar, el “contexto inmediato” define el contraste. En Tito 1:6, “πιστά” 

aparece contrastado con dos palabras: “disolución” (ἀσωτίας) y “rebeldes” 

(ἀνυπότακτα). El contraste textual indica sentido. Si “πιστά” significara 

“sujetos a los padres”, entonces el contraste natural debería ser “insujeto”3 o 

“insumiso a los padres”. Aunque Pablo no escribe absoluta y solamente en ese 

sentido. La palabra para “insujeto” o “insumiso” ya existe y Pablo la usa en el 

versículo 10 (“ανυποτακτοι”). Pablo usa la palabra “rebeldes”. Y “rebeldes” 

en Tito no es rebeldía “a los padres”, sino rebeldía doctrinal (v. 10-14). Ese es 

el campo semántico del “contexto inmediato”. La oposición es espiritual, pues 

el texto dice, “hijos creyentes o fieles vs hijos rebeldes a la fe”. El contraste 

del texto no es doméstico. El contexto inmediato define el contraste, y Gerber 

lo ignora. 

Gerber usa “contexto inmediato” como si fuera un machete para cortar todo 

significado que no encaje en su interpretación. Así convierte un pasaje 

doctrinal amplio en una regla doméstica estrecha. El contexto inmediato no 

puede reducir un término a una sola esfera cuando el texto lo usa siempre en 

otra esfera. En Tito, “πιστά” nunca se usa para obediencia doméstica. En 

 
3 El término "insujeto" no existe como palabra reconocida en el Diccionario de la lengua española (DLE) de la Real 
Academia Española (RAE). Es decir, no es una palabra formalmente aceptada ni de uso común en el idioma español 
estándar. Sin embargo, se han encontrado usos de esta palabra en contextos muy específicos, como en textos 
religiosos o filosóficos, donde parece utilizarse con el prefijo de negación “in-” para significar lo contrario de “sujeto” 
(es decir, “no sujeto”, “no sometido” o “insumiso”). En estos casos, se trata de un neologismo o una creación puntual 
del autor para expresar una idea particular, y no de un término establecido en la norma lingüística general. 



22 
 

todo el Nuevo Testamento, tanto “πιστός” como “πιστά”, nunca significan 

obediencia doméstica. Por su parte, en todo el Nuevo Testamento, “a los 

padres”, siempre es expresado explícitamente cuando se pretende ese 

sentido. Y en Tito el “contexto inmediato” enfatiza la fe, la sana doctrina, la 

palabra fiel y la condena al error. Pretender que “contexto inmediato” convierte 

“πιστά” en “fieles a los padres” es retórica, no exégesis. 

 Gerver: “Según o que Tito 1:6 dice, acerca de fieles, ¿no? Porque 
la palabra griega, da para traducirla de esa forma, no 
específicamente creyentes. Por ejemplo, vimos en 3:4, ¿verdad? 
Hablando de las mujeres, ¿cómo dice allí? Pistá, y dice la 
traducción… Lea por favor, 1 Timoteo 3, bueno, primero ya lo 
sabemos todos, ¿verdad? Y dice pista, y la traducción ¿dice? ¿Cómo 
dice la traducción? ¿De la Reina Valera? Dice fieles. La palabra no 
la podemos cambiar, ¿verdad? 1 Timoteo, en 3:11, y allí está pistá. 
El 4303 de Strong. Del interlineal de Strong que aparece en Tito 
1:6, está allí.” 

 

 

La afirmación de Gerver aquí es arbitraria, pues no es del todo correcto decir 

que en 1 Timoteo 3:11 aparece la palabra griega “πιστά”. Este término griego, 

como tal, solamente aparece una sola vez en todo el Nuevo Testamento 

griego, a saber, en Tito 1:6. Por su parte, en 1 Timoteo 3:11, aparece el vocablo 

griego “πιστὰς”; por lo que, cuando se dice que en 1 Timoteo 3:11 dice 

“πιστά”, se está confundiendo un adjetivo nominativo plural neutro con un 

adjetivo acusativo plural femenino. Cuando se cita 1 Timoteo 3:11, y se dice 

que “allí está πιστά”, se está cometiendo un error sintáctico. Se está 

confundiendo la forma, género y función sintáctica de “πιστὰς”, que no 

tienen nada que ver con “πιστά” de Tito 1:6. El texto de 1 Timoteo 3:11 tiene 

distinto género, distinta función, distinto sujeto y distinto contexto que Tito 

1:6.  

Ahora, aunque la palabra “fieles” es válida en Tito 1:6, todavía eso no significa 

“sujetos a los padres”. Gerver dice, “La palabra da para traducirse como fieles, 

no necesariamente como creyentes”. Es verdad, la palabra “πιστά” puede 

significar “fieles”, ¡pero no fieles a quien yo me invente! Los adjetivos 

“pistós”, “pistá”, o “pistás” siempre significan una de dos cosas en el Nuevo 

Testamento, o fiel en sentido moral, o fiel en sentido espiritual (creyente). 

Pero, lo que jamás significa es “obediente al papá”, “estar sujeto al papá”, 

“sumiso en disciplina doméstica”. Ese significado pertenece a otra raíz, a 



23 
 

saber, a “ὑποτάσσω” (someterse), “ὑπακούω” (obedecer). Pablo usa esas 

palabras cuando quiere hablar de sujeción. No es tímido; no es confuso; no 

le faltaba vocabulario. Si hubiese querido decir “hijos sujetos”, habría escrito 

“τέκνα ὑποτασσόμενα”, pero no lo hizo. La inspiración no comete descuidos. 

Pero, suponiendo que muy posiblemente digan que la diferencia entre 

“πιστά” y “πιστὰς” es nada más sintáctica, entonces se debe reconocer que 

la palabra “πιστά” no es nada más fieles, sino también, y correctamente, 

“creyentes”. Por ejemplo, si tomamos la RV1960, donde aparece la raíz 

“πιστ”, notamos que aproximadamente, “creer” o “creyente” se vierte unas 

120 veces, mientras que “fiel” o “fieles” unas 67 veces. Si Gerver toma 1 

Timoteo 3:11 para decir que yo me equivoco al decir que Tito 3:11 es correcto 

al decir “creyentes”, ¿cuántos textos más podrá mostrar él para fundamentar 

“fieles”, contra los que yo tengo para fundamentar la palabra “creyentes”? 

Estadísticamente, hay más textos para “creyentes” que para “fieles”, y 

¡ninguno para “sujetos a los padres”! Esto muestra de inmediato que la raíz 

“πιστ” pertenece masivamente al campo semántico de fe, creer, confianza, 

no al de obediencia ni al de sujeción. 

Ahora, ¿cuándo la RV1960 traduce “πιστ-” como “fiel” y cuándo como 

“creer”? Aquí viene algo interesante. Se traduce “creer” o “creyente” cuando 

el sentido es espiritual. Se usa “πιστεύω” (“creer”) más de 100 veces. “πίστις” 

(“fe”), “πιστοί” (“creyentes” en 1 Timoteo 4:10; Tito 3:8), “πιστός” (“fiel”, 

pero en sentido doctrinal, no doméstico). Luego, en Tito 1:6, siendo el 

contexto espiritual (fe común, palabra fiel, doctrina) exige “creyentes”. Por 

otra parte, se traduce “fiel” cuando el sentido es moral, ético o de servicio; 

por ejemplo “πιστός” en 1 Corintios 4:2 (“fiel”), “πιστὸς ὁ λόγος” (“palabra 

fiel”, Tito 1:9), “πιστή” (femenino, conducta confiable). Cuando la RV1960 

dice “fiel”, nunca significa “sujeto al papá”. Significa íntegro, confiable, leal, 

no rebelde. Si fuese cierto que “πιστά” se usa en 1 Timoteo 3:11, entonces, de 

acuerdo a las ideas de Gerver, el texto diría: “Las mujeres asimismo sean 

honestas, no calumniadoras, sino sobrias, fieles [“a su padre”] en todo”, ¿es 

así? ¿Eso es lo que dice Pablo? Y si no, ¿qué dice, entonces? Recuerde, Gerver 

dice que la misma palabra de Tito 1:6, es la misma palabra de 1 Timoteo 3:11, 

luego, ¿será consecuente con su significado? La verdad es que la RV1960 

jamás traduce “πιστ-” como “obediente” ni como “sujeto”. Ese no es su 

significado semántico. 



24 
 

Lo que Gerver quiere hacer, es quitar, a toda costa, la palabra “creyentes” de 

Tito 1:6, porque representa un golpe mortal a su falsa doctrina. Por eso corre 

a 1 Timoteo 3:11 para tomar la palabra “fieles” e informarnos que allí, como 

en Tito 1:6, es “πιστά”. Pero, si el caso es así, ¿por qué no citó 1 Timoteo 4:10, 

donde se habla de “los que creen”? ¿Por qué no citó Tito 3:8, donde dice, 

“para que los que creen en Dios procuren ocuparse en buenas obras”? ¿Por 

qué no citó Romanos 4:11, donde dice “creyentes”? ¿Por qué no citó 1 

Corinitos 1:21, donde dice “creyentes”? También, y tomando la palabra 

“πιστά” como él la toma, aparece “creyentes” en 1 Corinitos 14:22, en Gálatas 

3:22, en 1 Tesalonicenses 2:10 y 3:13, en 1 Timoteo 4:3; 4:12 y 6:2. ¿Por qué 

tomar 1 Timoteo 3:11, y no otro pasaje, como los que aquí he citado? Porque 

la agenda de nuestro hermano es quitar el obstáculo que representa la 

palabra “creyentes” para su falsa doctrina. Y una vez quitanda la palabra 

“creyentes”, ahora sí, meter un significado extraño tanto de “creyentes” como 

de “fieles”, es decir, “sujetos”; y luego, “sujetos a los padres”. Esto es un ejemplo 

claro de quienes usan con “astucia las artimañas del error” (Efesios 4:14). 

Desde luego, alguien podría decir, “Pero esos otros versículos usan otras 

formas, no πιστά”, a lo cual respondo que Gerver hace lo mismo. Él cita 1 

Timoteo 3:11 donde se usa una forma diferente a “πιστά”. ¿Por qué él puede 

usar una forma distinta y yo no? La verdad es que la RV1960 traduce 

correctamente como “creyentes”. Esa traducción no es caprichosa, es el uso 

normal de la raíz griega “πιστ-” en todo el Nuevo Testamento. Cuando la 

RV1960 usa “creyentes”, siempre se trata de alguna forma de “πιστ-”, nunca 

de ningún verbo que signifique “obediencia” o “sujeción”, y menos “a los 

padres”. 

Mis hermanos, “sujeción” y “fe” no son lo mismo, como “obediente” y 

“creyente” tampoco. En Romanos 1:5 Pablo utiliza la expresión “ὑπακοὴν 

πίστεως”, traducida como “obediencia a la fe” u “obediencia que procede de 

la fe”. Esta frase revela algo decisivo para interpretar Tito 1:6, pues en el 

pensamiento paulino, la obediencia y la fe son realidades distintas, que solo 

pueden relacionarse cuando se expresan mediante vocablos diferentes. Pablo 

jamás confunde la raíz de obediencia con la raíz de fe. Cuando quiere hablar 

de obediencia, emplea el término “ὑπακοή” o sus derivados. Cuando quiere 

hablar de fe, utiliza “πίστις” o el adjetivo “πιστός”. El hecho mismo de que, 

en Romanos 1:5, Pablo necesite colocar una palabra de obediencia (ὑπακοή) 

junto a una palabra de fe (πίστεως) prueba que, para él, no son 



25 
 

intercambiables. Si ambas ideas estuvieran contenidas en una sola palabra, 

la frase carecería de sentido. Sería, en la práctica, “obediencia de la 

obediencia”. 

Al trasladar esta observación a Tito 1:6, queda claro que Pablo no está 

hablando de hijos obedientes, sujetos o sumisos a su padre. Si su intención 

hubiera sido esa, habría usado la palabra precisa, bien conocida y repetida 

en sus epístolas, es decir, “ὑπακοή” o “ὑποταγή”, o el participio 

“ὑποτασσόμενα”, o el adjetivo “ὑπήκοα”. Son los términos paulinos 

habituales para indicar “sujeción”. Sin embargo, Pablo escribe “τέκνα πιστά”, 

es decir, “hijos creyentes” o “hijos fieles” en el sentido de fidelidad espiritual. 

La raíz utilizada, “πιστ-”, siempre pertenece al campo semántico de la fe, la 

confianza y la lealtad doctrinal. En ninguna parte del Nuevo Testamento 

significa obediencia doméstica o subordinación familiar. 

Romanos 1:5 demuestra que Pablo distingue entre obediencia y fe; no las 

confunde ni las funde en un solo vocablo. Su teología exige mantener clara 

esa distinción. Por tanto, si Pablo emplea en Tito 1:6 la raíz “πιστ-” en vez de 

la raíz “ὑπό”, es porque la cualidad exigida en el hijo del anciano no es 

obediencia, sino fe. Interpretar “hijos pistá” como “hijos sujetos” no solo 

contradice la sintaxis y la morfología de Tito 1:6, sino que también se opone 

al modo en que Pablo relaciona y diferencia fe y obediencia en Romanos 1:5. 

Tito 1:6 demanda hijos creyentes, no simplemente hijos obedientes. 

En Romanos 10:16 sucede lo mismo. Pablo dice, “¿Quién ha creído 

(ἐπίστευσεν) a nuestro anuncio?”, y de inmediato Pablo lamenta que “no 

todos obedecieron (ὑπήκουσαν) al evangelio”. Los términos “creído” y 

“obedecieron” son verbos distintos, con raíces distintas, que describen 

acciones diferentes. El Espíritu Santo no permitió que “creer” y “obedecer” 

se confundieran en una sola palabra. 

En Hebreos 3:18-19, el autor pregunta a quiénes juró Dios que no entrarían 

en su reposo: “a los que no obedecieron (τοῖς ἀπειθήσασιν)”, y enseguida 

concluye: “y vemos que no pudieron entrar a causa de incredulidad 

(ἀπιστίας)”. El texto opone incredulidad (de la raíz πιστ-, en forma negativa) 

con desobediencia (de la raíz πείθω en su forma negativa o del grupo 

ἀπειθέω). No hay confusión posible, creer y obediencia son conceptos 

distintos. 



26 
 

En Hebreos 5:9, hablando de Cristo, se dice que llegó a ser autor de eterna 

salvación “para todos los que le obedecen (τοῖς ὑπακούουσιν)”. Unos 

versículos antes (Hebreos 4:3) se afirma que “los que hemos creído” (οἱ 

πιστεύσαντες) entramos en el reposo. El creyente es el que cree; el obediente 

es el que obedece. Dos raíces. Dos campos semánticos. Dos realidades 

distintas que el Espíritu no funde jamás en un solo término. 

En Santiago 2:19 se declara que “tú crees (πιστεύεις) que Dios es uno”, pero 

en Santiago 4:7 se exhorta: “someteos (ὑποτάγητε) a Dios”. Otra vez, creer y 

someterse aparecen separados y con sus propias formas verbales. Santiago 

no convierte la raíz πιστ- en obediencia, ni convierte la raíz ὑπό en fe. 

En 1 Pedro 1:21 se habla de los cristianos “que por medio de él creéis 

(πιστοὺς… πιστεύοντας) en Dios”, y en el versículo 22 se añade: “habiendo 

purificado vuestras almas por la obediencia (ὑπακοήν) a la verdad”. Pedro 

mantiene la misma distinción semántica que Pablo, creer es una cosa; 

obedecer es otra. El Espíritu jamás usa πιστός o πιστά para decir “obediente” 

o “sujeto”. 

En Efesios 5:24 se ordena, diciendo, “así que, como la iglesia está sujeta 

(ὑποτάσσεται) a Cristo…”, y unas líneas antes, en Efesios 2:8, Pablo enseña 

que hemos sido salvados “por medio de la fe (πίστεως)”. Las raíces πιστ- y 

ὑπό están presentes en el mismo tratado doctrinal, pero no cruzan 

significados ni se pisan. La fe pertenece a un campo; la sujeción pertenece a 

otro. 

En Colosenses 2:5, Pablo se alegra de ver “la firmeza (στερέωμα) de vuestra 

fe (τῆς πίστεως)”. Luego, en Colosenses 3:18, ordena: “casadas, estad sujetas 

(ὑποτάσσεσθε) a vuestros maridos”. La raíz πιστ- se usa para la convicción 

espiritual; la raíz ὑπό para la estructura de autoridad. Pablo no mezcla sus 

términos. 

En 1 Pedro 3:1, las esposas deben “estar sujetas (ὑποτασσόμεναι) a sus 

propios maridos”, mientras que en 1 Pedro 1:8 se afirma que los cristianos 

“creéis (πιστεύοντες) en él”. El griego mantiene la separación conceptual que 

Gerber intenta borrar. 

Este conjunto de textos demuestra que, cuando el Espíritu Santo quiere 

hablar de fe, usa la raíz πιστ-; cuando quiere hablar de obediencia o sujeción, 



27 
 

usa la raíz ὑπο- o derivados como ὑπακούω y ὑποτάσσω. Nunca intercambia 

unos por otros. Jamás. 

En consecuencia, la idea de que “πιστά” en Tito 1:6 puede significar “sujetos 

al papá” es indefendible. Requiere mezclar dos raíces que la Biblia mantiene 

completamente separadas. Es, sencillamente, lingüísticamente falsa, 

hermenéuticamente abusiva y doctrinalmente imposible. 

 Gerver: “y el 4303 desde Strong, en el interlineal de Strong que 
aparece en Tito 1:6 que está allí. El… en 1 Timoteo eso no lo ha 
mencionado el hermano Luévano. No lo ha mencionado para nada. 
No ha dicho nada al respecto de esa traducción; por qué dice fieles 
allí” 

 

 

Bueno, yo no sé que obra de Strong esté usando nuestro hermano Gerver, 

pero la referencia “4303”, no corresponde con “πιστά”, sino con 

“προμαρτύρομαι”. En la siguiente página, muestro la evidencia. 

 

Esta evidencia muestra que la referencia 4303 no tiene nada que ver con 

Tito 1:6. En la herramienta de estudio llamada “e-Sword”, leemos la obra 

titulada “Strong Plus”, y dice exactamente lo mismo que la versión impresa. 

He aquí lo que dice Strong, citando el número que Gerver ha mencionado en 

su exposición: 

 

 

 

 

 



28 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ahora, cuando él pregunta por qué yo no he mencionado 1 Timoteo 3:11, la 

respuesta es sencilla. Por la misma razón que él no ha mencionado 1 Timoteo 

6:2, donde “πιστά” es “creyentes”. Pero, incluso, el mismo Wayne Partain, 

hablando de Tito 1:6, y de quien Gerver está tomando esta doctrina, escribió 

lo siguiente sobre la palabra “creyentes”:  

 Wayne Partain: “B. Pero también se traduce creyente(s): Hech. 
16:1, "Timoteo, hijo de una mujer judía creyente"; 2 Cor. 6:15, "¿O 
qué parte el creyente con el incrédulo?"; 1 Tim. 5:16, "Si algún 
creyente o alguna creyente tiene viudas ... "; 1 Tim. 6:2, "Y los que 
tienen amos creyentes, no los tengan en menos por ser hermanos" 
(aquí obviamente estos amos no son simplemente fieles, sino 
creyentes (cristianos) porque son hermanos; (véanse también 1 Tim. 
4:3, 10; Hech. 10:45, obviamente "los fieles de la circuncisión" eran 
cristianos… En 1 Tim. 3:4, 5 Pablo enfatiza que los hijos deben 
estar en sujeción a sus padres, y sería correcto decir que los que 
están sujetos son fieles a su padre. Sin embargo, en Tito 1:6 hay 
algo más, porque después de decir creyentes o fieles, dice, "que no 
estén acusados de disolución ni de rebeldía"; por eso, Pablo tiene 
en mente los jóvenes de edad. Estos son jóvenes responsables y, por 

 

Este es el Interlineal Académico de Cevallos, y 

corroboramos que, efectivamente, la nota de Strong 4303, 

corresponde con la palabra “προμαρτυρόμενον”, no con 

“πιστά” 



29 
 

eso, es lógico y razonable concluir que si no son mundanos 
rebeldes será porque habían obedecido al evangelio. Es muy 
probable, pues, que creyentes sea la traducción correcta en este 
texto, como en 1 Tim. 6:2 ("amos creyentes").”4 [Énfasis agregado] 

 

¿Por qué, entonces, yo no cito 1 Timoteo 3:11? Porque no hay necesidad para 

hacerlo, dado que la traducción de Tito 1:6 es del todo correcta. El texto dice 

“hijos creyentes”, aunque Gerver no lo quiera aceptar, o realice toda clase de 

maniobras para querer quitarla.  

 Gerver: “y mire el argumento del hermano. Es demasiado, 
hermanos, demasiado arbitrario, para mí. Una respuesta de un 
evangelista, de esa manera, hermanos, es demasiado arbitrario, 
demasiada imaginación, demasiada suposición. Y no podemos 
hacer eso nosotros, vamos a escuchar.” 

 

 

Una vez que Gerver dice esto sobre mi persona, Marcos Cifuentes, le 

pregunta: “¿Qué quiere decir usted cuando le dice arbitrario, hermano?” Y 

entonces, Gerver le responde: 

 Gerver: “Ha, es que, cambia. Arbitrario, ¿verdad? Que cambia de 
parecer. Dice una cosa, dice otra y luego después se contradice. 
Vamos a escuchar las contradicciones.” 

 

 

Ahora, ¿en qué consisten esas “contradicciones” que me está imputando con 

tanta pasión? En que yo dije, en la primera clase, que el problema en Creta 

era “la indisciplina, la mentira y el libertinaje”; pero que en la segunda clase, 

dije que en Creta sí había “herejías, problemas doctrinales”. Para Gerver, esto es 

“demasiada arbitrariedad”, es un “cambio de parecer”, es “decir una cosa y 

luego después otra”, es una “contradicción”. Sin embargo, es importante 

notar que este juicio es desmesurado, y del todo errado. Es un juicio carnal y 

sumamente perverso para prejuiciar el corazón de sus oyentes. ¿Por qué es 

un juicio carnal y perverso? Porque es falso que yo esté cometiendo 

“demasiada arbitrariedad”, es falso que yo esté “cambiando de parecer”, es falso 

que yo esté “diciendo una cosa y después otra”, es falso que me esté 

 
4 https://www.waynepartain.com/Sermones/s4701.html  

https://www.waynepartain.com/Sermones/s4701.html


30 
 

“contradiciendo”. En seguida, voy a presentar defensa de mis explicaciones, y 

luego voy a demostrar que Gerver es culpable de lo que me acusa.  

En primer lugar, definamos los conceptos que Gerver usa al acusarme de 

“demasiada arbitrariedad” y de “decir una cosa y luego otra, y de… contradicción”.  

Cuando Gerver me acusa de “demasiada arbitrariedad”, comete un error 

conceptual y lógico, y se nota de inmediato en cuanto uno examina qué 

significa realmente “arbitrariedad”. La expresión de Gerver no solo es torpe, 

sino incorrecta en sentido estricto. La “arbitrariedad” no admite grados, es 

absoluta, no cuantificable. Arbitrariedad significa actuar sin criterio, sin 

fundamento, sin regla, sin método. Es una categoría negativa absoluta, pues, 

o hay arbitrariedad, o no la hay. Pero no puede haber “poca” o “demasiada”. 

O hay, o no hay. Así como una mujer no puede estar “demasiado 

embarazada”, pues está o no está, así no puede haber “demasiada 

arbitrariedad”.  

Ahora, bien, ¿qué es “arbitrariedad”? La “arbitrariedad” consiste en actuar 

sin criterio, sin fundamento, sin método. Es decidir caprichosamente, dar un 

giro sin razón, afirmar algo sin soporte, o cambiar una premisa sin causa 

legítima. Pero, nada de lo que dije en mis explicaciones encaja en eso. Yo di 

información contextual basada en el texto inspirado. Primero, describí la 

moralidad general de Creta, tal como la menciona Pablo en Tito 1:10-12. Eso 

es exactamente lo que Tito 1:12 dice. En la segunda clase, añadí más 

información, haciendo referencia a que los falsos maestros judaizantes y las 

doctrinas corruptas que estaban afectando a las iglesias cretenses, tal como 

Pablo lo denuncia en Tito 1:10-14. Ambas cosas provienen del mismo 

capítulo y de la misma pluma apostólica. Lo que hice fue seguir el flujo del 

texto, no inventarlo. Gerver debería citar mis palabras en la primera clase, 

cuando yo dije: “En Creta SOLAMENTE había A y B.”, y luego confrontarlas 

con la segunda clase, cuando dije: “En Creta SOLAMENTE había C y D”. 

Pero, ¿dije tal cosa? Si no, entonces no hay arbitrariedad en mis palabras, 

pues en cada explicación, estoy citando textos bíblicos para fundamentarlas. 

No hay falta de criterio, no hay ausencia de fundamento, no hay ausencia de 

método, ni capricho en mis declaraciones. Hay texto bíblico para ambas de 

mis explicaciones; por tanto, es falso que yo haya cometido una 

“arbitrariedad” al decir primero que había ciertos problemas en Creta, y 

luego que había otros más. No veo razón para poner la primera explicación 

contra la otra. ¿No sabe complementar nuestro hermano? Pero, si por haber 



31 
 

dicho en mi primera clase que había problemas morales en Creta, y luego en 

mi segunda clase haber dicho que había problemas doctrinales, eso es 

arbitrariedad y contradicción, entonces debe estar listo para acusar de 

contradicción a los mismos escritores bíblicos. Por ejemplo, en los 

Evangelios, leemos sobre la resurrección, que un evangelio menciona una 

mujer; otro menciona varias; otro menciona ángeles en sitios distintos; otro 

usa palabras distintas. ¿Son contradicciones? Cuando Pablo relata su 

conversión en Hechos 9, Hechos 22 y Hechos 26, Pablo mismo omite o añade 

partes según la ocasión. ¿Se contradice Pablo? Cuando Romanos 4 y Santiago 

2 nos hablan sobre la justificación de Abraham, Pablo dice que Abraham fue 

“justificado por fe”. Santiago dice que Abraham fue “justificado por las obras 

y no solamente por la fe”, ¿se contradicen? Eso es más información, no 

negación, ni contradicción. Hay progresión, no oposición. En Hechos 2:38 

leemos “arrepentíos” y “bautícese”, mientras que en Marcos 16:16 dice 

“creyere y fuere bautizado”. Un texto menciona arrepentimiento; el otro no. 

¿Contradicción? Solo para quien lea como Gerver. Los textos no se 

contradicen. Se completan. En sus Notas sobre Tito, el hermano Bill H. 

Reeves comenta sobre Creta al final de la página 2 y al principio de la 3, 

diciendo: “En cuanto al carácter general de la gente, demostraba falta de 

estabilidad, insinceridad, espíritu pendenciero, avaricia, mentira, glotonería 

y libertinaje. Tal era el campo en que Tito ahora se encontraba con su 

comisión.” ¿Dijo algo de “falsa doctrina”? ¿De herejía? No, ¿verdad? Pero, 

en unos cuantos párrafos anteriores de la página 2, dijo: “Había problemas 

causados por los judaizantes, como también por la laxitud moral de los 

cretenses. Esta carta trae instrucciones para tratar estos problemas.” ¿Es 

arbitrario y se contradice el hermano, por haber dicho primero una cosa, y 

luego añadir otras más? Ni él, ni yo tampoco. Aunque sabemos que para 

quien quiere sembrar prejuicio, más explicaciones no le bastarán.  

La segunda acusación, “decir una cosa y luego otra”, implica inconsistencia 

interna; es decir, que la segunda afirmación invalida la primera. Por 

ejemplo, si Gerver me hubiese oído decir que “en Creta no había problemas 

doctrinales” y después oírme decir que “en Creta sí había problemas 

doctrinales”, eso sería una contradicción real. Pero yo nunca dije eso. Yo dije 

algo perfectamente compatible, que había desorden moral en la cultura 

cretense, y que además había falsedad doctrinal que amenazaba a las iglesias. 

Esas dos descripciones no están en conflicto, no se anulan, no se oponen. Son 



32 
 

dos aspectos distintos del mismo panorama. De hecho, están juntas en el 

mismo capítulo de Tito. Pablo menciona la corrupción moral de la cultura 

cretense en el versículo 12, y la corrupción doctrinal de los falsos maestros 

en los versículos 10-11. Dos problemas diferentes, coexistiendo en un mismo 

lugar. Así que, si alguien afirma que presentar ambos es “decir una cosa y luego 

otra”, entonces está acusando a Pablo del mismo “error”. 

La contradicción exige oposición entre afirmaciones; la ampliación exige 

coherencia entre ellas. Yo amplié, no me contradije. Primero hablé del 

contexto cultural general; después hablé del contexto doctrinal interno. Las 

dos realidades se complementan. No hay choque, no hay inversión, no hay 

negación recíproca. Lo que yo hice se llama dar contexto estratificado, 

primero el nivel social, luego el nivel doctrinal. Eso es método hermenéutico, 

no arbitrariedad. Además, la acusación tiene un defecto lógico, pues 

confunde progresión con contradicción. Una exposición bíblica normal en 

dos clases amplía detalles conforme avanza. Nadie empieza con todo el 

material de golpe. Si yo en mi primera clase mencioné un aspecto y luego en 

la segunda añadí otro, eso no es incoherente; es pedagógico. Pablo mismo 

escribe así en todas sus epístolas, pues presenta un aspecto, luego el otro, 

luego una implicación, luego un matiz. Solo un lector inexperto confunde esa 

progresión natural con un cambio de postura. La ampliación nunca es 

contradicción. La contradicción requiere negar, no añadir. 

Finalmente, la acusación de “arbitrariedad” se desmorona porque lo que 

presenté no fue un dato aislado, sino algo que el texto mismo presenta como 

coexistente. Creta era inmoral en su cultura y también estaba plagada de 

judaizantes corruptores. Pablo denuncia ambas realidades lado a lado. Yo 

seguí exactamente el orden del texto, y mis explicaciones, ambas, 

corresponden con la evidencia directa de la epístola. Reitero, si eso es 

“arbitrariedad”, entonces Pablo también sería arbitrario. La verdad es que mi 

análisis fue progresivo, no contradictorio; contextual, no caprichoso; fiel al 

texto, nada improvisado. La mala lectura está del lado de Gerver. Él confunde 

ampliación contextual con retractación, y profundización con vacilación. 

Pero el problema no está en mis palabras, sino en su incapacidad para 

distinguir entre añadir datos y negar datos. Yo hice lo primero; él acusa lo 

segundo. Esa es la verdadera arbitrariedad. 

Lo más lamentable, es que, teniendo ambas explicaciones a su alcance, me 

acuse de contradicción cuando mis explicaciones, ambas, las tiene a la mano, 



33 
 

y ninguna excluye a la otra. Si la razón por la cual en un principio Tito 

estableció “ancianos” solamente, no es que había problemas causados por los 

judaizantes, como también por la laxitud moral de los cretenses, entonces, 

¿cuál es? Él no se molestó para explicar la razón por la cual hay listas de 

requisitos sobre los ancianos, pero no sobre los diáconos. ¿Nos ofrecerá una 

o varias razones diferentes a las que yo he expuesto, no solamente a la luz del 

contexto cultural e histórico, sino también a la luz del texto bíblico. ¿Lo hará? 

Ya lo veremos. No basta con decir que no había necesidad de una lista de 

requisitos para los diáconos, dado que ya había una en 1 Timoteo, pues a 

pesar de que ya había una lista de requisitos en 1 Timoteo sobre los ancianos, 

aún así se entregó otra lista en la carta a Tito. ¿Por qué escribir a ambos sobre 

los ancianos, pero no sobre los diáconos? ¿Qué razón nos expone Gerver? O 

¿Se dedicará a inventar contradicciones donde no las hay?  

Una vez expuesta mi defensa sobre mis explicaciones, ahora voy a demostrar 

que Gerver es culpable de lo que me acusa, es decir, que es él quien ha 

cometido arbitrariedades y contradicciones.  

La crítica de Gerver descansa en dos cargos principales, “arbitrariedad” y 

“contradicción”. Sin embargo, un examen cuidadoso de su propio 

razonamiento revela que tales cargos no describen mi exposición, sino el 

modo en que él mismo interpreta las Escrituras. Su método presenta 

arbitrariedades evidentes por un lado, y contradicciones internas por otro, 

que conviene señalar con precisión. 

La primera arbitrariedad aparece cuando pretende interpretar “πιστά” en 

Tito 1:6 mediante el uso de “πιστὰς” de 1 Timoteo 3:11. Las dos formas 

pertenecen a la misma raíz, pero no comparten ni género, ni caso, ni función 

sintáctica. “πιστά” es neutro plural, usado para calificar a “hijos”; “πιστὰς” 

es femenino acusativo plural, usado para calificar a “mujeres”. Gerver toma 

una forma distinta, en un contexto distinto, con función distinta, y la impone 

a Tito 1:6. Tal operación carece de fundamento lexicológico y gramatical, y 

encaja exactamente en la definición de arbitrariedad, es decir, afirmar algo 

sin método, sin criterio y sin relación con la estructura real del texto. 

Una segunda arbitrariedad consiste en seleccionar un solo pasaje donde 

“pist-” puede traducirse “fieles” (cfr. 1 Timoteo 3:11), mientras se ignoran de 

manera sistemática los numerosos pasajes donde esa misma raíz significa 

inequívocamente “creer” o “creyentes”. Romanos 4:11, 1 Corintios 1:21, Tito 



34 
 

3:8, 1 Timoteo 4:10, Gálatas 3:22 y muchos otros textos muestran que la raíz 

“pist-” pertenece al campo semántico de la fe, no de la obediencia doméstica. 

La selección aislada de 1 Timoteo 3:11, mientras se omiten todos los demás 

testimonios, no responde a un principio hermenéutico consistente, sino a la 

conveniencia de sostener una tesis previa. 

Una tercera arbitrariedad surge cuando intenta introducir en Tito 1:6 un 

complemento indirecto inexistente, es decir, “fieles a los padres”. En griego no 

hay dativo, no hay preposición, no hay verbo de obediencia, ni existe 

estructura sintáctica alguna que permita inferir un destinatario para esa 

fidelidad. El texto únicamente dice “hijos fieles/creyentes”. Añadir “a los 

padres” no es traducción ni exégesis, sino importación de un elemento 

externo para ajustar el pasaje a una conclusión predeterminada. 

La apelación al “contexto inmediato” se vuelve también un ejercicio 

arbitrario. Gerver afirma que el contexto inmediato obliga a entender “fieles” 

en Tito 1:6 como obediencia doméstica; sin embargo, el contexto inmediato 

de Tito no trata de disciplina doméstica de hijos, sino de problemas 

doctrinales, palabra fiel, sana enseñanza y refutación de errores (cfr. Tito 1:9-

14). Aplicar el contexto inmediato en Tito para imponer obediencia, pero no 

aplicarlo del mismo modo en 1 Timoteo, donde sí se menciona la sujeción 

explícita de los hijos (cfr. 1 Timoteo 3:4), es un uso selectivo del contexto que 

solo opera cuando conviene a su postura. 

A estas arbitrariedades se suman contradicciones internas. Por un lado, 

Gerver afirma que diferencias de vocabulario no necesariamente implican 

diferencias de significado. Pero, por otro lado, objeta cualquier intento por 

distinguir πιστά de ὑποταγῇ o ὑποτάσσω, incluso cuando pertenecen a 

familias léxicas completamente diferentes. Según su propio enunciado, las 

diferencias de palabras no cambian la enseñanza, pero según su crítica, sí 

cambian cuando se trata de evitar la lectura natural de Tito 1:6. Afirma un 

principio y luego actúa como si ese principio no existiera. 

Otra contradicción aparece cuando acusa de “cambiar de parecer” por 

ampliar la información contextual. Sin embargo, él mismo introduce 

información nueva en distintas etapas de su exposición, sin que eso implique 

contradicción en su propio discurso. Confunde ampliación con retractación, 

y progresión pedagógica con negación de lo anterior. Esa evaluación no 



35 
 

corresponde al significado lógico de contradicción, que exige una negación 

mutua entre afirmaciones. 

Finalmente, se contradice al declarar que “no cambia la palabra”, mientras 

cambia su único aspecto determinante, el significado. No altera las letras 

griegas, pero altera el sentido semántico, convirtiendo un término de fe 

(πιστά) en un término de obediencia, que pertenece al campo léxico de 

ὑποτάσσω. En teoría afirma no modificar nada; en la práctica modifica el 

elemento esencial, es decir, el contenido. 

Estas arbitrariedades y contradicciones muestran que las acusaciones que 

Gerver formula no corresponden con las clases que presenté, sino a su propia 

lectura. El texto de Tito 1:6 mantiene una distinción clara entre πιστά y los 

términos de obediencia utilizados en 1 Timoteo. La postura de Gerver no es 

fruto de exégesis, sino de una serie de selecciones, omisiones e inferencias 

no sustentadas que, lejos de acusar contradicción ajena, exponen la 

inconsistencia del método que pretende defender. Gerver es culpable de lo 

que me acusa. 

Ahora, cuando Gerver cita a “Lacueva” para justificar la palabra “fieles” en 

Tito 1:6, yo también puedo citar el Interlineal Griego–Inglés de Jay P. Green 

(The Interlinear Bible). Este interlineal, uno de los más usados en el mundo 

angloparlante y basado en el Texto Recibido, traduce “πιστά” en Tito 1:6, 

“believing”, es decir, “creyentes”. 

 

Usted puede notar la frase que dice, “children having believing”. Este Nuevo 

Testamento interlineal echa por tierra la pretensión de Gerver, de querer 

probar una idea con el uso de un interlineal que él supone le concede la razón, 

cuando no es así.  

 

 



36 
 

Luego tenemos el Interlineal Griego–Inglés de Alfred Marshall (The 

Marshall Interlinear), que también traduce “πιστά” en Tito 1:6, “believing”, 

es decir, “creyentes” 

 

Pero, en español también existen interlineales que vierten la palabra “πιστά” 

por “creyentes”, y para muestra, en seguida voy a presentar dos ejemplos. Si 

Gerver quiere probar algo con Lacueva, yo puedo probar lo contrario con los 

varios interlineales que estoy presentando. Esperemos que Gerver y los que 

creen haber encontrado fundamento sólido en lo que dice un Interlineal, 

como el de Lacueva, tengan la suficiente humildad para reconocer que su 

argumento no prueba nada. De hecho, no prueba nada a favor de su doctrina 

de “hijos sujetos al padre” en Tito 1:6, porque ni aún la palabra “fieles” les 

ayuda en sus afirmaciones equivocadas. Consideremos, pues, lo que dicen 

otros interlineales en español. 

Primero tenemos el Interlineal Griego Español Palabra Por Palabra de Elsa 

Tamez5 e Isela Trujillo6, con la asesoría y colaboración de Irene Foulkes7: 

 

 

 

 

 

 
5 Elsa Tamez. Especialista en Nuevo Testamento, doctora en teología, licenciada en lingüística, profesora de exégesis 
y hermenéutica y consultora de traducciones de Sociedades Bíblicas Unidas. 
6 Isela Trujillo. Antropóloga, doctora en lingüística, licenciada en Biblia, profesora de griego y consultora de 
traducciones de Sociedades Bíblicas Unidas. 
7 Irene Foulkes. Especialista en Nuevo Testamento, doctora en lingüística, maestría en Biblia y profesora de griego y 
exégesis. Autora del texto programado: El Griego del Nuevo Testamento (3 volúmenes).  



37 
 

Finalmente, tenemos El Nuevo Testamento Interlineal Griego-Español de 

Cesar Vidal, que en Tito 1:6, también traduce “πιστά” por “creyentes”. 

 

 

 

 

 

 

Si Gerver se pone a gritar que él tiene a Lacueva, bueno, ¿qué hará con el 

resto de interlineales que dicen “creyentes”? ¿Los desechará, y pondrá por 

encima de ellos a Lacueva? La verdad es que lo que él quiera concluir con 

Lacueva, no se puede concluir con otros interlineales. La diferencia, es que 

tanto Lacueva, como estos interlineales, todos nos indican que Tito habla de 

“hijos fieles o creyentes”, siendo “fieles” y “creyentes” términos equivalentes 

en este texto. La evidencia que he expuesto anteriormente, muestra esa 

verdad irrefutable. Pero si Gerver no la quiere ver, pues entonces que no la 

vea, pero que no diga que me refutó, o que probó su falsa doctrina. 

 Gerver: “es que suponer, suponer la urgencia, suponer que hasta 
después, ¿verdad? Que sí lo hicieron pero después, eso son 
suposiciones.” 

 

 

Aquí Gerver intenta desprestigiar mi afirmación de que en Creta había una 

urgencia por establecer “ancianos”, y que después establecieron “diáconos”. 

Esta afirmación mía es evidente por lo que dice la Biblia misma, y no es una 

suposición como Gerver dice. Pero, en el momento en que el hermano Gerver 

muestre libro, capítulo y versículo, donde diga que Tito estableció “diáconos” 

el mismo día que estableció “ancianos”, podrá decir que yo estoy suponiendo 

que los pusieron después de haber establecido ancianos.  

¿Por qué yo afirmo que había “urgencia” por establecer “ancianos” y no 

“diáconos”? Porque eso es lo que se hace evidente en Tito 1:5, que dice: “Por 

esta causa te dejé en Creta, para que corrigieses lo deficiente, y establecieses 

ancianos en cada ciudad, así como yo te mandé”. Una vez citado el texto, 

consideremos lo siguiente. 



38 
 

La expresión, “Por esta causa te dejé en Creta” (Tito 1:5), no es un saludo 

retórico ni un prólogo decorativo. Es una afirmación de finalidad y urgencia. 

Pablo no informa a Tito de un deseo general ni de un proyecto a largo plazo, 

sino de una misión concreta y apremiante. El verbo “καταλείπω” (“dejar, 

abandonar en un lugar con un propósito”) y el “…ἵνα…” que introduce el 

mandato inmediato (“para que corrigieses lo deficiente… y establecieses 

ancianos”) indican que Tito fue colocado en la isla con una urgente prioridad 

específica, ajustada al estado crítico de las congregaciones cretenses. 

El texto mismo describe ese estado. Por un lado, la iglesia enfrentaba el 

problema interno de maestros rebeldes, particularmente del grupo de los 

judaizantes, quienes trastornaban casas enteras con doctrinas falsas y 

motivaciones económicas (cfr. Tito 1:10-11). Por otro lado, el trasfondo social 

de la isla añadía un peso cultural significativo, pues los cretenses eran 

conocidos por su deshonestidad, su voracidad y su indisciplina, como incluso 

sus propios poetas los describían (cfr. Tito 1:12-13). El diagnóstico paulino es 

claro, Creta requería orden, solidez doctrinal y liderazgo firme. Las iglesias 

no estaban en posición de funcionar normalmente. Había que reparar grietas 

antes de construir habitaciones nuevas. 

Ante esa situación, la instrucción apostólica no menciona diáconos. No 

porque fueran innecesarios en la vida congregacional futura, sino porque no 

eran lo urgente. Como bien dice nuestro hermano Bill H. Reeves en sus Notas 

sobre Tito: “Tito no menciona diáconos. Tal vez no se necesitaban todavía 

en esas iglesias.”8 La función de los diáconos en el Nuevo Testamento no es 

combatir herejías, ni corregir doctrina, ni proteger la iglesia frente a falsos 

maestros. Su área de servicio es distinta. Creta necesitaba pastores 

capacitados para frenar un desorden moral y doctrinal. Por eso Pablo, con 

precisión quirúrgica, menciona únicamente a los “ancianos” en Tito. 

Esto armoniza perfectamente con el patrón que Pablo establece en sus 

epístolas. En 1 Timoteo 3, cuando la congregación en Éfeso ya está más 

estable y el enfoque no es corregir una crisis sino ordenar la casa, Pablo 

dedica espacio tanto a ancianos como a diáconos. La diferencia no es de 

teología, sino de tiempo y necesidad. En Creta, la urgencia era defensiva; en 

Éfeso, organizativa. Esa distinción temporal no contradice la enseñanza 

 
8 Notas sobre Tito. Bill H. Reeves. 680 Winchester Dr. Hopkinsville, KY 42240. Derechos Reservados 1990. Por Bill H. 
Reeves. Pág. 5. 



39 
 

apostólica, la completa. Primero se corrigen las fallas graves, después se 

arma toda la estructura. Por eso Tito solo recibe instrucciones para ancianos, 

aún no es el momento para diáconos. 

Además, la frase “corregir lo deficiente” implica solución inmediata de un 

problema específico, no la elaboración total del orden congregacional. Tito 

no es enviado a establecer todos los ministerios posibles, sino a suplir el vacío 

que afectaba la salud doctrinal y organizacional. La medida urgente es 

nombrar ancianos que sean capaces de retener la palabra fiel, exhortar con 

sana doctrina y refutar a los que contradicen (cfr. Tito 1:9), precisamente los 

perfiles necesarios para enfrentar el caos cretense. 

De este modo, sostener que la ausencia de diáconos en Tito es una 

contradicción respecto de las instrucciones de 1 Timoteo ignora la dinámica 

interna del Nuevo Testamento. El silencio en Tito no es contradictorio, es 

selectivo y estratégico. Es una focalización deliberada en lo urgente, 

exactamente como hace Pablo en múltiples cartas cuando aborda primero lo 

que amenaza a la iglesia, y después lo que forma parte de su vida ordinaria. 

La progresión es clara. En Creta, había que apagar un incendio; en Éfeso, 

había que mantener el edificio. 

Por tanto, la tesis de que Pablo priorizó la designación de ancianos en Creta, 

dejando la organización diaconal para una etapa posterior, en conformidad 

con la enseñanza de 1 Timoteo, no solo es posible, sino la lectura más 

coherente con la evidencia textual, histórica y pastoral de las epístolas. Tito 

1:5 no encierra contradicción alguna; revela, más bien, el orden apostólico 

ante situaciones críticas. Gobierno firme primero, servicio organizado 

después. 

Pero, si a toda esta evidencia textual, histórica y contextual con lo que enseña 

el Nuevo Testamento no es suficiente, entonces por qué Gerver no ha 

explicado la razón por la cual hay requisitos para “ancianos y diáconos” en 1 

Timoteo, pero solamente para “ancianos” en Tito. Reitero, si basta con los 

requisitos para los “diáconos” en 1 Timoteo, ¿por qué también no bastó con 

los requisitos de los ancianos en esa misma carta? Ya veremos si tenemos 

una explicación razonable y bíblica sobre eso. 

 Gerver: “yo nunca he escuchado al hermano Lorenzo hacer esos 
argumentos con respecto a un tema doctrinal, que tiene que ver 
con… o nos, o nos… nos ha tomado a nosotros como menos… como 

 



40 
 

ignorantes, o cómo nos ha de tomar a nosotros, no sé, ¿verdad? Eso 
es suposición.” 

 

¿Por qué y cómo podría el hermano Gerver escuchar todas y cada una de las 

enseñanzas que he impartido en más de 25 años que tengo enseñando la 

Biblia? ¿Ha escuchado todas y cada una de ellas? Y si no, entonces, el que 

está haciendo suposiciones aquí es él, al suponer que yo nunca hago “esos 

argumentos”, los cuales están plenamente justificados en el texto bíblico y en 

la historia misma. Por ejemplo, en Tito 1:5, dice: “Uno de ellos, su propio 

profeta”, y el hermano Bill Reeves comenta al respecto: “Epiménides fue este 

“uno”. Vivió unos cinco o seis siglos antes de Jesucristo. El mundo de ese 

tiempo y área le tenía por profeta, adivino, poeta y medio divino”. ¿Está el 

hermano suponiendo? En una clase presentada por mí hace varios años, 

sobre las citas paganas en la Biblia, explicaba que esta cita de Epiménides 

aparece en su obra llamada “Cretica” (Κρητικά), hoy perdida, pero 

conservada en fragmentos por autores posteriores. La frase original en 

griego, que pertenece al “fragmento 6”, dice, “Κρῆτες ἀεὶ ψεῦσται, κακὰ 

θηρία, γαστέρες ἀργαί”, es decir, “Los cretenses, siempre mentirosos, malas 

bestias, vientres perezosos.” Pablo la cita casi palabra por palabra. No es 

improvisación, no es adorno, no es adjetivo gratuito. Es una referencia 

histórica real, bien documentada, que demuestra que el trasfondo cultural sí 

importa para interpretar a Tito.9 El fragmento de Epiménides se conserva 

gracias a Clemente de Alejandría, en Stromata I.14.59, quien cita el verso 

completo y menciona que proviene de Epiménides. También Calímaco, en su 

himno “In Jovem 8”. Calímaco acusa a los cretenses de mentirosos, eco 

directo del poema cretense. Por su parte, Diógenes Laercio menciona la 

reputación de Epiménides y cita su obra. También historiadores griegos 

posteriores resumen la fama de los cretenses por sus mentiras, 

especialmente por el mito de que habían construido la tumba de Zeus, lo cual 

provocó la acusación de “mentirosos”.10 Esto confirma que Pablo no inventa 

el estereotipo, estaba documentado culturalmente, y era tan famoso que se 

cita como proverbio. Ahora, si por recurrir al contexto cultural e histórico de 

 
9 El uso de poetas paganos en la Biblia no es excepcional. Pablo cita a poetas griegos tres veces en el Nuevo 
Testamento. Epiménides (Tito 1:12); Arato de Cilicia (Hechos 17:28, “Porque linaje suyo somos”) y Menandro (1 
Corintios 15:33, “Las malas conversaciones corrompen las buenas costumbres”). 
10 Calímaco escribió: “Κρῆτες ἀεὶ ψεῦσται· καὶ γὰρ τάφον, ὦ ἄνα, σὸν κέχασιν”, es decir, “Los cretenses son 
siempre mentirosos; pues incluso dicen, oh Señor, que tú tienes tumba.” 



41 
 

cierto pasaje, para explicar las declaraciones del mismo, Gerver lo llama 

“suposición”, no lo hace por otra cosa sino por “ignorancia”. Él dice que no 

sabe cómo los tengo a ellos, si “ignorantes”; pero, ya puedo decir, que jamás 

tuve a Gerver por “ignorante” hasta ahora, pues después de escuchar su 

pésima exposición, me está dando muchas razones para ello.  

Lamentablemente, todo esto prueba algo que Gerver no entiende. La Biblia 

apela al contexto histórico como parte de la exégesis. Pablo mismo lo hace en 

Tito. Pablo toma un proverbio cretense, lo cita como explicación del carácter 

cultural de la isla y lo usa para fundamentar teológicamente la urgencia de 

corregir lo deficiente. Yo, como Pablo, hago exactamente la misma cosa. 

Estudio el trasfondo cultural de Creta para explicar por qué solo se 

mencionan ancianos en Tito. No es “suposición”. Es exactamente lo que 

Pablo hizo. Ante esto, Gerver se pregunta si leo mucho; y bueno, los que me 

conocen saben que soy adicto a la lectura, gracias a lo cual tengo una 

biblioteca personal no pequeña, y donde tengo toda clase de literatura, hasta 

de la que Gerver ni se imagina. ¿Cuántos libros ha leído nuestro culto 

hermano? 

Pero, ¿se puede demostrar que Pablo usa el contexto histórico? Sí. Observe 

el flujo del pasaje. Problemas doctrinales y falsos maestros (Tito 1:10-11). 

Problemas culturales y morales, fundamentado en el testimonio de 

Epiménides (Tito 1:12). Acción espiritual, “repréndelos duramente” (Tito 

1:13). Necesidad de ancianos capaces de refutar y exhortar (cf. Tito 1:5, 1:9). 

El argumento apostólico tiene esta estructura, contexto cultural más 

contexto doctrinal, resulta en necesidad urgente de ancianos. Si Gerver 

rechaza el uso del contexto, tendría que rechazar la propia estructura de Tito 

1. ¿Lo hará? 

 Gerver: “no, bien que establecieron diáconos hermanos, ahí en 
Tito establecieron diáconos. ¿Es que no puede haber ancianos y 
diáconos? Los establecieron inmediatamente con los mismos 
requisitos de Timoteo y solo ahí aparecen. Pero Tito también. Es lo 
mismo que nosotros dijéramos, ha es que el mandamiento de la 
ofrenda únicamente fue para los corintios y para los de Galacia.” 

 

 

Bueno, hemos llegado prácticamente al final del discurso del hermano 

Gerver, con el que intentó refutarme, cuando en realidad, lo único que ha 



42 
 

hecho, es mal representar mis argumentos, y hacer un uso incorrecto de la 

Palabra de Dios. Vamos a refutar esta última objeción. 

La afirmación de Gerver, según la cual en Creta se “establecieron diáconos 

inmediatamente”, y esto, con “los mismos requisitos de Timoteo”, aun cuando Tito 

jamás menciona diáconos, merece análisis detallado. No porque contenga 

enseñanza bíblica, sino porque representa un caso de estudio sobre cómo 

crear doctrina sin texto, y luego intentar sostenerla apelando a 

comparaciones forzadas. 

El silencio en la carta de Tito sobre los diáconos, no es un misterio, sino un 

hecho contundente. ¿Puede Gerver tomar la carta de Tito, y decirnos en qué 

capítulo y versículo encontró la palabra “diáconos”? Si no puede, entonces 

que no diga lo que el texto no dice. ¿O qué? ¿Ahora Gerver hablará donde la 

Biblia no habla? Dice que él no “cambia” lo que la Biblia dice, ¡pero se atreve 

a decir lo que ella no dice! Tan pecaminoso es “cambiar” lo que la Biblia dice, 

como también decir lo que no dice (cf. 1 Corintios 4:6) 

Decir que “Tito estableció” ancianos y “diáconos” y que además lo hizo 

“inmediatamente” es mucho más que un error exegético. Es atribuir a un 

delegado apostólico un acto como respuesta a un mandato que no se ha 

recibido todavía, sin instrucción y sin escritura, violando un principio que 

recorre toda la Biblia, es decir, no añadir a la Palabra de Dios y no actuar sin 

mandato divino. Gerver exige que Tito haga dos cosas que la carta jamás 

menciona. Primero, nombrar diáconos cuando aún no conocía el 

mandamiento ni los requisitos que Dios estableció en otra carta que él no 

tenía. Segundo, hacerlo “inmediatamente”, aunque el texto no lo sugiere ni 

remotamente. Luego, espera que todos aplaudamos la ocurrencia. Pero, 

¿realmente se atrevería Tito a hacer lo que Gerver imagina que hizo? 

¿Tendría Tito el valor de establecer un cargo eclesiástico sin un 

mandamiento apostólico explícito? ¿Arriesgaría Tito su conciencia, su 

responsabilidad y su servicio al añadir un orden que Pablo no le entregó? 

Cualquiera que conozca aunque sea el esqueleto de la historia bíblica sabe 

que actuar sin mandato divino es jugar con fuego.  

Desde Génesis hasta Apocalipsis, la Escritura no se cansa de repetirlo. Y esto 

lo leemos sin dramatismo, tal como lo dice el texto inspirado. Nadab y Abiú 

ofrecieron “fuego extraño” que Dios no mandó (cfr. Levítico 10:1-2). La 

reacción divina fue inmediata, y no fue diplomática. Gerver quiere que Tito 



43 
 

haga lo mismo, haciendo algo que no sabía que tenía que hacer, y sin tener 

los requisitos propios del caso. Pero, ¿Tito pudo conocer el mandamiento y 

los requisitos en la carta a Timoteo? Sí, pero ¿“inmediatamente”? Saúl ofreció 

sacrificio sin mandato (cfr. 1 Samuel 13), y Dios lo desechó por actuar sin 

autorización divina. ¿Tito pudo conocer el mandamiento y los requisitos en 

la carta a Timoteo? Sí, pero ¿“inmediatamente”? Jeroboam inventó sacerdotes 

que Dios no mandó (cfr. 1 Reyes 12:31), y ese invento marcó su ruina. ¿Tito 

pudo conocer el mandamiento y los requisitos en la carta a Timoteo? Sí, pero 

¿“inmediatamente”? Jesús reprende a los fariseos por enseñar mandamientos 

de hombres (cfr. Mateo 15:9). Dios no tolera tales añadiduras. ¿Tito pudo 

conocer el mandamiento y los requisitos en la carta a Timoteo? Sí, pero 

¿“inmediatamente”? Pablo ordena no pasar más allá de lo que está escrito (cfr. 

1 Corintios 4:6); pero al parecer Gerver quiere que Tito lo haga, pues es del 

todo cierto que Tito no supo nada de “diáconos” hasta que no leyó la primera 

carta de Timoteo, y esto no fue, “inmediatamente”, ¿verdad? Juan advierte que 

añadir o quitar a la Palabra de Dios acarrea juicio (cfr. Apocalipsis 22:18-19). 

Pero Gerver le concede libertad a Tito proceder con requisitos que todavía 

no conocía, y establecer un oficio que no se le mandó establecer por el 

momento (cfr. Tito 1:5). Si estos ejemplos no estremecen al lector, no sé qué 

lo hará. 

La carta de Tito menciona ancianos, falsos maestros, corrupción moral y 

doctrinal, la necesidad de sana enseñanza y la urgencia de corregir lo 

deficiente. Pero sobre diáconos, no aparece ni el sustantivo “διάκονος”, ni el 

verbo “διακονέω”, ni ninguna forma relacionada. Sin embargo, Gerver los 

coloca ahí, recién nombrados, establecidos en la sombra del texto y operando 

con requisitos que Pablo nunca escribió a Tito. Es difícil comentar esto sin 

preguntarse qué traductor secreto está leyendo Gerver, porque desde luego 

no es la epístola inspirada. ¡Tal vez todos tenemos una carta a Tito diferente 

a la que Gerver tiene! ¿Será una versión bíblica diferente y que 

desconocemos, que sí habla de “diáconos” en Tito? ¿Nos podrá decir cuál es, 

si es que usa una versión o una carta distinta a la que todos tenemos? 

La idea de que Tito aplicó los requisitos de 1 Timoteo al nombrar diáconos se 

desvanece en cuanto se examina el argumento. Para que esta afirmación 

tuviera siquiera un mínimo de legitimidad, debería presentarse evidencia de 

que Pablo instruyó a Tito sobre diáconos, o que la carta contiene los 

requisitos para ellos, o que el contexto cretense requería urgentemente 



44 
 

“diáconos”. Pero el texto no contiene nada de eso. La única manera de 

sostener tal afirmación es suponer que Tito conocía instrucciones que no 

están escritas en su carta, que estableció un cargo que no aparece, y que 

aplicó requisitos que Pablo jamás le comunicó. Eso no es interpretación; es 

hermenéutica mágica, de la que sale más humo que sustancia. 

La comparación que Gerver hace con la ofrenda semanal es un despropósito. 

Asegura que negar que Tito nombró diáconos equivale a decir que la ofrenda 

fue solo para Corinto y Galacia, línea argumentativa que su servidor jamás 

planteó. Yo no niego que Creta y todas las iglesias sigan las instrucciones de 

1 Timoteo para establecer diáconos, como tampoco niego que aparte de 

Corinito y Galacia celebren colectas según las instrucciones de Pablo en la 

carta a los corintios. Esto nadie lo niega. Pero, que nos responda Gerver, ¿De 

qué manera, exactamente, podían las iglesias de Macedonia o de Asia 

“levantar ofrendas inmediatamente” basándose en 1 Corintios 16, si la carta 

todavía no había llegado a sus manos y ni siquiera sabían que existía? ¿En 

qué momento mágico enseñó un evangelista la instrucción de Pablo sobre la 

colecta a iglesias que nunca habían recibido la carta, si ni él ni ellas la habían 

visto todavía? ¿O Gerver supone que el Espíritu Santo abrió un servicio de 

“descarga instantánea” antes de que la carta fuera enviada? ¿Con qué 

autoridad podía un predicador enseñar el contenido de una carta que no 

tenía? ¿La predicaba por intuición? ¿O por adivinación apostólica? Si la carta 

a los Gálatas tardó semanas o meses en llegar, ¿cómo obedecieron otras 

iglesias su enseñanza “inmediatamente”? ¿En qué momento exacto 

obedecieron algo que aún no habían leído? Las iglesias de Jerusalén, Filipos, 

Esmirna, Roma, Tesalónica y Colosas… ¿cómo pudieron imitar la ofrenda de 

Corinto antes de enterarse de la existencia del mandato? ¿O es que la 

obediencia ahora viaja más rápido que el mensajero que lleva la carta? 

Cuando Pablo escribió la carta a los Efesios, ¿obedeció la iglesia en Antioquía 

“inmediatamente”, sin haber escuchado el texto, sin haberlo leído, y antes de 

que algún mensajero la entregara? ¿O fue esa revelación transmitida por 

palomas telepáticas? ¿En qué parte del Nuevo Testamento aparece la 

doctrina de que una iglesia puede aplicar una instrucción sin haberla 

recibido, sin haberla leído y sin haberla conocido? ¿En qué página aparece 

ese “mientras la carta se está recibiendo en la iglesia receptora, ya debemos 

obedecer” sin que conozcamos todavía su contenido? ¿Quién decidió que 

“inmediatamente” es una categoría bíblica aplicable a las iglesias que aún no 

tenían acceso al documento apostólico correspondiente? 



45 
 

Uno de los errores más notorios en la argumentación de Gerver es su 

insistencia en que los diáconos en Creta debieron ser establecidos 

“inmediatamente”, aplicando los requisitos de 1 Timoteo 3, aunque Tito jamás 

recibió tales instrucciones en la carta dirigida a él. Esta idea no solo carece 

de apoyo textual, sino que además viola un principio básico de la vida 

congregacional del primer siglo, pues ninguna iglesia podía obedecer un 

mandamiento que aún no había recibido, ni leer una instrucción que aún no 

existía para ella. 

La epístola a Tito presenta un cuadro claro, Tito fue dejado en Creta “para 

corregir lo deficiente” y “para establecer ancianos” (Tito 1:5). La urgencia 

apostólica se dirige a la formación de un liderazgo capaz de enfrentar el 

desorden doctrinal, dominar la palabra fiel, refutar a los que contradicen y 

dar estructura a un pueblo moralmente inestable. La crisis cretense 

demandaba, por el momento solamente ancianos, no diáconos. La función 

del diácono no respondió a la necesidad doctrinal inmediata en Creta; la del 

anciano, sí. Por eso Pablo menciona una obra y no dice nada sobre la otra. El 

silencio en Tito respecto a los diáconos no es una omisión descuidada, sino 

una selección deliberada de prioridades urgentes. 

Sin embargo, Gerver pretende que los diáconos fueron establecidos allí 

mismo, usando requisitos que no aparecen en la epístola y que Tito no 

recibió. Para sostener tal afirmación, se requiere asumir que Tito aplicó 

instrucciones que no conocía, que la iglesia obedeció requisitos que no había 

escuchado, y que Creta actuó conforme a un documento que, sencillamente, 

no tenía. Tal idea exige más fe en la clarividencia que en la Escritura. 

El absurdo queda expuesto cuando se considera el testimonio diáfano de 

Colosenses 4:16. Pablo ordena a los colosenses que, una vez recibida la carta, 

la lean entre ellos, y luego la envíen a “Laodicea” para que también la lean; y, 

del mismo modo, que ellos lean la carta laodicense. La enseñanza apostólica 

revela una secuencia necesaria, primero la carta llega; luego se lee; luego se 

enseña; luego se obedece; y finalmente se comparte. Ninguna iglesia del 

Nuevo Testamento obedecía cartas que no poseía, ni aplicaba instrucciones 

que no había recibido, ni descansaba en contenidos que todavía no habían 

sido divulgados. La obediencia no precedía la llegada del mandamiento, ni la 

acción pastoral antecedía la instrucción inspirada. 



46 
 

Colosenses 4:16 destruye el invento del “inmediatamente” de Gerver. Laodicea 

no podía obedecer Colosenses antes de que Colosas le enviara la carta. Filipos 

no podía aplicar instrucciones que por un tiempo desconocía. Antioquía no 

podía ajustarse a Efesios antes de escuchar a su lector. ¿Por qué habría de 

ser Creta la excepción? ¿Con qué fundamento bíblico puede sostenerse que 

Tito estableció diáconos “inmediatamente”, aplicando requisitos que no tiene 

escritos ante sí, y siguiendo una carta que él no tenía en su poder? La epístola 

misma exige lo contrario. 

La realidad apostólica es simple y contundente, la autoridad de una 

instrucción nace con su comunicación. Las iglesias obedecieron las cartas 

universalmente, sí; pero nunca antes de recibirlas. Así como Laodicea 

dependía de la lectura pública para conocer la carta colosense, así también 

Tito dependía de la carta de Timoteo para establecer “diáconos”. Y si Pablo 

quiso que se establecieran diáconos en Creta, tuvo oportunidad de escribirlo, 

pero no lo hizo. Desde luego, ahora que todos podemos leer ambas cartas, no 

hay razón para obedecer lo que Pablo dice en 1 Timoteo y Tito sobre 

“ancianos y diáconos”. Pero nuestras circunstancias no eran las de ellos, al 

menos por un tiempo. 

Todo esto demuestra que el argumento de Gerver se basa en una fantasía 

teológica, que es la idea de que Tito pudo obedecer y aplicar un mandamiento 

sin conocerlo, aplicar requisitos que no tenía a la mano, y ejecutar una orden 

que nunca existió en su carta. Frente a la claridad del Nuevo Testamento, tal 

concepto no resiste ni la primera luz del análisis. La urgencia en Creta era 

real, pero la obediencia era ordenada, no adivinada; fundada en Escritura, 

no en suposiciones; guiada por cartas apostólicas, no por imaginación. El 

“inmediatamente” de Gerver pertenece al terreno del antojo, no al de la 

exégesis. Y contra tal imaginación, Colosenses 4:16 se levanta como 

sentencia inspirada, pues la lectura precede a la obediencia. 

Si Tito recibió una carta que instruía a establecer ancianos, ¿en qué momento 

estableció diáconos “inmediatamente” si jamás recibió requisitos para 

diáconos en su epístola? ¿Tito debía obedecer 1 Timoteo 3 “inmediatamente”, 

aunque esa carta no estaba dirigida a él, no estaba en sus manos, y al menos 

por un tiempo no sabía nada de su contenido? ¿Quiere Gerver afirmar que 

las iglesias cretenses aplicaron requisitos que no existen en Tito, basados en 

una carta que no se les envió, siguiendo instrucciones que no conocían, pero 

que, espectacularmente, obedecieron “inmediatamente”? ¿En qué categoría 



47 
 

teológica entra la práctica de establecer cargos bíblicos sin instrucciones? 

¿Revelación privada? ¿Conjetura espiritual? ¿O la peligrosa doctrina de que 

la ausencia de texto se puede llenar con imaginación? 

Si una iglesia no puede obedecer un mandamiento que no ha recibido, ni un 

predicador puede enseñar una instrucción que no ha leído, ni un evangelista 

puede aplicar requisitos que no conoce, ¿cómo justifica Gerver la idea de que 

Tito estableció diáconos “inmediatamente”, sin texto, sin requisitos, sin carta 

y sin instrucciones? 

Las iglesias sí obedecieron las cartas apostólicas, aunque no estuvieran 

dirigidas específicamente a ellas. Lo que jamás hicieron, porque es 

imposible, es obedecer antes de recibirlas. La categoría de “inmediatamente”, 

tal como Gerver la propone, es un concepto vacío, carente de soporte bíblico, 

histórico o lógico. Una iglesia que no conoce una carta no puede obedecerla 

“inmediatamente”. 

A esto se suma la contradicción interna en el mismo razonamiento de Gerver. 

Él acusa de arbitrariedad a quien menciona el contexto histórico de Creta, 

aunque Pablo mismo lo utiliza en Tito 1:12, y sin embargo construye su 

doctrina a partir de elementos que no aparecen en el texto de Tito, es decir, 

diáconos invisibles, requisitos no escritos, instrucciones no recibidas y una 

equivalencia teológica fabricada entre situaciones totalmente distintas. Lo 

que llama arbitrariedad en otros, lo practica él sin pestañar. Es una ironía 

triste, pero inevitable. 

Finalmente, la acusación de Gerver se apoya en la falacia del hombre de paja. 

Atribuye a mi postura la idea de que en Creta jamás habría diáconos, cuando 

yo simplemente señalé que la urgencia en la isla, según Tito 1:5, era elegir y 

establecer ancianos, no diáconos. Es él quien inventa la postura extrema para 

luego declararla refutada. La epístola de Tito enseña urgencia, corrección de 

lo defectuoso, prioridad del liderazgo y defensa doctrinal. Gerver, en 

contraste, enseña la existencia de diáconos que el texto nunca menciona, 

requisitos que no están escritos en Tito y mandamientos universales donde 

solo hay instrucciones locales.  

La diferencia entre lo que Tito enseña y lo que Gerver imagina es la diferencia 

entre exégesis y fantasía. Y no debería ser necesario aclarar cuál de las dos 

corresponde a la Palabra de Dios. 



48 
 

Ahora, es importante echar un vistazo a la historia y a la cronología bíblica, 

para saber si la tesis de Gerver es razonable y sostenible.  

Históricamente hablando, la idea de que Tito leyó su carta y la primera carta 

a Timoteo “al mismo tiempo” o “inmediatamente”, para poder actuar 

“inmediatamente” con el establecimiento de “ancianos y diáconos juntos”, no 

solo carece de evidencia, es una fantasía logística, un ejercicio de 

teletransporte literario digno de ciencia ficción. La realidad del siglo I es más 

simple y más incómoda para las teorías improvisadas, pues las cartas no 

circulaban por Bluetooth apostólico, ni existía un servicio “Prime” que 

entregara todas las epístolas simultáneamente a todos los obreros. Así que 

no, Tito no tenía 1 Timoteo en la mano mientras leía su propia carta. Vamos 

punto por punto, para que quede claro. 

Primero, las cartas de 1 Timoteo y Tito no fueron escritas al mismo tiempo. 

La cronología pastoral más aceptada coloca a Tito antes que 1 Timoteo; y, en 

el escenario más generoso para Gerver, fueron escritas cerca en el tiempo, 

pero no simultáneamente ni enviadas en paquete conjunto. Pretender que 

Tito tenía ambas epístolas a la vez es como suponer que Pablo imprimió un 

“manual apostólico edición de bolsillo” para distribución masiva. Para 

suponer tal cosa se necesita mucha imaginación. 

Segundo, Tito estaba en Creta y Timoteo en Éfeso, y cada uno enfrentaba 

problemas distintos. Pablo no resolvía asuntos con mensajes en cadena ni 

con grupos de WhatsApp ministeriales. Cada carta responde a contextos 

separados, y no existe indicio alguno de que Tito tuviera acceso a las 

instrucciones destinadas a Timoteo. Exigir que Tito aplicara requisitos 

ajenos es como exigir que uno siga instrucciones de un manual que jamás ha 

visto. 

Tercero, en el siglo I no existía un “correo apostólico simultáneo”. Las cartas 

viajaban a un solo lugar, con un mensajero concreto, y si eran copiadas, lo 

eran lentamente a mano cuando así era necesario. La logística antigua no 

deja espacio para las fantasías modernas. No hay forma de que Tito recibiera 

la carta de Timoteo sin que Pablo lo hubiera ordenado o sin un mensajero 

que la entregara. Y como el texto se mantiene en un silencio inspirado, el 

único que habla aquí es Gerver… y no precisamente con respaldo textual. 

Cuarto, las epístolas no circularon de manera universal sino hasta después. 

Mientras Pablo vivía, una carta no se compartía hasta que fuese leída por el 



49 
 

receptor primario. Esto se hace evidente en Colosenses 4:16. Pablo instruye 

que, cuando la carta llegue, cuando se lea, cuando se envíe a Laodicea, 

entonces se obedecerá. La obediencia depende de la recepción, no de la 

imaginación. Si Laodicea esperó la carta colosense, ¿qué hace pensar que 

Creta tenía acceso instantáneo a 1 Timoteo? 

Quinto, para que la idea de Gerver funcione, tendría que aceptarse uno de 

dos milagros históricos. Que 1 Timoteo fue escrita antes que Tito, lo cual 

contradice la evidencia, o que Tito tenía acceso a la carta de Timoteo fuera 

de todo proceso de envío. Ambos escenarios son tan probables como hallar 

un rollo del Mar Muerto firmado por Pablo en tinta azul. 

Sexto, la práctica del primer siglo descarta por completo esta teoría. Los 

predicadores e iglesias dependían de cartas y visitas. Sin carta, no hay 

instrucción; sin instrucción, no hay enseñanza; sin enseñanza, no hay 

obediencia (cfr. 2 Pedro 3:1; 2 Tesalonicenses 2:14). Pretender que Tito 

obedeció 1 Timoteo 3 sin haber leído 1 Timoteo 3 es exigir que un hombre de 

Dios practique teología por adivinación. 

Séptimo, las palabras finales de Tito 1:5 son reveladoras para abordar esta 

cuestión de los “diáconos”. La frase, “así como yo te mandé” en Tito 1:5 no 

debe ignorarse. Es una frase corta, pero es contundente para entender que 

Pablo nunca tuvo la intención de que Tito, por el momento, estableciese 

“diáconos”. En griego es “ὡς ἐγώ σοι διεταξάμην”, y esa estructura trae 

consigo un par de pistas que cualquier lector del siglo I habría captado sin 

necesidad de hacer gimnasia mental. En primer lugar, consideremos la 

función de dicha declaración, pues se trata de una cláusula comparativa 

explicativa. El “ὡς” no está introduciendo tiempo ni causa aquí. Está 

introduciendo modo. Esto indica que Tito debe hacer lo que Pablo le dice, y 

lo debe hacer del mismo modo en que se lo había ordenado previamente. 

Pablo habla de un mandato anterior, y ahora, Pablo le recuerda que debe 

hacer exactamente de la misma manera en que se lo había mandado antes. 

Todo lo que dice el versículo 5, es algo que Pablo ya le había ordenado hacer 

antes de que se lo escribiera.  

Ahora, la cláusula “ὡς ἐγώ σοι διεταξάμην” modifica todo el propósito del 

envío, es decir, corregir lo que falta y establecer ancianos. No son órdenes 

nuevas. No son órdenes improvisadas al escribir la carta. Pablo está 

recordando las directrices previas, y estas, orales, que Tito ya conoce. Esto 



50 
 

deshace la ocurrencia de algunos que imaginan que Tito recibió la carta por 

la mañana, salió corriendo por la tarde y puso “ancianos y diáconos” al 

mismo tiempo e “inmediatamente” como si los reclutara en un puesto de 

mercado. No. Pablo apela a un código de instrucciones ya establecidas. La 

cláusula no modifica únicamente el verbo “establecer”, ni está desprendida 

como comentario libre. Es un modificador de toda la acción encomendada. 

Es interesante que la palabra “διεταξάμην” está en aoristo medio, lo que 

indica una acción puntual, completada y ejecutada por el sujeto con 

involucramiento personal. Pablo está diciendo a Tito, “Ya te había dado 

estas órdenes, te las entregué yo mismo y no fueron ambiguas.” Entonces, 

no es un mandamiento aislado ni una coletilla piadosa. Está conectada 

sintáctica y lógicamente con, dejarte en Creta, corregir lo defectuoso, y 

establecer ancianos en cada ciudad. Pablo está diciendo a Tito que no lo dejó 

en Creta por azar, fue para que pusiera por obra lo que previamente le había 

mandado. Esto significa que Tito no improvisó o copió requisitos. No “creó” 

ancianos por revelación relámpago. No se saltó procesos. No actuó sin 

criterios, y menos se inventó la fila de candidatos mientras leía la carta. Más 

bien, Tito obró siguiendo un conjunto de instrucciones que Pablo ya había 

dictado antes de la carta.  

Ahora bien, si la frase, “así como yo te mandé”, indica instrucciones previas 

y específicas, entonces también señala qué no estaba incluido en esas 

instrucciones. Y lo que brilla por su ausencia es tan estridente como una 

trompeta mal afinada. Pablo ya había dado instrucciones previas sobre 

ancianos, no sobre “diáconos”. Si Pablo hubiese querido que Tito nombrara 

diáconos en Creta, la cláusula comparativa “ὡς ἐγώ σοι διεταξάμην” lo 

habría cubierto también. Pero el contexto inmediato y remoto muestra que 

el encargo previo se relacionaba exclusivamente con “ancianos”. Tito debía 

corregir lo que faltaba. Tito debía establecer ancianos en cada ciudad. Y todo 

esto debía hacerlo según las órdenes previas de Pablo. Nada más. Nada 

menos. Luego, y dado que no hay mención de diáconos en la carta, tampoco 

alguna insinuación de ellos, es evidente que Pablo no dijo nada de establecer 

diáconos tampoco en sus instrucciones previas. Y si no hubo orden alguna 

sobre diáconos en su mandamiento previo, es un atentado contra la 

autoridad apostólica cuando Gerver los quiere meter como parte de las cosas 

que Tito debía hacer en Creta.  



51 
 

Si el encargo previo incluía ancianos, y el encargo escrito sigue exactamente 

esa línea, entonces lo que Pablo quiso que Tito hiciera fue justamente eso, 

ordenar ancianos. Si Pablo hubiera querido diáconos, habría dicho, 

“establezcas ancianos y diáconos en cada ciudad, así como yo te mandé”. 

Pero Pablo, ni antes, ni en la carta mandó “diáconos”, sino solamente y nada 

más que “ancianos”. ¿Por qué? Porque por el momento, solo “ancianos” y 

nada más que “ancianos” eran urgentemente necesarios. 

Otra cosa más. La cláusula “tal como yo te mandé”, no solo recuerda las 

instrucciones dadas, pues también delimita esas instrucciones. Pablo no se 

olvidó de los diáconos. Pablo no fue ambiguo. Pablo no fue apresurado. Lo 

que Pablo mandó es exactamente lo que Pablo quiso mandar. Y lo que Pablo 

calló es exactamente lo que Pablo quiso callar. Esta frase, que muchos leen 

como si fuera un adorno literario, en realidad representa la reafirmación de 

la voluntad de Dios en el caso, la cual fue indicada por Pablo a través de ese 

mandamiento previo, y que ahora le está recodando en la carta. Entonces, 

Dios quería ancianos sin demora; Dios no pidió diáconos en ese momento; 

Dios sabía lo que hacía; y la gramática del apóstol inspirado lo confirma. Si 

alguien insiste en que Tito debió entender “ancianos y diáconos” aunque la 

carta no los mencione, tendrá que explicar cómo es que el Espíritu Santo, tan 

cuidadoso al enlistar requisitos para ambos oficios en 1 Timoteo 3, decidió 

callar justamente en la misión de Tito. Y tendrá que explicar también por qué 

Pablo apela a un mandato previo que, si hubiera incluido diáconos, 

seguramente habría sido mencionado o insinuado. 

No, hermano Gerver, Tito no hizo lo que usted cree que hizo. Él hizo lo que 

previamente Pablo le mandó, y eso que le mandó, fue establecer “ancianos”. 

Usted quiere que Tito haga más que eso; pero Pablo fue enfático al decir, “así 

como yo te mandé”. Yo afirmo que Tito hizo exactamente eso. Lo demás, es 

pura y real suposición. 

Por tanto, históricamente, textualmente y bíblicamente, Tito no pudo leer 

simultáneamente su carta y la primera carta a Timoteo. No hay evidencia de 

ello, no hay indicio, no hay contexto, no hay manuscritos, no hay tradición 

antigua, ni lógica alguna que lo sostenga. Es un invento moderno para 

rescatar una teoría débil. La realidad apostólica es otra. Pablo instruye a cada 

colaborador según la necesidad del lugar. Tito recibió instrucciones sobre 

ancianos; Timoteo, sobre ancianos y diáconos. Pretender lo contrario es 



52 
 

luchar contra la historia y contra el texto al mismo tiempo. Y en una 

competencia así, siempre pierde el que no tiene Escritura. 

Por otro lado, Gerver dice que los “ancianos y diáconos” que supuestamente 

Tito estableció, fueron establecidos “con los mismos requisitos de Timoteo”. Aquí 

hay dos errores. Uno de ellos, que es sobre los “diáconos”, ya lo he refutado 

en páginas anteriores. Lo que quiero refutar ahora, es esa idea errada y extra 

bíblica, con la que Gerver supone que los requisitos de los ancianos en 1 

Timoteo, son los mismos requisitos de Tito, pero declarados con palabras 

diferentes. Voy a demostrar a continuación, que tal aseveración es falsa y 

carece de sustento bíblico. 

Exposición del 16 de noviembre, 2025.  

Una vez que he presentado defensa con la primera exposición del hermano 

Gerver, ahora procedo a contestar su segunda exposición. Si hay más 

exposiciones, pues, hasta hoy las desconozco. Pero, hasta donde hemos 

llegado, he demostrado el error de la posición de nuestro hermano. Pasemos, 

pues, a revisar su segunda exposición. 

 Gerver: “según el contexto cultural y moral en Creta, ¿por qué el 
Espíritu Santo no inspiró a Pablo, para escribir los requisitos de los 
diáconos? Esta pregunta fue, porque, al ver diferencias, ¿no? 
Encontramos que en la carta a Timoteo, Pablo sí… he… escribió 
acerca de los diáconos; pero en la carta a Tito no. Entonces. Sin 
embargo, nosotros, sí podemos, determinar que Tito estableció 
diácono también. Aunque la carta no lo diga, pues si hay ancianos, 
obviamente hay diáconos. Ahora, ¿con qué requisitos los estableció 
Tito? ¿Con qué requisitos estableció Tito a los diáconos? Con los 
mismos de Timoteo. Esa es la respuesta, la gran respuesta, ¿verdad? 
Con los mismos de Timoteo. Juntos. Por eso las diferencias, pero las 
diferencias no… en que una… en que una carta sí contiene los 
requisitos, y otra no. Sin embargo, nosotros, lógicamente podemos 
concluir. No podemos inventarnos otra lista, ¿verdad que no? En el 
asunto de los diáconos no podemos inventarnos otra lista, porque 
ya, a Timoteo le escribieron una lista, o sea que Tito estableció 
diáconos con los requisitos, ¿de quién? Con los requisitos que le 
escribieron a Timoteo. Bueno, esa era la… la conclusión lógica, 
exactamente. Por eso la pregunta, ¿verdad? Por las diferencias, 
¿no?” 

 



53 
 

Aquí es muy importante que usted considere con mucho cuidado lo que la 

pregunta dice. La pregunta que se me hizo, no toca la cuestión de dónde tomó 

Tito requisitos para establecer “diáconos”. Esa no es la pregunta. 

Torpemente Gerver cambia la cuestión. La pregunta dice, “¿por qué el Espíritu 

Santo no inspiró a Pablo, para escribir los requisitos de los diáconos?” y no, “¿con 

qué requisitos los estableció Tito? ¿Con qué requisitos estableció Tito a los diáconos?” 

¿Nota la diferencia? Una cosa es preguntar sobre “la razón” de que algo no 

se haga, y otra cosa es preguntar sobre “los medios” para hacerlo. Lo 

interesante, es que al final de sus declaraciones, dice, “Por eso la pregunta, 

¿verdad? Por las diferencias, ¿no?” El caso es que a mi no se me preguntó sobre 

los requisitos que usó Tito para establecer “diáconos”, se me preguntó otra 

cosa muy diferente. Así que, o este cambio de cuestión es por torpeza, o es de 

muy mala fe, para representarme como quien no respondió la pregunta, o 

que la evadió, o que la respondió mal. Por el momento, y dado que Gerver no 

está analizando mi respuesta a la pregunta que me hicieron, estas palabras 

suyas no tocan la cuestión, y así, mi respuesta a la pregunta se sostiene.   

 Gerver: “lo que él no mencionó es, ¿con qué requisitos? ¿verdad? 
Bueno, con los de Timoteo, esa era la, era la, era la respuesta que 
yo quería escuchar, ¿verdad? Los mismos” 

 

 

¿Lo ve? Él quería escuchar cierta respuesta, haciéndome una pregunta 

distinta a la cuestión que él quería oír. Uno casi espera que, después de torcer 

así la pregunta, saque un sombrero y empiece a sacar conejos doctrinales. 

Gerver “revela” qué respuesta esperaba, pero su expectativa no coincide con 

la pregunta que hizo. Si él quería hablar de “con qué requisitos estableció 

Tito diáconos”, debió preguntar eso desde el inicio. Si no es por torpeza lo 

que está haciendo, entonces su maniobra es una falacia clásica, que consiste 

en cambiar la pregunta después de escuchar la respuesta. Es como si yo le 

pregunto a usted por qué llueve, y una vez que me explica las razones del por 

qué llueve, le critico por no haberme dicho si el paraguas es azul. Por tanto, 

El problema no está en mi respuesta. Está en su incapacidad de sostener una 

línea argumental sin tener que reinventarla sobre la marcha. Lo más patético 

es que el hermano Marcos Cifuentes le siga en esa tontería. Si él tuvo voz para 

apoyarle, tenía voz para corregirle, pero no lo hizo, lo que habla muy mal de 

ambas cabezas. Con ellos no se cumple eso de que dos cabezas piensan mejor 

que una. Gerver presenta el caso como si yo hubiese dicho que Tito nunca 

estableció diáconos porque no tenía requisitos, o que Tito estableció 



54 
 

diáconos inventando requisitos, todo lo cual es absurdo. Pero, el hermano 

Gerver cree que descubrió américa cuando explica que Tito usó los requisitos 

de Timoteo para establecer diáconos. Eso nadie lo discute, nadie lo niega. Si 

unos pensamos que fue Tito quien los estableció, o si fueron los mismos 

ancianos que Tito estableció, la cuestión no es con qué requisitos, sino 

¿cuándo? Gerver dice que fue a la par con los ancianos, lo cual es falso, no 

teniendo Tito en su carta los requisitos de los diáconos, y no siendo esa su 

misión principal (cfr. Tito 1:5) 

Ahora bien, vamos a aceptar sin conceder, que Tito estableció también 

“diáconos” el mismo día que estableció “ancianos”, y esto, siguiendo las 

instrucciones de 1 Timoteo. Si Gerver dice que esto fue así, entonces se sigue 

lógica y necesariamente que Timoteo también estableció “ancianos”, 

considerando los requisitos de Tito. Es decir, que si Tito pudo tomar los 

requisitos de Timoteo, entonces también Timoteo tomó de Tito; por tanto, 

Timoteo como Tito establecieron ancianos que tenían a sus hijos en sujeción, 

y con hijos “creyentes”. Y si no, entonces ¿por qué Tito pudo tomar de 

Timoteo y Timoteo no tomar de Tito? Recuerde, “fieles” o “creyentes” no es 

lo mismo que “sujetos”; pero al sumar los requisitos de 1 Timoteo con los de 

Tito, tenemos la verdad completa: Los ancianos deben tener a sus hijos en 

sujeción, y tener hijos creyentes. Y eso es lo que hoy se debe hacer. No 

cambiar lo que dice la Biblia, ni tampoco ignorar lo que dice, sino sumarla 

(cfr. Salmos 119:160). Recuerde, Tito tomó “los mismos, exactamente los mismos” 

requisitos para los “diáconos” que la carta a Timoteo contiene. Entonces, de 

la misma manera, ambos sumaron los “mismos, exactamente los mismos” 

requisitos para los ancianos que sus cartas contienen. Hoy en día no 

podemos decidir qué requisito tomar y qué requisitos ignorar, pues así como 

concluimos que el pecador, para ser salvo, debe oír, creer, arrepentirse, 

confesar a Jesús como el Hijo de Dios y ser bautizado para el perdón de sus 

pecados, es decir, sumando lo que dicen los textos relativos, de la misma 

manera hoy debemos sumar lo que dice Timoteo y lo que dice Tito con 

respecto a los requisitos de los ancianos. ¿Sumará? ¿O se irá por el camino 

de adulterar la Palabra de Dios, para terminar ignorando lo que dice Tito 1:6? 

En seguida, el hermano Gerver me quiere imputar otra contradicción, con 

respecto al establecimiento de ancianos en “Latinoamérica”. Él pone un 

audio donde yo estoy diciendo que el primer obstáculo que se tiene en 

“Latinoamérica” para el establecimiento de ancianos, tiene que ver con el 



55 
 

gobernar el hogar, donde su esposa y sus hijos estén sujetos. Aquí 

escuchamos mis palabras que corresponden a una clase anterior a las 

preguntas que Gerver está analizando:  

 Mi declaración: “El cristiano que quiere ser anciano, con la 
primera cosa que le va a estorbar… una de las primeras cosas 
que le va a estorbar, es la mujer, si no se le sujeta. Es la 
primera. Y luego ya, si la mujer se sujeta, o medio se sujeta, 
o aparentemente se sujeta, luego viene el problema de los 
hijos que también a veces no se quieren sujetar. Si limitamos, 
si [audio ininteligible] Tito, para poner allí, «sujetos a los 
padres», eso no resuelve el problema, hermanos. Eso no 
resuelve. No es que, si quitamos ahí que no sea, que, que… 
que no dice «bautizados», que no son cristianos, eso va a 
resolver, y ahora sí va a haber ancianos en las iglesias… no 
es cierto. No es cierto. No tiene caso adulterar la Escritura. 
No tiene caso. Tenemos que respetar la Biblia, no podemos 
modificar o diluir, lo que dice la Biblia, para pretender, que 
puede haber ancianos en la iglesia, cuando no es así. Así 
como están los requisitos va a ser muy complicado. Ya así 
como están. Que gobierne bien su casa. Un varón que 
gobierne bien su casa, usted sabe que no es tan simple 
encontrarlo en las iglesias. No es tan simple aunque me 
miren feo. Aunque me miren feo, hermanos, porque aquí los 
estoy viendo. Ya que gobierne bien su casa, esto está por 
probarse. Que gobierne bien a su esposa, que su esposa se 
sujete, y que se sujeten los hijos, eso está complicado. Así que 
no resuelve nada…” 

 

Una vez que el hermano Gerver deja correr esta grabación donde está “Mi 

declaración”, dice lo siguiente:    

 Gerver: “Entonces, por esa razón yo fui que le pregunté acerca de, 
según la cultura latinoamericana, ¿es posible que haya ancianos en 
las iglesias locales? Entonces, por lo que él había dicho, ¿verdad? 
Era un problema, era; pero si Dios ha dejado ese mandamiento, 
¿no se puede cumplir, entonces? Era la pregunta que le había hecho 
yo, o le hice esa pregunta por eso, por esa conclusión ¿verdad? 
Entones él ahora dice… en la otra, en la respuesta, pues, ahora 

 



56 
 

dice que, hay que anhelar, ¿verdad? Y da otra explicación. 
¿Quieren hablar? ¿No? Y da otra explicación; pero bueno. Entonces, 
ahora dice que sí, ¿verdad? Que sí es posible. Entonces, pasamos a 
la siguiente…” 

Bueno, vamos a revisar estas palabras de Gerver parte por parte, para poner 

orden y ver el error de nuestro hermano. Sobre la pregunta, “¿es posible que 

haya ancianos en las iglesias locales?” Él quiere establecer una “contradicción” 

en mis palabras. Gerver señala algo que yo “había dicho” antes, que es la 

grabación de “Mi declaración” que aquí he transcrito anteriormente, y lo 

presenta como una contradicción con la respuesta a su pregunta. El orden es 

el siguiente: 

1. Mi declaración. 

2. La pregunta. 

3. Mi respuesta. 

Gerver está dando a entender que entre “Mi declaración” y “Mi respuesta” 

hay una contradicción. Bueno, una vez entendido el contexto del asunto, 

leamos “Mi respuesta”, para ver si es cierto que hay una “contradicción”. He 

aquí la pregunta que originalmente se me hizo y la respuesta que yo 

compartí.  

 Marcos Cifuentes: “Según la cultura latinoamericana, ¿es posible 
que haya ancianos en las iglesias locales?” 

 
Mi respuesta: “Bueno, debería atender a cada congregación, 
hermanos. O sea, ¿si es posible? Sí. Pero, como ya estamos 
hablando de un interés… porque, el primer requisito en 1 
Timoteo, ¿cuál es? Dice ahí 1 Timoteo, fíjense lo que dice, en 
el versículo 1. 1 Timoteo, capítulo 3, en el versículo 1… 
Palabra fiel, si alguno… ¿qué cosa? Anhela. Si alguno anhela 
obispado, entonces la primera, la, la respuesta que se tiene 
que buscar primero, es, ¿los varones anhelan el obispado? 
Obviamente cuando nosotros anhelamos algo, pues 
buscamos cumplirlo, o buscamos alcanzarlo… Entonces, uno 
de los problemas en Latinoamérica, es que a veces los 
varones de la iglesia, no anhelan el obispado. Y como no lo 
anhelan, pues no hay un esfuerzo, para capacitarse, para 

 



57 
 

prepararse espiritual e intelectualmente, y familiarmente, 
incluso, para poder desempañar ese servicio. Entonces, yo 
creo que el problema de Latinoamérica, primero es, que no 
se anhela. Yo veo muchas iglesias, he trabajado en muchas 
iglesias, he visitado muchas iglesias, y no veo que alguien 
anhele. Están a gusto ahí los puros varones. Como los 
varones tienen el control de la iglesia, so los que gobiernan 
la iglesia, no ven necesidad de los ancianos. Entonces, el 
primer obstáculo no es tanto los hijos, o que lo haga la 
esposa. ¿Cuál es el primer obstáculo obispado? … si lo 
anhelan, deben esforzarse para cumplir la, los requisitos que 
el Espíritu Santo ha puesto, tato usted como maestro, como 
predicador, como instructor, así mismo en su familia, 
¿verdad? Que enseñe a sus hijos. Si son pequeños todavía. 
Bueno, usted dice, yo anhelo obispado pero mis hijos son 
pequeñitos, pero ya los voy a empezar a instruir en la fe, para 
que cuando lleguen a la adolescencia, a la juventud, reciban 
el evangelio, se bauticen, y ya tener hijos creyentes. Igual con 
su esposa, platicar con su esposa, hablar con ella, decirle, 
oye, necesito gobernar bien mi casa, con el ejemplo y la 
palabra de Dios…” 

Bueno, espero que haya leído bien y con cuidado lo que dije en “Mi 

declaración”, lo que dice la “pregunta” y lo que dice “Mi respuesta”. ¿Ya leyó 

todo con atención y cuidado? Si no, le invito a que lo haga nuevamente. Una 

vez que lo ha hecho, y que tiene bien claro lo que dice cada una de estas 

transcripciones, ahora pasemos a mostrar que es absolutamente falso lo que 

Gerver insinúa, es decir, que hay una “contradicción”.  

En primer lugar, es importante que tenga en cuenta que “Mi respuesta” trata 

con “las iglesias en Latinoamérica”. Vea la pregunta: “Según la cultura 

latinoamericana, ¿es posible que haya ancianos EN LAS IGLESIAS LOCALES?” 

(Énfasis agregado) Yo respondo que es posible, en tanto y cuando se “anhele” 

el obispado, y fundamento mi respuesta en 1 Timoteo 3:1. ¿Es correcta mi 

respuesta? Desde luego que es absolutamente correcta y bíblica. El texto dice, 

“Palabra fiel: Si alguno anhela obispado, buena obra desea.” El punto de 

partida del texto no es la existencia de ancianos, sino el deseo de serlo. La 

secuencia natural que Pablo establece es, anhelo, evalúo de requisitos, 



58 
 

nombramiento y ejercicio del oficio. Ese orden no lo inventé yo. Lo estable la 

Biblia con toda claridad. Sin anhelo, no hay proceso. Sin proceso, no hay 

ancianos. La lógica es tan simple que uno siente lástima por quien intente 

negarla. Es como negar que para que haya evangelistas, debe haber alguien 

que desee predicar. Pablo no le manda a Timoteo establecer ancianos sin que 

haya quien “anhele” dicha obra. Por su parte, en Tito, dicho “anhelo” se da 

por sentado. Pablo dice a Tito que “establezca ancianos” (Tito 1:3). Pero Tito 

no podía fabricarles el deseo. Si no había hombres que lo anhelaran, Tito 

simplemente no podía nombrar a nadie. Tito podía organizar, examinar, 

confirmar. Pero no podía “crear” el “ὀρέγεται” que solo nace en el corazón 

del hombre y que Pablo exige como punto de partida. Tito 1:5 presupone lo 

mismo que 1 Timoteo 3:1, que hay hombres que quieren ser obispos. Si no 

los hay, no hay nada que establecer. Una congregación sin varones 

dispuestos está como un barco sin timón. Y nadie puede poner un timón si 

no hay quien lo quiera tomar. Decir que el anhelo no es la condición inicial 

es ignorar el propio orden del texto apostólico. Nadie llega al oficio 

comenzando por los requisitos. Se llega comenzando por el deseo. Pero, esta 

respuesta mía, trata con un problema “en las iglesias”.  

En segundo lugar, consideremos ahora “Mi declaración”, la cual fue hecha 

antes de la “pregunta” y “Mi respuesta”. Y si la leyó con cuidado, notará que 

allí estoy hablando de: “El cristiano”. ¿Leyó con atención? No estoy hablando 

de “las iglesias”, sino propia y específicamente del “cristiano”. ¿Entiende el 

hermano Gerver la diferencia entre “las iglesias” y “el cristiano”? ¿No sabe, o 

no entiende que estoy hablando de entidades diferentes? ¿No escuchó con 

cuidado mis palabras para darse cuenta que en “Mi declaración” hablo del 

“cristiano” y no de “las iglesias”? ¿Qué clase de “análisis” hizo? Él anunció un 

“análisis”, y hasta ahora lo que ha estado haciendo, es mal representando mis 

palabras, cambiando las preguntas, torciendo mis respuestas, y adulterando 

la Palabra de Dios. ¡Eso no es análisis! ¿Qué estaba “analizando” mientras 

escuchó “Mi respuesta”? ¿En qué estaba pensando? ¿Qué agenda quiso 

cumplir? ¿No se dio cuenta que en “Mi respuesta” hablé de “las iglesias” y no 

del “cristiano”? ¿Qué quiere lograr el hermano, cuando expone esto, y luego 

insinúa que me estoy contradiciendo? ¿Se arrepentirá y pedirá perdón, 

públicamente? 



59 
 

Así que, en “Mi declaración”, hablo de una problemática relativa a “El 

cristiano que quiere ser anciano”. ¿Leyó con atención? Que “quiere”, que 

“anhela”, que “desea” el obispado. Mientras que, en “Mi Respuesta”, estoy 

hablando de “las iglesias” done hay varones que no “anhelan” el obispado. La 

cuestión de “Mi declaración” trata con el que “anhela”, y la cuestión en mi 

respuesta trata con “las iglesias” donde no se “anhela” el obispado. En “Mi 

declaración” expongo que, según mi experiencia, he visto que aquel 

“cristiano que anhela” obispado, tiene el obstáculo de su hogar, donde no hay 

buen gobierno. Mientras que, en “Mi respuesta”, obviamente también según 

mi experiencia, veo “en las iglesias” que los varones no “anhelan” el obispado, 

y por eso, no se esfuerzan, no se preparan, ni organizan bien sus hogares. 

Como vemos, no hay NINGUNA contradicción entre “Mi declaración” y “Mi 

respuesta”.  

El hermano Gerver debió haber escuchado con más cuidado mis palabras. El 

problema es que muchos, cuando oyen mis clases bíblicas, conferencias o 

sermones, tienen la actitud del “cerdito”,11 buscando con el hocico de su 

prejuicio y ver si encuentran algún desperdicio para alimentar su deseo de 

desprestigiarme. Y no, no estoy llamando “cerdo” a nadie. Estoy ilustrando 

la actitud de una persona que, de manera selectiva y malintencionada, busca 

intencionalmente defectos, fallos o errores menores en el discurso o las 

acciones de otro, ignorando el valor general o el propósito del mensaje 

original. Tenga cuidado con esta actitud, pues de otro modo, será muy 

avergonzado cuando se exponga su prejuicio. Sigamos con el repaso. 

 Gerver: “La pregunta número 4 es la siguiente. ¿Pueden los hijos 
estar en sujeción a sus padres sin ser creyentes? Escuchen bien, por 
aquí van a estar las dos definiciones, yo considero que con esto, va 
a quedar claro el asunto. Fíjese, pues, esa es la pregunta que yo le 
hice. ¿Pueden los hijos estar en sujeción a sus padres sin ser 
creyentes? Y él contestó…” 

 
Mi respuesta: “Deben. Deben estar sujetos a sus padres, 
aunque no sean creyentes, aunque no sean cristianos. Eso es 
parte de la vida, para que una casa funcione, para que un 
hogar funcione. O sea, debe haber una sana organización. 
¿Sí? Entonces, si en una casa hay división, no prevalece, dice 

 

 
11 chancho o cochino. 



60 
 

Jesucristo, toda casa dividida no prevalece. Entonces, sí, 
aunque los hijos no sean cristianos, deben estar sujetos a los 
padres. Aunque no sean cristianos”.  
 
Gerver: “Entonces él dijo, deben estar en sujeción, aunque no sean 
cristianos. Ojo con eso. ¿Verdad? Ojo con eso. Segunda pregunta, 
o sea, la número 5. El gobernar bien su casa, ¿incluye tener “hijos 
creyentes? Esa es la número 5, ¿el qué contestó?” 

 
Mi respuesta: “No necesariamente. No necesariamente. 
¿Puede una persona gobernar bien su casa, con hijos 
incrédulos? Sí. Porque una cosa es ser “no cristiano” y otra 
es ser un buen hijo de acuerdo a los estándares morales y 
sociales. Entonces, sí, un hombre puede gobernar bien su 
casa, aunque sus hijos sean incrédulos. Eso es posible” 
 
Gerver: “Entonces él dijo, no necesariamente, ¿verdad? Es decir, un 
hombre, un padre de familia puede gobernar su casa, aunque sus 
hijos sean incrédulos (no, no, no estamos hablando de rebeldes), 
que sus hijos sean incrédulos. El gobernar bien su casa es tener a su 
esposa y a sus hijos en sujeción. Entonces él dice, bueno, no 
necesariamente tienen que ser creyentes para poder gobernar. 
Bueno, hasta ahí estamos totalmente de acuerdo, ¿verdad? ¿Por 
qué? ¿Por qué estamos de acuerdo ahí? Porque 1 Timoteo 3:4, dice, 
«gobierne bien su casa, que tenga a sus hijos en sujeción con toda 
honestidad (pues el que no sabe gobernar su propia casa, ¿cómo 
cuidará de la iglesia de Dios?)» Entonces aquí está la casa, están 
los hijos y está el gobierno, ¿verdad? Entonces. Pero verdad que no 
aparece “creyentes” allí en Timoteo, no aparece creyentes 
¿verdad? ¿Estamos de acuerdo con el hermano hasta ahorita? 
Estamos de acuerdo con el hermano hasta ahorita. Fíjese bien. 
Pongamos atención con esta figura que yo agregué aquí. Porque 
de aquí va a depender algo, bien, bien importante. Ya se lo había 
explicado yo, pero ahora, con peras y manzanas. Fíjese bien. 
Cuando la Biblia en Timoteo habla de casa, está hablando de qué 
cosa. ¿De la? De la familia. Está hablando de la familia, no está 
hablando de las del techo, ¿verdad? Es una figura. Pero la agregué 
aquí, así, con un techo y todo, para que, notemos la diferencia, 
¿verdad? Cuando Timoteo está hablando de casa, ¿está hablando 
de qué? De hombre, mujer, hijos. ¿Estamos de acuerdo? Ahora. 



61 
 

¿Verdad que si hablamos de la iglesia, no vamos a hablar de un 
gobierno, de un hogar, verdad que no? ¿Verdad que no? Ahora. 
Fíjese bien Tito 1:6, «el que fuere irreprensible, marido de una sola 
mujer, y tenga hijos creyentes (o sea “pista”, “fieles”) que no estén 
acusados de disolución ni de rebeldía»” Vamos a identificar la casa 
ahí. ¿Cómo identificamos la casa ahí en Timoteo 1:6? [Nota, creo que 

él quiso decir Tito 1:6] Porque está el hombre, está la mujer y están 
los hijos. Si los hijos aquí, es decir, si metemos creyentes aquí, ¿de 
dónde va a ser? ¿De la casa o de la iglesia? (Algunos en el público 
dicen, “de la iglesia”) Ha bueno. Vamos, entonces ha pasar aquí 
creyentes a la iglesia, ¿verdad? Porque, cuando Timoteo habla aquí 
de casa, está hablando del hogar, ¿verdad? De la familia ¿Sí? Pero 
si incluimos creyentes en Timoteo… en Tito 1:6, ya no es de la casa, 
sino que es de qué. De la iglesia. La iglesia ve… El anciano ve por 
los, creyentes. Por el rebaño. Ya no es cuestión de una casa. 
Entonces, pero el texto nos hace referencia a hombre, mujer e hijos. 
Por eso nosotros decimos que «pistá», no estamos cambiando el, el, 
la palabra, ¿verdad? Por eso decimos… la traducción es la que 
nosotros estamos queriendo probar. Entonces, no es creyentes sino 
¿qué cosa? Fieles, ¿por qué? Porque el Interlineal Griego nos da 
pauta a que pueda ser también fieles, y según el contexto, el 
contexto inmediato que el hermano no ha mencionado hasta este 
momento, el contexto inmediato, el asunto es, gobernar en su casa, 
es porque, en la iglesia va a venir a hacer exactamente con todos 
los que, con todo el rebaño. ¿Sí? Por eso es que demanda que tenga 
un buen gobierno en su casa, que tenga un gobierno aquí primero, 
un gobierno correcto, ¿verdad? Su esposa y sus hijos en sujeción, 
para cuando venga aquí el anciano, entonces, pueda realizar el 
trabajo, es lo que está diciendo Timoteo. ¿Sí? Pero como Tito 
también escribe, o sea, le escribieron también los requisitos, 
identificamos que el versículo 6 está, marido, mujer e hijos; por eso 
es que nosotros concluimos que, ¿qué? Que él está hablando 
siempre del gobierno de la casa. 

En esta parte, Gerver intenta hacer un chantaje conceptual, usando mis 

respuestas como base. Pero, otra vez, le sale el tiro por la culata. Lo que yo 

dije en mis respuestas, fue básicamente que los hijos deben estar sujetos 

aunque no sean creyentes. Y que un hombre puede gobernar bien su casa 

incluso si algunos hijos son incrédulos. Eso fue todo lo que yo dije en mis 

dos respuestas que Gerver menciona aquí, y Gerver está de acuerdo con esas 



62 
 

dos respuestas. Sin embargo, está de acuerdo con ellas, para torcerlas. Para 

usarlas incorrectamente en favor de su error.  

¿Qué es lo que Gerver quiere concluir? Bueno, él quiere que usted crea que 

como en Timoteo no se exige que los hijos sean creyentes, entonces Tito 

tampoco exige hijos creyentes. Esto es a donde él quiere llegar con mis 

respuestas. Pero, en mis respuestas, yo no dije tal cosa. Yo no dije que como 

en Timoteo no se exige que sean creyentes, entonces Tito tampoco exige hijos 

creyentes. ¿Qué dije en mis respuestas? Vamos por partes, y para hacerlo, 

consideremos las preguntas. 

La primera pregunta dice: “¿Pueden los hijos estar en sujeción a sus padres sin ser 

creyentes?” ¿Leyó con atención? Él no me está preguntando si Timoteo 

permite que los hijos sean “no creyentes”. Si él me hubiese preguntado que 

Timoteo permite que los hijos sean “no creyentes”, mi respuesta hubiese sido 

otra. Pero, como el hermano Gerver cree ser “astuto” con las preguntas, se le 

olvida que yo no nací ayer. Él olvida que he lidiado con hombres “astutos” y 

llenos de “artimañas” durante todo mi ministerio. Entonces, ¿qué dice la 

pregunta? ¿Me preguntó si 1 Timoteo 3:4 permite “hijos sujetos sin ser 

creyentes”? ¿Verdad que no?  Lea bien la pregunta, por favor. La “astucia” de 

Gerver lo arrastró a hacer una pregunta de carácter cotidiano, pero no 

exegética. La pregunta, “¿Pueden los hijos estar en sujeción a sus padres sin ser 

creyentes?” Esa pregunta no proviene de 1 Timoteo 3:4, ni de Tito 1:6, ni de 

ninguna exégesis previa. Esa pregunta trata con una realidad humana básica, 

no con un requisito del ancianato. Mire, ¿es posible que un hijo incrédulo 

obedezca a sus padres? ¿Tiene esa habilidad o capacidad? Esto es lo que está 

preguntando, y yo, correctamente, no solo le estoy indicando que sí “pueden”, 

pues de hecho “Deben”, y si “Deben”, entonces “pueden”, tienen la capacidad 

para hacerlo, porque la capacidad de sujeción es una categoría moral, social 

y natural, no una categoría espiritual. En otras palabras, la pregunta de 

Gerver pertenece al campo de la psicología y la conducta humana básica, no 

al campo de las listas de requisitos de Timoteo. Yo respondí en ese campo, 

porque ahí es donde él colocó la pregunta. Gerver ahora pretende 

retroactivamente convertir su pregunta antropológica en una pregunta 

exegética, lo cual es deshonesto y absurdo.  

Mi respuesta a esta pregunta fue una obviedad humana, no fue una de 

carácter doctrinal o textual. Yo jamás dije que 1 Timoteo autoriza, permite o 



63 
 

enseña que los hijos pueden ser incrédulos. Yo simplemente estoy indicando 

que un hijo incrédulo puede hacer eso, es decir, obedecer a sus padres, punto.  

Pero si Gerver ahora quiere negar que un hijo incrédulo pueda estar bajo 

sujeción, entonces tiene que negar todo el Antiguo Testamento (los hijos de 

Noé, Lot, Isaac, etc.), todo el mundo gentil del Nuevo Testamento, y toda 

crianza civilizada que ha existido en la historia. Su argumento colapsa en 

cuanto se toca la realidad. 

La “astucia” de Gerver, o tal vez, su ignorancia, lo llevó a confundir “poder” 

(capacidad) con “deber” (mandato) y con “requisito” (condición). Yo 

respondí a la pregunta tal como se me formuló, la cual habla de “poder”, él 

dijo, “¿puede un hijo?” ¿Pueden? Sí, pueden. El pasaje de Timoteo trata de 

requisitos, no de capacidades humanas básicas de los hijos. Estas son 

categorías totalmente distintas. La capacidad natural de un hijo es que puede 

obedecer. Y de hecho, la Biblia dice que debe hacerlo (cfr. Efesios 6:1-3). Otra 

cosa es el requisito para el ancianato, el cual consiste en tener a sus hijos en 

sujeción. Gerver mezcla estas cosas como si fueran lo mismo. No lo son. Yo 

respondí lo que preguntó, pero él quiere obligarme a responder algo que no 

preguntó. Es libre para hacer esa maniobra, pero no debe sorprenderse si “no 

ignoramos sus maquinaciones” (2 Corintos 2:11). 

Es cierto que dicha pregunta fue hecha en el contexto de una clase mía sobre 

1 Timoteo y Tito; pero, también es verdad que dicha pregunta no toca la 

cuestión bajo consideración. El tema que yo presenté sobre 1 Timoteo y Tito 

no tenía nada que ver con aquello que los hijos puedan o no puedan. Por 

tanto, que no salga a llorar diciendo que él no quería preguntar eso, sino otra 

cosa. Bueno, esperemos que la próxima vez que quiera hacer algo parecido, 

use la razón en lugar de la “astucia” (cfr. Job 5:3; 1 Corintios 3:19; 2 Corintios 

4:2). Si usamos el mismo razonamiento de Gerver, le preguntamos, ¿puede 

una esposa no cristiana estar en sujeción? Si él dice que sí, entonces, ¿enseña 

1 Timoteo que la esposa del anciano puede ser no cristiana? ¡Que nos 

responda con su misma lógica de razonamiento! Ya veremos si nuestro 

hermano responde honestamente, o reconoce públicamente que su “astucia” 

lo llevó a la ruina doctrinal. 

Entonces, con respecto a la primera pregunta, y a mi correspondiente 

respuesta, lo que yo dije es total y absolutamente cierto. Los hijos incrédulos 

pueden estar sujetos. Deben estar sujetos. Y un hombre puede gobernar bien 



64 
 

su casa aunque alguno no sea creyente. Esa es la vida. Es la realidad 

observada en todo el mundo. Es lo que Jesucristo enseña sobre las casas no 

divididas. Y es lo que Pablo enseña en Efesios 6. ¿De dónde sacó Gerver que 

eso es doctrina del ancianato? De ninguna parte. Lo añadió él. 

Ahora vamos con la segunda pregunta, que dice: “El gobernar bien su casa, 

¿incluye tener “hijos creyentes?” Y mi respuesta fue que “no necesariamente”. Y 

luego, al escuchar Gerver mi respuesta, la lleva rápido a su interpretación 

errada de Tito 1:6. Él cree que si Timoteo no incluye hijos creyentes para 

gobernar la casa, ni para la sujeción, entonces Tito tampoco habla de hijos 

creyentes. No obstante, esta clase de malabarismo todavía debe ser probado, 

y hasta el momento, tal clase de conclusión no se ha probado. Afirmar no es 

probar.  

Luego, intentando probar lo anterior, Gerver dice: “Cuando Timoteo está 

hablando de casa, ¿está hablando de qué? De hombre, mujer, hijos. ¿Estamos de 

acuerdo? Ahora. ¿Verdad que si hablamos de la iglesia, no vamos a hablar de un 

gobierno, de un hogar, verdad que no? ¿Verdad que no?” Lo que él está diciendo, 

es que si hablamos de “la iglesia”, entonces no podemos hablar de “gobernar 

la casa”. ¿Este es su argumento? Si lo es, aquí Gerver comete el error de 

cambiar el término “creyentes” por “iglesia”. Ese desliz semántico no se 

sostiene. Lo que Pablo afirma en 1 Timoteo es que el candidato para ser 

anciano debe gobernar su casa; y lo que Pablo afirma en Tito es que debe 

tener hijos creyentes. Ambas realidades pueden coexistir sin contradicción 

alguna, excepto en la imaginación del expositor que necesita torcer la 

Escritura para proteger su posición doctrinal. No nos ocupa el término 

“iglesia” sino el vocablo “creyentes”. Este truco es muy barato para engañar 

a su servidor. Podrá engañar a hermanos sencillos, pero no a mí. El texto, 

ciertamente, habla de que el anciano “gobierne bien su casa”, su familia, su 

hogar; pero eso no es un impedimento para que los miembros de su hogar 

que han de ser gobernados, sean cristianos. El habló de “hombre” gobernando 

“mujer, hijos”, ¿y por eso no son “creyentes”? Nadie está diciendo que son 

“iglesia”, la cuestión que nos ocupa es si aquellos que son gobernados o 

sujetos por el “hombre” son o no son “creyentes”; por tanto, aunque se habla 

del gobierno de la “casa”, eso no es ningún impedimento para que los 

miembros de esa “casa” sean “creyentes”. Es cierto que una cosa es un 

“hogar” y otra una “iglesia”; pero no es cierto que por hablar de “hogar”, no 

podamos hablar de “creyentes”.  



65 
 

Para terminar de matar el gayo moribundo de Gerver, leemos que en la Biblia 

los conceptos de “casa” y “creyentes” coexisten sin que por ello exista una 

discrepancia. En Hechos 16:31, dice, “CREE en el Señor Jesucristo, y serás 

salvo, tú y TU CASA”, ¿no podemos hablar de “creyentes” si estamos 

hablando de su “casa”? Pablo mismo declaró estas palabras, por lo que es 

absurdo suponer que al hablar de la “casa” de alguien, eso nos impida hablar 

de “creyentes”. En el versículo 34, dice, “se regocijó con toda su CASA de 

haber CREÍDO a Dios”. Aquí se habla del carcelero y su “casa”, la cual se 

compone de “mujer” e “hijos” CREYENTES. La “casa” del carcelero creyó, y 

siendo una “casa” de creyentes, seguía siendo su “casa”, ¿verdad?  

En Hechos 10:2, dice sobre “Cornelio” que era “piadoso y temeroso de Dios 

con toda su casa”. Es evidente que, aunque la “casa” de Cornelio era una casa 

con “mujer” e “hijos” piadosos y temerosos de Dios, no dejaban de ser su 

“casa”. Hablar de la “casa” de alguien, no es un obstáculo para hablar 

también de mujer e hijos “piadosos y temerosos de Dios”.  

En Hechos 18:8, dice, “Y Crispo, el principal de la sinagoga, CREYÓ en el 

Señor con toda su CASA”. ¿Es esta “casa” la que tiene techo y paredes? Y si 

no, entonces, ¿Podemos hablar de “creyentes” y de “casa”, al mismo tiempo? 

Este texto echa por tierra la idea equivocada de Gerver. 

En 1 Corinitos 1:16, en la Biblia de Reina 1569, dice, “Y tambien baptizé la 

caſa de Estephania” (“También bauticé la casa de Estéfanas”). ¡Una “casa” 

siendo bautizada! ¿Quién negaría que los componentes de la “casa” de 

Estéfanas, no eran sino su mujer y sus hijos? Luego, aunque la “casa” de 

Estéfanas fue bautizada, es no cambia el hecho de que sigan siendo su mujer 

y sus hijos. Al ser bautizados, son miembros de la iglesia, pero aunque son 

miembros de la iglesia, y así, “creyentes”, eso no cambia la verdad de que 

siguen siendo su familia, siguen siendo suyos, son parte de su hogar, y 

también “creyentes”.12 

Una cosa que debemos notar, es que el concepto doméstico y la fe no entran 

en conflicto en el Nuevo Testamento. Un ejemplo evidente aparece en Efesios 

5:22, donde el tema es estrictamente familiar. Pablo escribe, “Las casadas 

estén sujetas a sus propios maridos, como al Señor.” La expresión “como al 

Señor” revela que estas mujeres no son incrédulas, sino creyentes. Y, sin 

 
12 En el texto griego leemos: “τὸν Στεφανᾶ οἶκον”, donde “οἶκον” es “su casa”. 



66 
 

embargo, son exhortadas a estar “sujetas” a sus maridos. Aquí coexisten sin 

tensión el ámbito de la fe y el ámbito del hogar; la sujeción matrimonial no 

anula la condición espiritual de la esposa, ni la fe elimina la responsabilidad 

doméstica que Pablo enseña. Este solo pasaje derriba tres de los pilares de la 

falsa doctrina de Gerver.  

• En primer lugar, demuestra que el concepto de “casa” no está en 

conflicto con el hecho de que sus miembros sean “creyentes”; una 

mujer creyente sigue siendo esposa dentro de su hogar.  

 

• En segundo lugar, deja claro que la “sujeción” no excluye el hecho de 

ser “creyente”. Pablo habla a mujeres “creyentes”, y aun así les da un 

mandato doméstico que involucra “sujeción”.  

 

• En tercer lugar, el razonamiento de Gerver según el cual la “casa” en 1 

Timoteo 3:4 o en Tito 1:6 impediría que los hijos fueran “creyentes” 

carece absolutamente de fundamento. La Escritura no presenta 

ninguna incompatibilidad entre la fe y la estructura familiar. 

Ni el concepto de “casa”, ni el deber de “sujeción”, están en conflicto con ser 

“creyentes”. Al contrario, la Biblia los presenta juntos una y otra vez, lo que 

demuestra que la interpretación de Gerver no nace del texto mismo, sino de 

su necesidad de evitar el sentido natural de Tito 1:6. 

La unidad entre hogar y fe se confirma aún más cuando observamos la forma 

en que el Nuevo Testamento coloca juntas, sin tensión ni conflicto, las 

obligaciones domésticas y la condición espiritual de los miembros de una 

“casa”. Si la tesis de Gerver fuera correcta, los siguientes textos serían 

imposibles; pero, como ocurre con todas las doctrinas mal construidas, la 

Biblia lo contradice página tras página. 

Pedro, en su primera carta, capítulo 3, versículos 1 al 2, escribe a mujeres 

“creyentes” casadas con maridos incrédulos. Les ordena, diciendo, 

“Vosotras, mujeres, estad sujetas a vuestros maridos.” Pero estos maridos, 

dice Pedro, son hombres que “no creen a la palabra”. Aquí tenemos una 

“casa” donde se combinan tres realidades, es decir, creyentes, incrédulos y 

sujeción. La esposa, creyente en Cristo, sigue siendo parte del hogar, vive 

bajo el mismo techo, cumple su deber matrimonial y lo hace sujeta a un 



67 
 

hombre que ni siquiera es cristiano. Si la sujeción fuese incompatible con la 

fe, este pasaje sería una contradicción viviente. Pero Pedro no se inmuta. 

Para él, la sujeción no borra la fe; y la fe no borra la sujeción. Es Gerver, no 

el apóstol, quien tropieza con esta falsa incompatibilidad al querer borrar la 

fe en Titeo 1:6, por señalar el caso doméstico y la sujeción de 1 Timoteo 3:4. 

Lo mismo ocurre en Efesios 6:1. La carta está dirigida “a los santos”, hijos 

incluidos. Y a esos hijos creyentes Pablo les manda, “Hijos, obedeced en el 

Señor a vuestros padres.” Son hijos creyentes; sin embargo, deben obedecer. 

La obediencia filial no depende de la incredulidad, sino del orden divino. 

Pablo da el mandato “en el Señor” precisamente porque estos hijos son 

creyentes. Si obedecer fuese una característica exclusiva de hijos incrédulos, 

Pablo habría destruido su propia enseñanza antes de terminar la frase. Este 

pasaje, por sí solo, desbarata la noción de que “estar sujetos” implica “no ser 

creyente”. 

Colosenses 3:18-20 añade otra evidencia. La carta está dirigida a “los santos 

y fieles hermanos en Cristo”. Dentro de ese grupo están las esposas y los 

hijos. Pablo dice, “Casadas, estad sujetas… Hijos, obedeced…” Todo el hogar 

cristiano está ahí, es decir, esposo, esposa e hijos creyentes. Y todos, en 

mayor o menor medida, están involucrados en un esquema de sujeción. 

Pablo no ve conflicto alguno entre la fe y el orden doméstico. Los creyentes 

pueden obedecer; los creyentes pueden sujetarse. Para Dios, fe y sujeción 

nunca se oponen. Lo único que se opone a la sujeción es la rebeldía, no la fe. 

Incluso en Tito, la misma carta donde aparece “hijos creyentes”, Pablo 

instruye que las mujeres jóvenes deben ser “sujetas a sus maridos” (Tito 2:5). 

¿De quién habla? De mujeres creyentes dentro de la iglesia en Creta. De 

nuevo, la sujeción aparece como un rasgo esperado de quienes ya son 

creyentes. Si la sujeción excluyera la fe, Pablo estaría enseñando un absurdo 

dentro de la misma carta donde Gerver pretende refugiar su argumento. 

Y finalmente, el golpe que ningún expositor puede evadir, Lucas 2:51. El Hijo 

de Dios, plenamente creyente, plenamente santo, plenamente obediente al 

Padre celestial, “descendió con ellos y estaba sujeto a ellos”. Cristo estuvo 

sujeto a José y a María. Si “estar sujeto” fuera razón suficiente para concluir 

“incredulidad”, Gerver habría convertido al propio Cristo en incrédulo. Ese 

es el nivel de incoherencia de la doctrina que defiende. 



68 
 

Todos estos ejemplos demuestran algo que debería ser evidente para 

cualquiera que lea la Escritura con mansedumbre. La sujeción no excluye la 

fe; la fe no excluye la sujeción; y el hecho de que un hogar esté habitado por 

creyentes no lo convierte automáticamente en iglesia ni anula su carácter 

doméstico. La Biblia junta ambas realidades una y otra vez. Por tanto, 

pretender que el concepto de “casa” en 1 Timoteo 3:4 o en Tito 1:6 excluye la 

presencia de creyentes dentro de ese hogar es, sencillamente, un error que el 

Nuevo Testamento desmiente con contundencia. 

Ahora, antes de señalar una horrorosa falacia en la doctrina de Gerver, 

debemos señalar una declaración igualmente falsa que él usa en su 

explicación. La palabra es “metemos”, en relación a la palabra “pistá”. No, mi 

estimado Gerver, nadie está “metiendo” la palabra “creyentes” en Tito 1:6, 

pues “pistá” no significa solamente “fieles”, sino también “creyentes”. ¿Cómo 

se atreve a decir que la palabra “creyentes” pueda ser “metida” en el texto, 

cuando esa palabra es parte de lo que el texto dice? Si esa palabra necesita 

ser “metida”, y según usted, siendo esto incorrecto, entonces usted debe 

saber algo que cientos de especialistas en griego no saben. Usted apela a un 

Interlineal para justificar su prejuicio contra la palabra “creyentes”, 

ignorando que otros interlineales en inglés y español dicen “creyentes”. 

¿Debemos aceptar solamente lo que diga Lacueva, y no lo que digan otros 

interlineales? ¿No es un acto de arbitrariedad, creer y ponderar lo que dice 

un interlineal, mientras se ignora lo que dicen otros? Así que, es falso que 

alguien tenga que “meter” la palabra “creyentes” al texto, pues el texto griego 

es exactamente lo que dice, “creyentes”. 

Por otro lado, la falacia central de Gerver consiste en afirmar que si en Tito 

1:6 “metemos” la palabra “creyentes”, entonces los hijos dejarían de 

pertenecer a la casa y automáticamente pasarían a la esfera de la iglesia. Esta 

afirmación no solo es insostenible desde el punto de vista exegético, sino que 

además es un disparate que se derrumba con solo mirar el contexto 

inmediato. El texto declara que el candidato al obispado debe ser “marido de 

una sola mujer” y tener “hijos creyentes”, ¿verdad? Ambas expresiones, la 

mujer y los hijos, pertenecen de manera innegable al ámbito doméstico. Por 

siglos, nadie ha dudado de que la esposa forma parte esencial de la casa. Pero, 

¿quién en su sano juicio sostendría que, si una esposa es creyente, entonces 

deja de ser parte del hogar para convertirse exclusivamente en miembro de 

la iglesia? Sin embargo, ese sería el resultado lógico de la posición de Gerver. 



69 
 

Si la fe del hijo lo movería de la casa a la iglesia, entonces la fe de la esposa 

produciría exactamente la misma consecuencia. Pero, suponiendo que nada 

más Gerver sabe lo que quiso decir con su argumento, aún así, cualquier cosa 

que haya querido decir con su argumento, ¿le aplica a la esposa por ser 

creyente? Si no, entonces los hijos bien pueden ser creyentes, sin que eso 

represente algún problema para la declaración sobre los hijos en Tito. 

La incoherencia de su planteamiento queda expuesta al descubrir que él 

aplica esta “regla” únicamente a los hijos, pero no a la mujer de Tito 1:6, a 

pesar de que ambos pertenecen al mismo círculo doméstico. Si la palabra 

“creyentes” no puede aplicarse a los hijos sin expulsarlos de la esfera de la 

casa, entonces tampoco podría aplicarse a la esposa. Y, si la esposa creyente 

sigue siendo parte de la casa sin dificultad alguna, también los hijos 

creyentes lo son. No existe razón gramatical, exegética ni lógica para que uno 

sí y el otro no. 

La conclusión es inevitable. El intento de excluir el significado natural de 

“creyentes” en Tito 1:6 nace únicamente del deseo de sostener una doctrina 

previamente adoptada, no de la sintaxis ni del flujo del pensamiento paulino. 

La fe de la esposa no la arranca del hogar; la de los hijos tampoco. El 

argumento de Gerver, por lo tanto, no solo fracasa, sino que revela la 

fragilidad de su construcción interpretativa. En cuanto al resto de 

argumentos, señalamos que ya han sido refutados en páginas anteriores. 

Sigamos. 

 Gerver: “Porque la traducción, la traducción, lo que estamos 
probando es que está errónea allí, ¿me entiende? Es que si metemos 
creyentes aquí, entonces ya no es un asunto de hogar, sino que es 
un asunto ¿de qué? De iglesia; pero no puede ser. No puede ser 
que mencionando marido, mujer e hijos, sea un asunto aquí de la 
iglesia, sino que sea un asunto del hogar. Por eso creyentes aquí no 
puede ser, tiene que ser, fieles, ¿fieles a quiénes? A su madre y a 
su padre, ¿sencillo?” 

 

No, no es verdad que la traducción “creyentes” en Tito 1:6 es “errónea”, y 

también es falso que haya “probado” tal cosa. Gerver cree que la palabra 

“creyentes” en Tito 1:6 es “errónea”, porque, según él, el texto trata de “un 

asunto de hogar”. No obstante, y como he demostrado anteriormente, el ser 

“creyentes” no está en conflicto con asuntos domésticos. La sujeción de la 

esposa es “un asunto de hogar” en Efesios 5:22, ¿verdad? Sin embargo, y a 



70 
 

pesar de ser “un asunto de hogar”, el hecho de ser “creyentes” no es algo ajeno, 

o extraño, o incompatible en el texto bíblico. Pero, si Gerver insiste en que 

Tito 1:6 trata “un asunto de hogar”, y que por eso los “hijos” del texto no son 

“creyentes”, ¿es creyente la “mujer” de ese mismo pasaje? ¿Dirá Gerver que 

no es requisito tener mujer “creyente” en 1 Timoteo 3:4 y Tito 1:6, porque los 

textos tratan de “un asunto de hogar”? ¿Cómo demostrará Gerver que la 

“mujer” de 1 Timoteo 3:4 y Tito 1:6 debe ser “creyente”, siendo que dichos 

textos tratan de “un asunto de hogar”? ¿Gritará a los cuatro vientos que el 

anciano puede tener una casa “no creyente”? Porque si la palabra “creyentes” 

en Tito 1:6 no es correcta, entonces nada que tenga que ver con “creyentes” 

lo es. Si los hijos no son “creyentes”, sino nada más “fieles a su padre”, se 

sigue que la “mujer” no necesita ser “creyente”, sino nada más “fiel a su 

marido” para que él pueda ser anciano. ¿Es así de “sencillo” hermano Gerver? 

Si no, entonces su postura hostil contra lo que dice la Biblia en Tito 1:6 es 

incoherente.  

 Gerver: “En la frase hijos creyentes, recuerde que son dos palabras, 
¿no? El término creyentes es un adjetivo que califica a los hijos, que 
es el sustantivo. Gramaticalmente, creyentes, funciona como un 
calificativo que describe a los hijos, especificando que son personas 
que profesan una fe o creencia. Fíjense bien. Me tuve que ir a la 
gramática, ¿no? Era necesario ir a la gramática. Yo no estaba de 
acuerdo en que él fue con uno y fue con dos, y que son tres o que 
son uno. Tuve que ir a investigar eso, yo. Los sustantivos son los 
encargados de nombrar personas, animales o cosas, ¿si me explico? 
Y en este caso, el sustantivo ¿es qué cosa? Hijos. Está nombrando 
personas, ¿verdad? Y, creyentes, es el adjetivo. ¿Qué es un 
adjetivo? Es el que se encarga de describir que es lo que está 
haciendo el sustantivo. ¿Si me entienden? Describe al sustantivo. En 
este caso, los hijos tienen que ser, ¿qué cosa? Creyentes. Es el 
adjetivo. No se vayan a confundir, estoy analizando lo que él 
afirma. ¿Sí? Si en Tito 1:6 fueran hijos creyentes, este es el tope que 
va a encontrar él… Tenemos un hijo, y tenemos tres hijos. El solo uno 
sería singular, y el que tiene tres ¿sería? Plural. Bueno, ¿tenemos 
problema con eso? No, porque hijos, en muchos textos bíblicos, 
estando el plural puede ser singular. Efesios 6:1, hijos obedeced a 
vuestros padres, ¿si solo tiene uno? Tiene que ser obediente, 
¿verdad? ¿Y si tiene tres? Los tres tienen que ser obedientes. Ahora, 
el problema es que, el sustantivo puede ser singular o plural, no 
tenemos problema con eso, pero el adjetivo, creyentes, no puede 

 



71 
 

variar. Si tienes solo uno, ¿qué tiene que ser? (Creyente) Y si tiene 
tres, ¿qué tiene que ser? (Creyentes) Porque no podemos cambiar 
el adjetivo calificativo ahí, no lo podemos hacer. ¿Cómo podemos 
mover el adjetivo calificativo ahí? Vamos a poner dos ejemplos 
aquí, donde vamos a probar que el adjetivo no se puede modificar. 
Si allí fuere creyentes, hermanos, el hermano está atrapado ahí, 
porque, entonces, él empieza a ser arbitrario, es decir, con que sea 
uno de los tres, no Señor. Aquí adjetivo dice, creyentes. Usted puede 
jugar con el sustantivo, entre uno, dos y tres, sí, estamos de acuerdo, 
pero con el adjetivo usted no puede jugar. Tiene que ser los tres, sí 
o sí, él no puede modificar eso ahí. No lo puede hacer, hermanos. 
No puede huir para Timoteo, porque caería en su propia aplicación 
errónea; que no son iguales, fíjese… el adjetivo, creyentes, ahí allá 
con el estar sujeto a sus padres. Ahí caería él, en una contradicción 
abierta. Primero huye para Timoteo; pero allá no es igual, y él dijo 
al principio que no son iguales, por eso son diferentes los requisitos. 
Entonces él tropieza con la misma piedra que él puso. Entonces, ¿por 
qué no se puede modificar? Mire este ejemplo, 1 Corinitos 16:1, 
dice, la colecta para los santos. ¿Cuál es el adjetivo ahí en esa 
expresión, para los santos, cuál es el adjetivo? ¡Santos es el 
adjetivo! Calificativo. Y es una clase de personas, así como aquí en 
creyentes. ¿Podríamos enviar la colecta a los no santos? No 
podríamos darle la colecta a los no santos, ¿por qué no? Aunque 
aquí sea dos en plural, o puede ser uno, individual, puede ser dos, 
tres, puede ser toda la iglesia, ¿sí? No tenemos problema con el 
plural. La palabra los es un artículo, o singular, no hay problema, 
¿vamos a ayudar un hermano? No hay problema. Podemos ayudar 
a dos o tres; pero tienen que ser ¿qué cosa? Santos, no podemos 
cambiar el adjetivo calificativo, no le podemos mover, hermanos… 
Así como no se puede mover el adjetivo, santos, no lo puede hacer 
en ningún lugar. El singular o el plural no es el problema aquí, pero 
estamos discutiendo el adjetivo calificativo.” 

Gerver afirma que, en Tito 1:6, aunque el sustantivo “hijos” pueda funcionar 

como plural genérico y aplicarse incluso si solo hay un hijo, el adjetivo 

“creyentes” no admite esa flexibilidad porque, según él, “no se puede 

modificar al singular”. Con eso concluye que, si el hombre tiene tres hijos, los 

tres deben ser creyentes, y que no sería correcto suponer que basta con que 

uno lo sea. Sin embargo, toda su construcción se derrumba en cuanto se 

examina cómo funcionan realmente la concordancia y la representación 

gramatical en griego y en español. 



72 
 

El problema fundamental de Gerver es que confunde concordancia 

morfológica con cantidad real de personas. En griego, al igual que en 

español, los adjetivos concuerdan con los sustantivos en género, número y 

caso. Esa concordancia no tiene absolutamente nada que ver con cuántos 

individuos existen en la realidad, sino con la forma en que el sustantivo es 

usado gramaticalmente en la frase. Cuando Pablo escribe “hijos” en plural, 

usa el plural porque está elaborando un requisito general aplicable a todos 

los candidatos; y si un candidato tiene un solo hijo, la lengua puede seguir 

usando el plural de manera genérica sin violar ninguna regla gramatical. Esto 

es algo que cualquier lector de la Biblia entiende instintivamente cuando lee: 

“Hijos, obedeced a vuestros padres” (Efesios 6:1). La Biblia usa plurales 

genéricos todo el tiempo, aunque en un caso particular solo aplique a un 

individuo. Lo mismo ocurre con el adjetivo. El adjetivo no “exige” que existan 

múltiples individuos; simplemente concuerda con el sustantivo plural bajo 

el cual se expresa la idea. Si un candidato tiene un solo hijo y ese hijo es 

creyente, la frase “hijos creyentes” se puede seguir aplicando a ese caso 

concreto sin ninguna contradicción gramatical. El plural sirve para expresar 

la categoría, no para contar personas. Pretender que el plural obliga a una 

multiplicidad real es no entender cómo funcionan las categorías colectivas 

en las lenguas naturales. 

Luego, Gerver viene con el desatino de empatar los adjetivos “obedientes” y 

“creyentes”, para luego afirmar que, así como los tres hijos de un padre deben 

ser “obedientes”, entonces esos mismos hijos también deben ser “creyentes”. 

Vamos a refutar esta idea, pues aquí hay una falsa analogía. 

Gerver intenta argumentar que, si en Efesios 6:1 Pablo ordena a los “hijos” 

obedecer a sus padres, y esa instrucción aplica por igual a cualquier familia 

con uno o varios hijos, entonces el adjetivo “creyentes” en Tito 1:6 debería 

aplicarse de manera paralela, pues si un hombre tiene tres hijos, los tres 

deberían ser creyentes, y no solamente uno o dos. Sin embargo, este 

paralelismo ignora una diferencia fundamental entre ambos conceptos. La 

obediencia y la fe, aunque puedan ser expresadas mediante adjetivos, no 

representan condiciones equivalentes ni comparables en su naturaleza ni en 

su exigencia. ¿Por qué? Porque la obediencia es un deber moral propio de la 

estructura misma del hogar. Es una conducta que puede exigirse aun a un 

niño pequeño, y forma parte del orden creacional establecido por Dios. Un 

hijo puede obedecer desde temprana edad, sin necesidad de madurez 



73 
 

espiritual ni comprensión doctrinal. Por eso, cuando Pablo ordena a los hijos 

obedecer a sus padres, el mandamiento puede aplicarse a cualquier hijo en 

cualquier etapa de desarrollo. La obediencia pertenece al ámbito de la 

disciplina doméstica y se ejerce por autoridad legítima. La fe, en cambio, no 

puede ser tratada como un simple acto conductual. La fe requiere 

comprensión, convicción, madurez y decisión personal. No puede imponerse 

por disciplina ni producirse mecánicamente, y menos aún exigirse a un niño 

que todavía no posee la capacidad moral para responder al evangelio. 

Confundir la obediencia infantil con la fe en Cristo es confundir conducta con 

conversión, hábito con credo. Por ello, el paralelismo mecánico que algunos 

intentan construir entre “obedientes” y “creyentes”, basándose únicamente 

en la forma adjetival de las palabras, no tiene fundamento ni en la gramática 

ni en la teología del Nuevo Testamento. El hecho es que no puede aplicarse 

la obediencia y la fe de la misma manera. La obediencia es universal y se 

espera de todos los hijos, porque pertenece a la estructura del hogar y puede 

ejercerse desde la niñez. La fe pertenece al ámbito espiritual, y surge 

únicamente cuando el individuo ha alcanzado la capacidad para entender y 

abrazar el evangelio. Por tanto, no se puede exigir que todos los hijos posean 

fe de la misma manera en que se exige que todos obedezcan. Son realidades 

distintas, con funciones distintas, y con alcances distintos. Pretender que un 

adjetivo gramatical obligue a equiparar la obediencia doméstica con la fe en 

Cristo es desconocer la diferencia esencial entre lo que la autoridad paterna 

puede demandar y lo que solo el evangelio puede producir. La obediencia 

puede requerirse; la fe no puede forzarse. En consecuencia, el adjetivo 

“creyentes” en Tito 1:6 no demanda una uniformidad espiritual absoluta 

entre todos los hijos del candidato, sino evidencia de fe en aquellos que ya 

han alcanzado la madurez para creer, y un hogar libre de rebeldía o 

disolución. El paralelismo artificial con Efesios 6:1 no aporta claridad al 

texto; al contrario, lo distorsiona. 

Luego, Gerver intenta sostener que, así como en 1 Corintios 16:1 la expresión 

“los santos” se refiere a un grupo completo que no puede ser reducido, de la 

misma manera en Tito 1:6 el adjetivo “creyentes” debería aplicarse 

necesariamente a todos los hijos del candidato y no a uno solo. Pero su 

paralelismo es artificial y no considera el funcionamiento real del lenguaje ni 

el sentido contextual de los textos que pretende comparar. 



74 
 

En 1 Corintios 16:1, Pablo ordena una colecta “para los santos”. Ahora bien, 

¿significa esto que la iglesia está obligada a ayudar a todos los santos 

existentes en la congregación o en toda la región, sin excepción y de manera 

simultánea? De ningún modo. La ayuda no se distribuye en virtud de que los 

destinatarios sean “santos”, sino en virtud de que sean santos necesitados. Si 

una congregación tiene veinte santos y solo uno requiere ayuda, la 

congregación cumple plenamente con el mandato apostólico al socorrer a ese 

único hermano, mientras los otros diecinueve, no estando en necesidad, no 

son objeto de la colecta. Es evidente, pues, que el adjetivo “santos” no obliga 

a una aplicación universal a cada uno de los individuos incluidos bajo la 

categoría, sino que describe la clase a la que pertenecen quienes pueden ser 

ayudados cuando existe razón para ello. 

Además, dentro del propio versículo, la frase “los santos” funciona 

sintácticamente como un sustantivo plural, tratándose de un grupo nominal 

cuyo núcleo no es el artículo, sino el adjetivo sustantivado. En ese caso, 

“santos” nombra personas, y su sentido concreto puede modificarse por otros 

adjetivos o complementos que determinen quiénes entre ellos son objeto de 

la acción mencionada. Así, la expresión “los santos necesitados” identifica a 

aquellos dentro del grupo general que deben recibir la ayuda de la colecta. 

No se trata de una ayuda universal a todos los santos por el mero hecho de 

ser santos, sino de una ayuda focalizada en quienes, además de ser santos, se 

hallan en necesidad. 

Aplicado esto a Tito 1:6, la falacia del argumento de Gerver queda evidente. 

El adjetivo “creyentes” no actúa como un cuantificador que obligue a que 

cada hijo del candidato sea creyente. De la misma manera que solo los 

“santos necesitados” son objeto de ayuda, también el adjetivo “creyentes” se 

aplica a aquellos hijos que han alcanzado la madurez suficiente para creer. 

El requisito no exige que todos los hijos posean la misma condición espiritual 

al mismo tiempo, sino que en la casa del candidato exista fe visible en quienes 

ya tienen la capacidad de manifestarla. En otras palabras, si entre veinte 

santos se ayuda a uno por ser necesitado, se cumple el mandamiento de 1 

Corintios 16:1; y si con tres hijos, uno, por madurez, es creyente y los otros, 

siendo aún menores, viven en sujeción, también se cumple Tito 1:6. La Biblia 

no exige uniformidad absoluta en la condición espiritual de los hijos, del 

mismo modo que no exige ayuda indiscriminada para todos los santos. Exige 

discernimiento, madurez y coherencia espiritual en la vida del candidato y 



75 
 

en la estructura de su hogar. La interpretación rígida de Gerver, que pretende 

forzar una uniformidad que el texto no demanda, no solo es contraria a la 

gramática, sino a la lógica pastoral de las epístolas. 

Pero, si en 1 Corintios 16:1 la iglesia debe ayudar “a los santos”, ¿está obligada 

a ayudar a cada uno de los santos, sin excepción, incluso a los que no tienen 

necesidad para que no quede ninguno fuera? En 1 Corintios 16:1, ¿por qué 

Pablo dice “los santos” si la iglesia solo ayuda a los “santos necesitados”? 

Si el adjetivo “santos” no obliga a que todos reciban la misma acción, ¿por 

qué el adjetivo “creyentes” obligaría a que todos los hijos tengan la misma 

condición? En 1 Corintios 16:1, la expresión “los santos” funciona como 

sustantivo. Si el adjetivo “santos” puede funcionar como sustantivo sin 

obligar a la iglesia a tratar a todos los santos por igual, ¿por qué el adjetivo 

“creyentes” no podría aplicarse solo a los hijos que tienen edad para creer? 

¿Puede un niño de dos años ser “creyente”? ¿Puede un padre exigir 

obediencia de sus hijos pequeños? ¿Puede un padre exigir fe? Si “obedientes” 

describe una cualidad universal en los hijos, ¿por qué “creyentes” debería 

funcionar igual si la fe no puede imponerse por disciplina? Si un hombre 

tiene tres hijos, entre los cuales hay dos pequeños y todos están sujetos pero 

el mayor es creyente, ¿en qué parte del texto Pablo exige que los tres hayan 

alcanzado la misma madurez espiritual al mismo tiempo? ¿Nos puede 

mostrar en el texto la palabra “todos” o la frase, “cada uno”? Si la iglesia que 

ayuda a un solo santo necesitado cumple 1 Corintios 16:1, ¿por qué un 

hombre que tiene un solo hijo creyente y dos menores sujetos no cumpliría 

Tito 1:6? Si el plural “santos” en 1 Corintios 16:1 no obliga a la iglesia a ayudar 

a todos y cada uno de los santos, ¿por qué el plural “creyentes” en Tito 1:6 

obligaría a que todos los hijos sean creyentes? La gramática es la misma. ¿Por 

qué cambia la interpretación? Si un padre tiene un hijo adolescente que ha 

creído, y un hijo de tres años que no puede creer, ¿es el padre culpable de 

que el niño pequeño aún no haya alcanzado la capacidad de creer? 

El error adicional de Gerver es suponer que, si el padre tiene tres hijos, 

forzosamente los tres deben ser creyentes. Pero eso también es falso. El 

plural en Tito 1:6 no funciona como cuantificador exhaustivo, sino como 

descripción de condición. El pasaje no dice: “todos los hijos, sin excepción, 

deben ser creyentes”; dice: “tenga hijos creyentes”. Pablo no usa “todos” ni 

“cada uno” ni un adjetivo distributivo. Si uno de ellos tiene edad para creer 



76 
 

y ha creído, el hombre cumple con el requisito. Si otro es demasiado pequeño 

para haber creído, pero vive en sujeción y sin rebeldía, también está 

contemplado en el requisito. 

Luego, Gerver insiste en que la discusión debe limitarse exclusivamente a 

Tito 1:6, como si el pasaje funcionara aislado de todo el resto de la enseñanza 

apostólica. Su objetivo es evidente, mientras permanezcamos encerrados en 

un solo versículo, podrá forzar sobre él una interpretación que no resiste 

comparación con el cuadro completo de las Escrituras. Sin embargo, el texto 

inspirado nunca autoriza ese método. La verdad bíblica no nace del 

aislamiento, sino de la armonía. El propio salmista declara, “La suma de tu 

palabra es verdad” (Salmo 119:160). La autoridad divina se manifiesta en 

conjunto, no por amputación textual selectiva. 

Cuando consideramos Tito 1:6 y 1 Timoteo 3:4 juntos, el cuadro es claro y 

equilibrado. En Tito se exige evidencia espiritual entre los hijos, diciendo, 

“hijos creyentes”, y en Timoteo se exige evidencia de disciplina y orden, 

diciendo, “en sujeción con toda honestidad”. Ambos textos describen el 

mismo hogar desde dos ángulos distintos, fe y obediencia. Ninguno 

contradice al otro, y ninguno establece una exclusión respecto al número 

exacto de hijos que ya han creído, ni obliga a que todos se encuentren en la 

misma etapa espiritual. Si un hombre tiene tres hijos, y todos están en 

sujeción, entonces cumple plenamente el requisito de 1 Timoteo 3:4. Si uno 

o dos de esos hijos han alcanzado la madurez suficiente como para creer y 

obedecer al evangelio, entonces cumple igualmente Tito 1:6. No hay conflicto 

entre ambos textos; hay complementación. El hogar de ese hombre muestra 

fe en aquellos que han crecido y obediencia en todos, lo cual es precisamente 

lo que Pablo demanda del candidato al ancianato. La pretensión de Gerver 

de limitarse únicamente a Tito 1:6 no nace de la exégesis, sino de la necesidad 

de mantener una interpretación que se deshace en cuanto se observa la 

armonía apostólica. La Escritura no nos permite leer Tito contra Timoteo ni 

Timoteo contra Tito. Nos obliga a recibir ambos como parte de un mismo 

diseño divino. La casa del anciano no debe mostrar uniformidad matemática, 

sino madurez espiritual en aquellos que han llegado a la edad de 

manifestarla, y orden moral en todos. Esa es la enseñanza conjunta de Pablo, 

aunque algunos intenten reducir la Biblia a un solo versículo para sostener 

su propia doctrina. 



77 
 

Finalmente, el salto de Gerver hacia “fieles a su padre” no solo es 

injustificado, sino que carece por completo de base gramatical. El texto no 

dice “fieles al padre”, ni “obedientes al padre”, ni “disciplinados por el 

padre”. Dice “πιστά”, la palabra neotestamentaria normal para “creyentes”, 

utilizada más de una docena de veces para hablar de cristianos. El intento de 

restringir la palabra a una fidelidad doméstica no está en el griego; está 

únicamente en la necesidad del expositor de sostener una interpretación 

preestablecida. Por tanto, el argumento de Gerver de que el adjetivo “no se 

puede modificar” y que, por tanto, obliga a que todos los hijos sean creyentes, 

es un error lingüístico y exegético. La concordancia gramatical no dicta la 

cantidad real de hijos, ni obliga a una uniformidad espiritual absoluta en 

todos ellos. El texto exige fe en los hijos que tienen edad y capacidad para 

creer, y disciplina en todos. Así se cumplen simultáneamente Tito 1:6 y 1 

Timoteo 3:4. El resto es artificio doctrinal para evitar aceptar lo que el texto 

dice. 

CONCLUSIÓN. 

El debate que ha iniciado Gerver en mi ausencia, no ha revelado algún error 

en mi exposición, sino en su método. La carta a Tito presenta requisitos 

claros para ancianos, siendo hombres capaces de gobernar su casa con 

dignidad, con hijos en sujeción e hijos creyentes, porque el Espíritu Santo 

escogió cuidadosamente términos diferentes pero complementarios. Esa 

diferencia no es un accidente, es intención inspirada. Pretender que 

“creyentes” y “sujetos” son equivalentes es ignorar el griego, violar el 

contexto y forzar a Pablo a hablar como no habló. Los campos semánticos de 

“πιστά” (creyentes/fieles) y “ὑποταγή” (sujeción) no son intercambiables en 

ningún diccionario serio, ningún léxico respetado y ningún pasaje del Nuevo 

Testamento. La idea de que “creyentes” significa “obedientes al papá” es uno 

de esos inventos doctrinales que nacen cuando el texto contradice la teoría y 

la teoría decide corregir al texto. A esto se suma el absurdo histórico de 

afirmar que Tito estableció diáconos “inmediatamente” basándose en 1 

Timoteo. Pero, Tito no recibió requisitos de diáconos. No tiene instrucciones 

para diáconos. No existe ningún indicio histórico de que leyera al mismo 

tiempo su carta y la de Timoteo. Así no funcionaban las comunicaciones del 

primer siglo. Las cartas llegaban cuando llegaban, se leían cuando se recibían 

y se obedecían después de ser entendidas. Colosenses 4:16 deja esta verdad 

tallada en piedra, la lectura precede la obediencia. Solo en la imaginación 



78 
 

doctrinal de Gerver existe la idea de iglesias obedeciendo documentos que 

no tenían, líderes aplicando instrucciones que no conocían y obreros 

estableciendo cargos que Dios no les ordenó “inmediatamente”. 

Finalmente, la Escritura es severa con quienes se atreven a añadir a la 

Palabra. La Biblia advierte contra inventar órdenes, atribuir a los siervos de 

Dios acciones que Él no mandó y construir doctrinas sobre silencios que el 

Espíritu Santo no autorizó. Para defender su tesis, Gerver necesita un Tito 

desobediente, imprudente y creador de mandamientos propios. Pero el Tito 

de la Biblia es otra cosa, es un colaborador fiel, sumiso al texto recibido y 

cuidadoso de hacer solo lo que Pablo le mandó. La interpretación honesta 

inclina la rodilla ante el texto, no ante la imaginación. Y cuando se lee Tito 

como Dios lo inspiró, no como algunos quisieran que fuera, la conclusión se 

vuelve evidente, la doctrina que Gerver intenta construir no se sostiene en el 

griego, no se sostiene en el contexto, no se sostiene en la historia, no se 

sostiene en la lógica y, sobre todo, no se sostiene en la Escritura. 

Bueno, estaremos al pendiente de las futuras exposiciones de Gerver sobre 

esa su falsa doctrina, o sobre su intención fallida de refutarme. Espero que 

tenga el valor de hacer al menos una grabación en audio que sea clara, y de 

fácil acceso para que podamos considerar sus palabras, con el mismo tiempo 

y oportunidad que él se tomó para analizar mis palabras.  

 

Ω 

 

 

Volviendo a la Biblia 

www.volviendoalabiblia.com  

Viernes 14 de noviembre, 2025 

© 2026 Lorenzo Luévano Salas 

Se autoriza la distribución gratuita de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido 

 

A menos que se indique lo contrario, todas las citas  

bíblicas son tomadas de la versión Reina-Valera © 1960 Sociedades Bíblicas en América Latina 

© renovado 1988 Sociedades Bíblicas Unidas. Utilizado con permiso 

http://www.volviendoalabiblia.com/

