REFUTACION DEL ANALISIS DE
GERVER GIOVANNI REYES
QUE HIZO A MIS RESPUESTAS SOBRE
TITO 1:6 Y 1 TIMOTEO 3:4

Por

Lorenzo Luévano Salas

Introduccion.

Me hicieron llegar un par de audios, uno de muy mala calidad, y el otro un
poco mejor, donde el hermano Gerver Giovanni Reyes, quien es uno de los
varones de la iglesia en El Pedregal, Amatitlan, Guatemala, estuvo haciendo
un “anélisis” a mis respuestas que presenté en una clase biblica en linea el 24
de agosto de 2025, la cual me solicitaron los hermanos de la misma
congregacion. Yo desconocia que las preguntas tenian la intencion original
de exponer ciertos errores sobre mi postura de que los “hijos” de Tito 1:6 son
“creyentes”. Pero, ahora que me he enterado sobre esa intencién original en
el corazon de nuestro hermano Gerver, y dado que expuso su analisis
publicamente para intentar refutar mis argumentos y respuestas, ahora es
mi turno de hacer una apologia de mis argumentos, refutando los suyos, y
exponiendo los diversos errores de su exposicion.

Lamentablemente, no es posible hacer una revision detallada de los audios,
porque uno de ellos tiene muy mala calidad de grabacion, y ambos son una
exposicion confusa de ideas. Si alguno de los argumentos que plantea el
hermano Gerver no representan la idea que €l tenia originalmente, no sera
responsabilidad mia el que su idea sea entendida mal, serd su
responsabilidad por la manera en que él expres6 sus declaraciones.

Antes que nada, debo dejar claro que esta defensa no representa algin
conflicto personal con el hermano Gerver. Ya son varios afios que lo conozco,
y jamas hemos tenido algun conflicto personal entre ambos. Esta obra es
nada mas mi defensa ante el “analisis” y objeciones que él realizo
publicamente de mis respuestas. Por otro lado, y dado que este asunto es
doctrinal, y siendo que €l también cuestiona reiteradamente el por qué no



hago publica mi postura de que Tito 1:6 habla de hijos “creyentes”, debo
también sefialar que es errada la impresion incorrecta que él quiere sembrar
sobre nuestra conducta en relacion a este asunto, como si yo tuviese algin
temor por decir publicamente que creo lo que dice Tito 1:6, en que el texto
habla de “hijos creyentes”. Entonces, y para evitar esa suspicacia, comparto
esta obra publicamente para quien tenga el deseo de estudiar sobre esta
cuestion. Una vez aclarado esto, paso a revisar las grabaciones.

Grabacion del 9 de noviembre de 2025.

Voy a presentar las declaraciones del hermano Gerver con tipo de letra
distinto al mio, y con sus comentarios al centro de la pagina, para luego
presentar mi defensa, mis objeciones y aclaraciones que sean pertinentes.
Espero que esta obra sea de edificacion, instruccion y crecimiento en nuestro
conocimiento y aplicaciéon de la voluntad de Dios.

Sobre las preguntas que se me hicieron sobre el tema de Tito 1:6, el expositor
confiesa lo siguiente:

Gerver: “Las preguntas fueron formuladas de tal manera que...
he... llevar al hermano a ponerlo contra la pared, a encerrarlo,
d... que se dé cuenta doénde tiene que notar él... 2si¢ Dénde tiene
que... dénde, déonde se ha negado a explicarnos. 3Si¢ Es una
estrategia, es una astucia.”

El hermano Gerver dice a sus oyentes que él ha actuado con “astucia”, lo cual
es lamentable cuando se trata de diferencias entre hermanos en Cristo. En el
Nuevo Testamento, la astucia no aparece jamas como una virtud en el
manejo de la verdad revelada, sino como una practica asociada a la
distorsion, al engano y a la manipulacion del oyente. Pablo es tajante cuando
afirma, diciendo, “Antes bien, renunciamos a lo oculto y vergonzoso, no
andando con astucia, ni adulterando la palabra de Dios, sino por la
manifestacion de la verdad recomendandonos a toda conciencia humana
delante de Dios” (2 Corintios 4:2). La oposicién que establece el apodstol es
clara; o se manifiesta la verdad con transparencia, o se recurre a la astucia;
ambas cosas no pueden coexistir sin traicionar el evangelio. Cuando un
expositor se jacta de su “astucia” en una controversia doctrinal, confiesa,
quiza sin advertirlo, que ha preferido la habilidad retoérica por encima de la
claridad biblica. Esa actitud no edifica al cuerpo de Cristo, sino que lo



confunde. Pablo advierte precisamente contra este peligro al describir a
creyentes inmaduros como aquellos que son llevados “por todo viento de
doctrina, por estratagema de hombres que para enganar emplean con astucia
las artimanas del error” (Efesios 4:14). La astucia, en este contexto, no es una
destreza neutra, sino el instrumento mediante el cual el error se disfraza de
verdad y se presenta como ensefianza legitima. iPero no lo es! El contraste
biblico no deja lugar a dudas. La verdad se comunica con sencillez, claridad
y honestidad intelectual; el error necesita rodeos, juegos semanticos y
maniobras calculadas. Por eso Pablo exhorta a hablar “la verdad en amor”
(Efesios 4:15), no la verdad con astucia, ni la verdad con trampas retéricas,
ni la verdad administrada estratégicamente para ganar una discusion. La
verdad no necesita ser protegida por la astucia, porque su fuerza reside en su
fidelidad al texto inspirado, no en la habilidad del expositor. Otros textos
refuerzan esta amonestacion. En 2 Corintios 2:17, Pablo se distancia
explicitamente de quienes “medran falsificando la palabra de Dios”, y en 1
Tesalonicenses 2:3 declara que su exhortacién “no procedi6é de error ni de
impureza, ni fue por engafno”. La linea apostoélica es consistente, indicando
que el maestro fiel no opera con dobles intenciones, ni con tacticas ocultas,
ni con artificios diseniados para arrinconar al oyente. Su autoridad descansa
en la verdad misma, expuesta a la luz. En el terreno del estudio doctrinal
entre hermanos, apelar a la astucia no es sefial de profundidad, sino de
debilidad. Revela que el argumento no se sostiene por su propio peso y
necesita ser ayudado por maniobras externas al texto. En lugar de promover
unidad en la verdad, la astucia produce sospecha, desconfianza y division,
exactamente aquello contra lo cual el apostol advierte cuando llama a la
iglesia a crecer en madurez y estabilidad doctrinal. Por tanto, cuando un
hermano presume de haber actuado con astucia en una controversia biblica,
no se coloca del lado del método apostolico, sino del lado de aquello que
Pablo explicitamente rechaz6. La verdad de Dios no se defiende con astucia,
sino con fidelidad; no se impone con estrategias, sino que se propone con
claridad; no se protege con trucos, sino con una exposicion honesta del texto
sagrado. En asuntos doctrinales, la astucia no es virtud, es censura.

El hermano Gerver confiesa también, que sus preguntas no eran para
aprender, sino para ponerme “contra la pared”, para “encerrarme”, y asi,
segun €l, yo me diera cuenta de que me he negado a explicar no sé qué cosa.
Notese el curso de sus palabras, “de tal manera que... dénde se ha negado a
explicarnos”. Es importante que usted entienda la “estrategia” que nuestro



errado hermano tuvo con sus preguntas. El us6 de “astucia”, dice, para que yo
me enterara, me diera cuenta, me percatara que me he “negado” a explicar lo
que él no aclara en su exposicion. Por tanto, y dado que las preguntas no me
llevaron a mi a darme “cuenta” de que me he “negado” a explicar no sé que
cosa, entonces tales intentos de ponerme “contra la pared” fracasaron
rotundamente. Esto es asi, porque hasta el dia de hoy no sé que cosa yo no
quise explicar, y Gerver tampoco lo aclara aqui. Si hubo algo a lo que yo me
haya “negado” explicar, todavia no sé qué fue eso que yo no quise explicar. El
hermano debié evitar la “astucia”, y haber sido claro ese dia en que
supuestamente me negué a explicar algo que él dice que me negué a explicar.
¢Por qué no fue claro, y me dijo en tantas y cuantas palabras, que yo me
estaba negando a explicar eso que él dice que yo me negué a explicar? ¢Cual
es la agenda del hermano al exponerme publicamente como alguien que se
niega a explicar algo que €l dice me negué a explicar? ¢Qué quiere lograr al
usar de “astucia” para darme cuenta y notar déonde me he negado a explicar
algo? Si con las preguntas él fracas6 en que yo notara o me diera cuenta
donde me he negado a explicar algo, con este “andlisis” el asunto todavia es
peor. Pues ademas de ser sus palabras bastante confusas y dificiles de
relacionar, todavia se atreve a informar sobre su intencién, pero en mi
ausencia, y asi, yo siga sin saber o darme cuenta dénde me negué a explicar
lo que segun él no quise explicar. Este proceder es inmoral, es vergonzoso. Y
lo es, porque no solamente revela la verdadera intencion que él tuvo al
hacerme preguntas, sino que ademas me mal representa, al acusarme
publicamente y en mi ausencia de haberme yo negado a explicar lo que segin
él no quise explicar. Es facil decir que yo no quiero explicar tal o cual cosa no
estando yo presente, ¢verdad? Es facil argumentar en mi contra mientras
estoy ausente, éverdad? (cfr. 2 Corinitos 10:1) Pero, oportunidad tuvo el
hermano Gerver para indicarme esas supuestas faltas, y no lo hizo. Lo hace
ahora, pero cuando no estoy escuchando lo que él tenga que decir al respecto.
El estuvo presente mientras yo decia lo que él ahora contesta en mi ausencia,
sin importarle que no estando yo presente, no le pueda contestar nada. Desde
luego, €l se justifica poniendo de ejemplo los repasos y refutaciones en los
que he participando en video, donde no estdn presentes aquellos que son
refutados. Sin embargo, hay una falsa analogia aqui. Si en los repasos que yo
he realizado, no estan aquellos que son refutados, no es porque asi lo haya
yo decidido, sino porque ellos no tienen interés alguno en estar presentes.
Siempre que participado en eso, siempre tenemos la apertura para que el o



los hermanos involucrados participen, y siempre nuestra exposicidon esta
claramente disponible, para que él o ellos puedan estudiarla y responderla si
lo desean. é¢Nota usted la diferencia? Aqui, me llegaron unas grabaciones de
mala calidad, porque un hermano tuvo la idea de grabar lo que Gerver estuvo
diciendo; pero, ¢qué pasa si tal hermano no lo hace? Afortunadamente, tengo
las grabaciones y puedo responder a sus declaraciones en lo que sea
entendible.

Gerver: “En la refutacién pasada, yo me tomé la tarea de mostrar
que en ningun momento, ningun, ningun texto paralelo, donde se ha
tocado el mismo tema y el mismo evento, van a aparecer,
exactamente iguales en la Escritura. Nunca, jamds lo va a poder
probar. No hay un texto en la Biblia, que sea paralelo a otro, que
hable sobre el mismo tema, y sobre el mismo evento, que se hayan
escrito exactamente iguales a como él quisiera, para aceptar que,
entonces, los requisitos de Tito son los mismos requisitos de Timoteo.”

El habla de una “refutacién pasada”, la cual desconozco. Y bueno, es facil
refutarme cuando yo no estoy presente, ni puedo presentar defensa de esa
supuesta refutacion. Por lo pronto, aqui puedo responder lo que me hicieron
llegar, segiin creo, de contrabando, pues ni siquiera eso pudo el hermano
conceder. Este proceder no es correcto, es carnal.

El segundo desatino en las afirmaciones que hace aqui el expositor, es el que
dice que “ningun texto paralelo, donde se ha tocado el mismo tema, y el mismo evento,
van a aparecer exactamente iguales en la Escritura. Nunca, jamds lo va a poder probar”.
Y bueno, si él dice que “nunca” aparecen pasajes paralelos exactamente
iguales, y que “jamés” lo voy a poder probar, bastard con mostrar un solo
ejemplo donde textos paralelos aparecen exactamente iguales, y con eso sera
suficiente para demostrar que esta declaracion absoluta del expositor es
errada, poniendo en evidencia, ademas, su ignorancia.

TEXTOS PARALELOS
Con oraciones, frases y términos idénticos
2 Reyes 19:2 Isaias 37:2
‘Y envié a Eliaquim mayordomo, a Sebna ‘Y envié a Eliaquim mayordomo, a Sebna
escriba y a los ancianos de los sacerdotes, escriba y a los ancianos de los sacerdotes,
cubiertos de cilicio, al profeta Isaias hijo de cubiertos de cilicio, al profeta Isaias hijo de
Amoz’ Amoz.”




El expositor ha dicho que “ningin texto paralelo, donde se ha tocado el mismo tema,
y el mismo evento, van a aparecer exactamente iguales en la Escritura”, y bueno, le
acabo de citar dos textos paralelos, del mismo evento, donde palabra por
palabra aparecen “exactamente iguales”. Gerver dice que eso “nunca” sucede,
pero vemos que su declaracion es errada. ¢Va a confesar publicamente que
yo he demostrado que si hay textos paralelos en las Escrituras exactamente
iguales? ¢Reconocera su ignorancia? Y no se trata de un solo texto. Jesus dijo
en Mateo 16:24: “Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si mismo, y tome Su
cruz, y sigame”. Por su parte, Marcos 8:34, siendo un texto paralelo del mismo
tema y evento, nos dice que Jesus declaro6: “Si alguno quiere venir en pos de mi,
niéguese a si mismo, y tome su cruz, y sigame”. iSon idénticos! Tanto Mateo como
Marcos, registran lo que Jesus dijo, y lo hacen con las mismas palabras. Por
su parte, en Lucas 9:23, leemos que Jesus, dijo: “Si alguno quiere venir en pos de
mi, niéguese a si mismo, tome su cruz cada dia, y sigame”. Textos que dicen
exactamente lo mismo, con exactamente las mismas palabras. El expositor
dice que eso “nunca” sucede, ¢le creera usted, luego que he demostrado que si
hay textos paralelos que dicen exactamente lo mismo, y con las mismas
palabras?

Es interesante que en la cuestion de Tito 1:6 y 1 Timoteo 3:4, estan en
consideracion dos términos griegos, a saber, “Umotayli” y “motd”. El
hermano cree que estos términos significan lo mismo, a pesar de que son
términos diferentes. Y para justificar su error, él dice que “nunca” los textos
paralelos usan términos exactamente iguales, y aqui he demostrado que esa
idea es falsa. Pero, mostremos otro ejemplo. En el Salmo 22:18, leemos el
término griego “Olepepioavto”, y en el texto paralelo de Mateo 19:35, leemos
exactamente la misma palabra: “Oieuepioovto”; y lo mismo leemos en
Marcos 15:24 como en Lucas 23:34 y Juan 19:24. iTextos paralelos con el
mismo término, tanto en griego como en espafiol! En Mateo 21:9, como en
los textos paralelos, Marcos 11:9-10 y Juan 12:13, leemos también la misma
oracion:

e Mateo 21:9 — “EvAoynuévog O £oyduevog £v dvouatt Kvptov”.
e Marcos 11:9 — “EVhoynuévog O £ox0uevog v ovouott kupiov”.
e Juan 12:13 — “cDhOYNUEVOS O £0YOUEVOS £V OVOUOTL KVPLOV”.

Textos paralelos usando las mismas locuciones. Asi que, he demostrado
ampliamente, que la base de Gerver es un fundamento errado. Tito y 1



Timoteo usan términos griegos diferentes, que no son iguales, que no
significan lo mismo; por tanto, la idea del expositor no se sostiene, es
absolutamente equivocada.

Ahora, aunque fuera cierto que ningun texto paralelo nunca usa términos
idénticos, eso no probaria lo que Gerver quiere concluir. El que dos pasajes
sean paralelos, pero no con palabras idénticas, eso no implica
necesariamente que tales palabras signifiquen lo mismo. Para muestra, un
botéon. En 2 Samuel 24:1, dice: “Volvié a encenderse la ira de Jehova contra
Israel, e incit6 a David contra ellos a que dijese: Ve, haz un censo de Israel y
de Juda.” éQuién “incit6” a David? El texto claramente dice que fue “Jehova”.
Subraye la palabra “Jehova”. Tenga en cuenta esta palabra. Ahora, 1 Crénicas
21:1, que es texto paralelo de 2 Samuel 24:1, dice, “Pero Satanas se levanto
contra Israel, e incit6 a David a que hiciese censo de Israel.” ¢Quién “incit6”
a David? El texto dice claramente que fue “Satanas”. Subraye la palabra
“Satanas”, y también tenga en cuenta esta palabra. Aqui tenemos textos
paralelos, con palabras diferentes. Y luego, si aceptaramos el método de
Gerver, deberiamos concluir que “Dios” y “Satanas” significan lo mismo
porque, aunque son palabras diferentes, los textos son paralelos. Si Gerver
afirma que “sujetos” y “fieles” significan lo mismo porque son textos
paralelos que usan palabras diferentes, entonces “Jehova” y “Satanas”,
siendo palabras diferentes, significan lo mismo porque estan en textos
paralelos. ¢Es asi? iClaro que no! Por tanto, el que dos pasajes sean paralelos
y usen palabras diferentes, no implica que tales palabras diferentes
signifiquen lo mismo. Incluso, en textos paralelos que usan a veces la misma
palabra, atin asi esas palabras tienen diferente significado. Por ejemplo, el
lexema “@pwvn” (“sonido”, “voz”) se usa en Hechos 9:7 y en Hechos 22:9.
Textos paralelos que usan la misma palabra; pero, a pesar de eso, tales
palabras similares no significan lo mismo. Mientras que en Hechos 9:7 hace
referencia al “sonido que se emite al hablar”, en Hechos 22:9 sefiala el
“contenido de lo que se habla”. En un texto oyeron que se habld, pero en el
otro dice que no entendieron lo que se dijo. Textos paralelos, con palabras
iguales, pero con significado distinto.

La variacién entre textos paralelos puede expresar, o complemento, o
distincion. Al intentar Gerver refutarme, pretende convertir una observacion
textual (diferencias de redaccidon) en un axioma teolégico, afirmando que si



los pasajes son paralelos, entonces las palabras distintas significan lo mismo.
Eso no se sigue. Eso es una falacia de non sequitur.

La falta de identidad! verbal no demuestra identidad conceptual; al
contrario, muchas veces las diferencias revelan intencion teologica. Si Pablo
emplea dos palabras distintas, es decir, “Omotayf]” y “miotd”, no es porque se
trate de sinonimos accidentales, sino porque desea resaltar aspectos
distintos del caracter del anciano. El paralelismo tematico no cancela la
diversidad semantica.

Es importante senalar que, en la poesia hebrea, el paralelismo precisamente
consiste en repetir lo mismo con variacion verbal, pero esa variacion tiene
matices, no equivalencias absolutas. Por ejemplo, cuando leemos: “Jehova es
mi roca y mi fortaleza” (Salmo 18:2). No son dos sinébnimos idénticos, sino
dos imagenes que amplian la idea. Al intentar Gerver refutarme, confunde
paralelismo retoérico (repeticion con énfasis) con equivalencia seméantica
(identidad de sentido). El hecho de que dos frases sean paralelas no significa
que los vocablos distintos digan lo mismo, sino que se armonizan para
expresar una verdad mas completa. Asi también, Tito y Timoteo armonizan
en el tema de los ancianos, pero con enfoques distintos.

Si Pablo hubiera querido decir lo mismo en ambos textos, habria usado la
misma terminologia, como hace en otros casos (por ejemplo, “irreprochable”
aparece igual tanto en Tito como en 1 Timoteo). La variacion en “Omotayf|” y
“motd” no es casual, ni accidental. El apostol repite lo idéntico cuando quiere
exactitud, y cambia el término cuando quiere matiz. Por tanto, la diferencia
no prueba identidad, sino propoésito diverso.

Ahora, si la variacion de palabras no cambia el sentido, entonces Gerver
concede, sin querer, que los pasajes pueden ser distintos en forma y distintos
en sentido. Pero si afirma que las diferencias no afectan el significado, su
propia queja contra mi exposicion, por hacer notar la diferencia, se vuelve
inatil. Estd peleando contra una distincion que él mismo anula. Gerver se
enredo en el siguiente circulo vicioso:

1. Afirma que los textos pueden variar y decir lo mismo.

1 Es decir, que son “idénticos”.



2. Pero al mismo tiempo, pelea contra mi exposicion precisamente
porque yo sefialo esa variacion.

3. Sirealmente creyera que la variacién no importa, su pelea seria inttil.

4. Pero como discute por la variacion, en el fondo reconoce que si
importa, aunque no lo diga abiertamente.

Se opone a mi por subrayar una diferencia que su propio argumento
considera irrelevante. Eso es una autoflagelacion logica.

Entonces, la idea de que “ningiin texto paralelo aparece exactamente igual”
es facticamente falsa, porque hay paralelos textuales idénticos en la
Escritura. Es hermenéuticamente irrelevante, porque la “no-identidad”
verbal no implica identidad doctrinal. Y también es contraria a la intencién
paulina, que distingue con precision las palabras para expresar aspectos
diferentes del caracter del anciano.

Ademas, el hecho de que dos pasajes sean paralelos no autoriza a borrar sus
diferencias. El Espiritu Santo no repite por error, sino por énfasis; y no varia
por descuido, sino por propoésito. Por tanto, 1 Timoteo 3:4 y Tito 1:6 son
paralelos en tema, pero no son idénticos en contenido. Uno trata la sujecion
familiar, el otro la fe espiritual. Las diferencias no deben eliminarse; deben
respetarse, porque son parte de la revelacion divina.

Gerver: “Y el cuarto punto, que es lo que él no ha mencionado hasta
este momento, y me extraia, mi hermano, porque es que, hermanos,
la escritura, en primera instancia, lo que se debe de considerar
para entender, para indagar, para probar, siempre serd el
contexto inmediato. Y él no lo ha mencionado. ¢Para qué no lo ha
mencionado hasta el dia de hoy2 Pues si, no ha mencionado el
contexto inmediato, él se fue al exterior, 3no? El se fue al contexto
cultural, y no ha mencionado el contexto inmediato, no lo ha hecho,
porque al hacerlo, ahi estd el detalle, el contexto inmediato es el
que rige, y ahi estamos nosotros.”

Aqui el expositor me mal representa, pues si me fui, como dice él, “al
exterior”, en lugar de considerar “el contexto inmediato”, fue para explicar la
razon por la cual existen diferencias entre 1 Timoteo y Tito, en lo que respecta
a los ancianos y diaconos. El “contexto inmediato” no proporciona ninguna
explicacién de por qué las listas son diferentes, o por qué en 1 Timoteo se



incluyen a los didconos y en Tito no. No todo se explica con el “contexto
inmediato”. Gerver, tal vez por ignorancia, nos viene con la falacia de
absolutizar una regla hermenéutica parcial. Es verdad que el contexto
inmediato es una referencia que nos ayuda a interpretar la Biblia, pero no es
la Gnica. La exégesis no se rige por un solo circulo de contexto, sino por una
variedad de circulos concéntricos, tales como el contexto inmediato
(versiculo, parrafo, capitulo), el contexto literario (género, proposito de la
carta, autor, destinatario), el contexto historico y cultural (situacion del
escritor y de los lectores) y el contexto teologico (armonia con el resto de la
Escritura). El expositor toma el primer circulo y lo declara soberano, pero el
mismo Pablo no escribia en un vacio cultural. Si eliminamos el contexto
historico, reducimos las epistolas a enigmas desarraigados. Negar el contexto
cultural e historico es negar la encarnacion del mensaje, y en muchas
ocasiones, la razon de ser de dicho mensaje.

Ademas, el “contexto inmediato” en Tito y Timoteo no puede leerse sin el
trasfondo histoérico y cultural. Pablo no escribi6é dos listas idénticas porque
Timoteo y Tito no enfrentaban los mismos problemas. En Efeso (1 Timoteo),
el desafio era el orden en la casa de Dios (cf. 1 Timoteo 3:15), pues estaba
lidiando con falsos maestros, mujeres ensenando y desobediencia familiar.
Pero, en Creta (Tito), el problema era la corrupciéon moral y doctrinal (cfr.
Tito 1:10-12), familias trastornadas, falsos maestros, incredulidad. Por eso
Pablo varia los requisitos, no cambia la doctrina, sino el enfoque. Hablar de
“contexto inmediato” sin atender al contexto histérico es como leer una carta
personal sin saber a quién ni por qué fue escrita.

Ahora, al querer Gerver refutarme, dice que me fui “al exterior”, al contexto
cultural. Pero el “exterior” al que €l teme, es precisamente el escenario donde
el texto fue escrito. En otras palabras, esta diciendo, “no estudies el mundo
al que el Espiritu ensend, quédate dentro de la pdgina”. Eso es
hermenéuticamente absurdo. Pablo no us6 las mismas palabras porque los
destinatarios vivian en contextos diferentes, y el Espiritu inspiré esas
variaciones por causa de esas diferencias.

Por otro lado, el expositor asume que si el contexto inmediato de Tito 1:6
habla del “anciano” y su “familia”, entonces todas las palabras del pasaje
deben tener sentido doméstico. Pero el contexto inmediato no define el
campo semantico de cada palabra, solo orienta su uso. En el mismo contexto
de Tito 1, “fiel” (pistds) se aplica también a la Palabra (v. 9) y a la fe comtn

10



(v. 4), que son términos espirituales, no domésticos. Por tanto, el contexto
inmediato de Tito no excluye el sentido doctrinal o espiritual, mas bien, lo
refuerza. El contexto inmediato se explica por el historico, no lo anula.

Reitero, negar el contexto historico para privilegiar el inmediato es como
intentar entender el Apocalipsis sin saber nada del imperio romano. Por eso,
no es como el expositor lo quiere representar, como si yo estuviese “huyendo”
del contexto inmediato, y como si el contexto inmediato le diese la razén a él.
Tal representacion es falsa. Y si no, entonces, que nos explique, sin salir del
contexto inmediato, que nos explique la razéon por la cual las listas son
diferentes, y por qué no se mencionan “diaconos” en Tito. Estaré esperando
su respuesta, sin irse a otra parte, sino al contexto inmediato. Ya veremos
qué hace el pobre hermano con eso.

Gerver: “Voy a hablar de algo. Nosotros no estamos cambiando la
palabra pistd. No la estamos cambiando. Lo que ensené, o se estd
ensenando con respecto a la traduccién de esa palabra, utilizando
los interlineales, tanto Lacueva o como el interlineal de Strong, nos
dimos cuenta que entonces la traducciéon, el que tradujo esa
palabra, le agregd que lo pudo haber sido fieles, obedientes y
otras mds que existen ahi como opciones. Nosotros no estamos
cambiando la palabra pistd. No la estamos cambiando. No estamos
cubriendo ahi absolutamente nada.”

Las declaraciones del hermano Gerver son, lingiiisticamente hablando, una
defensa incoherente y gramaticalmente insostenible. Dice “no estamos
cambiando la palabra pistd”, pero todo lo que hace al afirmar que dicha
palabra significa “sujetos al papa”, u “obedientes al papa”, es precisamente
cambiarla, no en su forma griega, sino en su sentido seméantico y doctrinal.
Vamos a exhibir su error punto por punto.

Primero, notemos la confusiéon entre “palabra” y “significado”. Cuando
Gerver intenta refutarme, pretende defenderse diciendo, “No estamos
cambiando la palabra pistd.” Pero nadie lo acusa de cambiar la forma escrita
de la palabra, sino de cambiar su significado. Y en hermenéutica, alterar el
significado es cambiar la palabra. Decir, “no cambié la palabra griega, sélo
le di otro sentido” es como decir, “No cambié la palabra ‘pan’; sélo quise

decir ‘piedra’.” En filologia, el cambio semantico equivale a una sustitucion
léxica. Pablo us6 “motd” (“fieles”, “creyentes”), pero Gerver la redefine como

11



“obedientes a los padres”. Eso no es traduccion; es reinterpretacion
arbitraria. iY él me acusoé de ser arbitrario! El es culpable de lo que me acusa.

Luego dice que su explicacion se basa en “los interlineales de Lacueva y Strong”.
Eso suena técnico, pero es enganoso. Y esto sucede, porque muchos buenos
y bien intencionados hermanos suelen usar las diversas herramientas de la
hermenéutica, como son los interlineales y los 1éxicos, pero lamentablemente
no han entendido su naturaleza, ni tampoco el uso correcto de los mismos. Y
aunque aqui entraria a un terreno sumamente técnico, voy a hacer lo posible
para mostrar el error de nuestro hermano, explicando lo que son y lo que
hacen tanto un interlineal como un léxico. Haré lo posible para que todo
lector entienda, y para que puedan facilmente percatarse del error de nuestro
confundido hermano.

En primer lugar, se debe tener presente que el interlineal no traduce, mas
bien, glosa. ¢Qué significa esto? Bueno, se debe tener presente que un
interlineal biblico es un tipo de texto donde aparece el original (griego,
hebreo o arameo) y, debajo o encima de cada palabra, se coloca una palabra
aproximada en espanol o inglés. Su funcién no es traducir, sino mostrar la
correspondencia gramatical basica entre las lenguas. Por ejemplo, en Tito
1:6, leemos: “tékva motd”, y el interlineal dice algo como: “hijos fieles” o
“hijos creyentes”. Esa palabra que aparece debajo (fieles, creyentes) no es
una traduccion completa, sino una glosa, es decir, una nota breve que sugiere
el sentido general. Una traduccion, por su parte, interpreta el sentido del
texto entero en su contexto sintactico y semantico. Una glosa interlineal solo
indica una equivalencia aproximada de raiz o de uso comun. ¢Qué diferencia
hay? Que la glosa interlineal tiene el proposito de mostrar correspondencia
palabra por palabra, mientras que la traduccién, tiene el propoésito de
comunicar el sentido completo del texto. El nivel de analisis del interlineal
es léxico (palabras sueltas), mientras que el nivel de analisis de la traduccion
es sintactico, semantico y teologico. El contexto de la glosa interlineal esta
ausente, no considera gramatica, ni discurso; mientras que la traduccion
considera el contexto gramatical, historico y doctrinal. La glosa interlineal
nos proporciona una palabra cruda, mientras que la traduccién nos
proporciona un sentido inteligible y fiel al original. De ahi que el interlineal
no traduce, sino que glosa. En otras palabras, es una herramienta didactica,
no exegética. Sirve para orientarse en el texto griego, no para definir
significados. Creo que el siguiente ejemplo nos ayudara a entender mejor la

12



diferencia entre el interlineal y la traduccion. En el texto griego de Juan 3:8,
leemos:

10 vedua dmov O€heL TIVEL
el espiritu donde quiere sopla

Lo que dice el interlineal, debajo de cada palabra griega, es una glosa literal.
Pero, la traduccién dice: “El viento sopla de donde quiere” (RV1960). ¢Por
qué el cambio? Porque el traductor interpreta que “mvedua” aqui significa
“viento”, no “espiritu”. El interlineal no puede hacer eso, porque su funcién
no es interpretar, sino mostrar la palabra griega y su uso mas comun.

Asi que, cuando Gerver intenta refutarme y dice que “Segun el interlineal, pista
puede ser fieles, obedientes y otras mas”, estd cometiendo el error de leer las
glosas como si fueran significados exactos. Ademas, el interlineal puede
mostrar “fieles” o “creyentes”, pero no ofrece definiciones alternativas, y
mucho menos eso de “obedientes al padre”. Los traductores interlineales,
para evitar sobrecargar el texto, usan una sola palabra genérica, pero eso no
significa que todas las palabras parecidas en espanol sean equivalentes. Asi
que, en cuanto a Tito 1:6, no basta con leer un interlineal, pues falta traducir
o interpretar el sentido de la palabra bajo consideracion. En el texto leemos,
“motd”, y la glosa de un interlineal es “fieles”. Por otra parte, el sentido
depende del contexto, donde tenemos opciones tales como “fieles a Dios”
(“creyentes”), o “fieles en servicio” (“confiables”), pero éen donde la palabra
“motd” significa “sujetos” u “obedientes a los padres”? ¢En qué parte del
contexto inmediato, o de algin texto paralelo? La palabra “motd” nunca
significa “sujeto” u “obediente”, porque esa seria otra raiz (hupotasso o
hupekoos). Un interlineal pone una palabra espafiola debajo de la griega para
ayudar a localizarla, pero no indica todos los sentidos posibles ni la precisiéon
contextual. Decir “como el interlineal lo permite” es confundir herramienta
auxiliar con fuente léxica. Los interlineales no determinan significado; so6lo
muestran correspondencia basica.

Ahora, cuando el hermano Gerver habla sobre “el interlineal de Strong”, debo
decir que ino existe! No hay ningin “interlineal de Strong”. Existe la Strong’s
Concordance, que fue diseniada para localizar ocurrencias, no para establecer
significados. Por eso en cada nimero (como G4103 para pistds) aparecen
posibles traducciones en inglés: faithful, believing, sure, true; pero jamas

13



incluye “obedient to the father”. Aqui presento una copia de la pagina 167 de
la Nueva Concordancia de Strong en espanol:

gracia.
4103. motdg pistos; de 3982; obj. digno de confianza, confiable, fidedigno; subj. confiado:—fiel, fielmente, creer,

creyente, verdad.
A104 svamefion 3ot lo. do 4102 . ccooaizac. ol

Strong no dice “obediente”, ni “sujeto”, iy menos “sujeto al papa”! Como
vemos, ni Lacueva, ni Strong dicen “sujetos” u “obedientes”. Si el hermano
Gerver intent6 refutarme citando Lacueva y Strong, donde supuestamente
ley6 las palabras “sujeto” y “obediente”, entonces él debe tener un interlineal
de Lacueva y una concordancia de Strong diferentes a las que se han
publicado. ¢Nos podria dar una fotocopia de tales obras, sobre todo donde él
muestre que la palabra “pista” significa “sujeto” u “obediente” al “papa”? Si
no, entonces es verdad que si estan cambiando lo que la Biblia dice. éPor qué
este desatino del hermano Gerver? Porque lee a Strong como si fuera el
Léxico de Thayer, pero tal proceder es un terrible error metodologico de
principiantes.

Mencionar a “Lacueva” no lo salva. Lacueva tradujo interlineales del griego,
pero sigui6 el sentido de “creyentes” o “fieles”, no “obedientes al padre”.
Citarlo es citar un texto que lo contradice. Entonces, su “uso de interlineales”
es un intento de autoridad técnica sin fundamento lingiiistico.

Cuando el hermano Gerver intent6 refutarme, dijo que “El traductor le agregé
que lo pudo haber sido fieles, obedientes y otras mds que existen ahi como
opciones.”; pero, esta declaracion contiene dos errores. Primero, hay un error
lexicégrafo, porque ningtin 1éxico serio ofrece “obediente” o “sujeto” como
traduccion legitima de pistos/pista. La palabra obediente corresponde a

({3

VITNKO0S” 0 “DIToTA000UEVOS”, no a “motoc”. La raiz “peitho” (de la que
viene “pist6s”) significa “confiar”, “persuadirse”, no “someterse”. El concepto
de “obediencia” puede estar implicado teologicamente en la fe (como en
Romanos 1:5: “obediencia a la fe”), pero no forma parte del significado 1éxico
de pist6s. En segundo lugar, hay un error gramatical. La forma “miotd” en
Tito 1:6 es adjetivo sustantivado plural neutro, concordando con “hijos”. Si
Pablo hubiera querido decir “obedientes” o “sujetos”, tenia dos opciones

griegas directas:

e “Umotaoooueva tekva” (“hijos sujetos”).
e “vmnkoa tekva” (“hijos obedientes”).

14



Ambas palabras las conocia Pablo y las usa en otras cartas (cf. Efesios 6:1;
Colosenses 3:20). El hecho de que no las use en Tito, demuestra intencion,
luego, “miotd” no es “obedientes” o “sujetos”.

Luego, el hermano Gerver, dice: “No estamos cambiando nada; sélo agregamos
que PUDO HABER SIDO fieles u obedientes” (Enfasis agregado). Pero, en el mismo
acto de decir eso, afiade un campo de significado ajeno. El dice “no agregamos
nada”, y luego lista lo que agrega, “obedientes al padre”. Esa frase no existe en
el texto, ni en el griego. Pablo escribid hijos creyentes (tekna pista), no hijos
“fieles a su padre”. Al introducir esa idea doméstica, Gerver hace lo que acusa
a otros de hacer, es decir, insertar en el texto un concepto que no esta. Ahora
resulta, que si yo me quedo en el texto, cuando afirmo que Pablo habla de
“hijos creyentes”, el hermano Gerver cree ser mas fiel, metiendo al texto una
idea y unas palabras que el texto no contiene. ¢Qué le parece?

Consideremos ahora, la prueba contextual, pues con ella destruimos
absolutamente su interpretacion. En Tito 1:6, “miotd” aparece en contraste
con “avvumotakta” (rebeldes, insumisos). Si “miotd” significara “sujetos”, el
texto se volveria tautologico.2 El texto diria algo asi como, “Hijos sujetos que
no sean insubordinados.” Esto es una redundancia sin sentido. Pero si
“motd” significa “creyentes” o “fieles”, el contraste se vuelve logico y
doctrinalmente perfecto, indicando que “hijos creyentes que no sean
libertinos ni rebeldes.”

Ahora, si la idea es identificar en Tito el concepto de “sujecion” que usa
Timoteo, ese concepto no es el de “ser creyentes” o “fieles”, sino el de “no ser
rebelde”, “no insubordinado”. Este podria ser el concepto adecuado, aunque
no absolutamente hablando, pues la “rebeldia” de un hijo, cuando es hacia
los padres, también es hacia Dios, quien manda la sujecion (cfr. Colosenses
3:20; Efesios 6:1, cfr. Romanos 1:30; 11:30). La palabra “sujecién” pertenece
al campo de la conducta disciplinada, la obediencia, el orden, el respeto a la
autoridad. En cambio, “creer” pertenece al campo de la fe personal hacia
Dios. Son dos mundos distintos. Quien confunde “sujecion a los padres” con
“creer en el Sefior” mezcla categorias que Pablo jamas mezcla. La logica
interna de Timoteo es sencilla. En 1 Timoteo 3:4, el anciano debe tener hijos
“Orotoyty”, es decir, obedientes, ordenados, bajo disciplina doméstica. El

2 Tautologia. Enunciado que, con otras palabras, repite lo mismo que ya se ha dicho, sin que aporte nueva
informacién. DRAE. (p. ej., «un regalo gratuito»)

15



énfasis es moral y familiar, no teol6gico. La pregunta no es, “éprofesan fe?”,
sino “érespetan al padre y viven bajo orden?” No se evaltiia su salvacion, sino
su caracter. Por eso, cuando Pablo escribe a Tito, el paralelo natural a la
sujecion no es ser “fieles” o “creyentes”, sino “no rebeldes”, o “no
desordenados”, o “no insubordinados”. Tito 1:6 lo deja claro cuando dice,
“...teniendo hijos creyentes, que no estén acusados de disolucién ni de
rebeldia.” Aqui hay dos aspectos distintos:

1. El espiritual (“fieles” / “creyentes”).
2. El disciplinario (“no rebeldes”).

La parte paralela a 1 Timoteo 3:4 no es “fieles” o “creyentes”, sino “no
rebeldes”. Es exactamente el mismo eje, orden y obediencia. Si alguien busca
un paralelo conceptual con la sujecién de 1 Timoteo, debe buscarlo en la
obediencia y la disciplina, no en la fe. La sujecion hace paralelo con “no
insubordinados”. Jamas con “fieles” o “creyentes”. Ahi es donde puede
encontrar el contexto inmediato del texto paralelo.

Finalmente, el hermano Gerver, dice, “No estamos cubriendo ahi absolutamente
nada”. Pero, en realidad, si esta cubriendo algo, a saber, la exigencia espiritual
de Tito 1:6. Al cambiar “mLotd” por “sujetos”, sustituye un requisito espiritual
(fe en Cristo) por un requisito moral (obediencia humana). Eso cubre, diluye
y oculta la ensenanza del Espiritu Santo. No traduce el texto, lo rebaja.

Asi que, hasta aqui, he demostrado que el hermano Gerver, cambi6 el
significado, aunque diga que no cambia la palabra. Abusé de los interlineales,
confundiéndolos con léxicos. Introdujo traducciones inexistentes, como
“sujetos u obedientes al padre”. Ignor6 la gramatica griega, que ofrece
palabras especificas para “sujetos” y “obedientes”. Rompi6 la 16gica del texto,
volviéndolo redundante, suprimi6 el requisito espiritual, reduciendo el
cristianismo familiar a disciplina doméstica, e ignoro6 el contexto paralelo
real entre 1 Timoteo y Tito, entre la “sujecién” y la “no rebeldia”.

Reitero, traducir “miotd” como “sujetos al padre” no es fidelidad al texto; es
un intento por suavizar el mandato inspirado. Pablo no exigi6 que los hijos
del anciano simplemente se comporten bien; exigio que crean en el Sefior. Y
eso, aunque lo niegue, si es cambiar la palabra en lo Gnico que importa, su
sentido biblico.

Gerver: “Fijense hermanos eso que él cita. Ahi lo escuché usted, yo
lo escribi aqui para... para cédmo se llama, mire pues. Marcos

16



16:16, el que creyere y fuere bautizado; Hechos 2:38, él lo citd,
Arrepentios, y bauticese. Romanos 10:9, si confesares con tu boca
y creyeres en tu corazén. Fijense, hermanos, cobmo va a estar el
asunto aqui. ¢Qué es lo que estamos probando nosotros, en, en
Timoteo, entre, entre el requisito de hijos creyentes por hijos en
sujecion, entre Timoteo y Tito; 2qué es lo que estamos probando?
Que, lo que dijo sobre hijos, a Timoteo, porque, Pablo dijo sobre
hijos a Timoteo, tiene que ser lo mismo, que le tuvo que haber dicho
a Tito sobre los hijos. Eso es lo que estamos probando. 3Si2 Pero él
dice que no, que hay diferencia. Ahora me pregunto yo, el
bautizaos en Marcos 16:16, y el bauticese de Hechos 2:38, zes
igual o no es igual? O gHay diferencia ahi? 3No? No. El creer en
Marcos 16:16, 2no es lo mismo de Romanos 10:9, si o no? iEs lo
mismo! Eso es lo que nosotros estamos tratando de probar, que es
lo mismo con respecto a los hijos.”

Este argumento de Gerver es sumamente facil de refutar, y me sorprende que
no haya varones capacitados en la congregacion para no darse cuenta del
truco barato que usa. El argumenta que, asi como “bautizado” de Marcos
16:16 es lo mismo que “bauticese” de Hechos 2:38, asi “sujecion” y “fieles”
deben ser lo mismo; aunque esto no lo ha probado. Afirmar no es probar, y
hasta el momento no ha demostrado que “sujecién” y “fieles” son lo mismo.
Ademas, al usar mi argumento para demostrar el suyo, nuestro pobre
hermano me mal representa. ¢En qué momento dije que la palabra
“bautismo” de Marcos 16:16 y Hechos 2:38 significan cosas diferentes? Yo
afirmo que “sujecién” y “fieles” son términos diferentes, como lo son
“bautizado” y “Arrepentios”, aunque estan en textos paralelos. iEsto es lo que
él debi6 haber refutado!

Entonces, le pregunto, ¢la palabra “bautizado” de Marcos 16:16 significa lo
mismo que “Arrepentios” de Hechos 2:38? éLa palabra “Arrepentios” de
Hechos 2:38, significa lo mismo que “confesares” de Romanos 10:9? ¢Son o
no son lo mismo? ¢Por qué no son lo mismo, si estan en textos paralelos?
Que nos explique. Luego, su argumento tramposo de comparar la misma
palabra de Marcos 16:16 y Hechos 2:38, no refuta mi argumento. El
argumento que Gerver cree estar refutando, es nada mas su hombre de paja.
Cuando él refute mi argumento, y demuestre que palabras diferentes, como
“bautizado” de Marcos 16:16 y “Arrepentios” de Hechos 2:38 significan lo

17



mismo, entonces habra demostrado que mi argumento es incorrecto; pero
en tanto no lo demuestre, entonces mi argumento queda en pie.

Es lamentable que Gerver tuvo que torcer mi explicacién de los pasajes
paralelos que se complementan, como si yo estuviese diciendo que las
palabras “bautizado” y “bauticese” significan cosas diferentes. Asi que, o0 no
entendi6é mi explicacion, o a proposito torcié mi argumento para hacer creer
a los hermanos que me estaba refutando. Es importante, mis estimados
hermanos, que noten que la palabra “sujecion” de 1 Timoteo no aparece en
Tito 1:6. El término de Tito es “fieles” o “creyentes”; pero la palabra de 1
Timoteo es “sujecion”. Y son tan diferentes como lo son las palabras
“bautizado”, y “Arrepentios”, y “confesare”. Esta es una verdad objetiva, y no
puede ser refutada, a menos que demuestre que “bautizado” (Marcos 16:16),
“Arrepentios” (Hechos 2:38), “confesares” y “creyeres” (Romanos 10:9)
significan lo mismo. éProbara esto nuestro despistado hermano? Ya lo
veremos.

Pero hay mas todavia. Cuando Gerver pregunta, “sEl creer en Marcos 16:16 no
es lo mismo que el creer en Romanos 10:92” Y él pregunta esto porque no es una
pregunta dificil de contestar. La respuesta es obvia. El sabe que la respuesta
es positiva, porque en ambos pasajes, “creer’ tiene el mismo verbo
(“motevw”). Pero ese ejemplo no prueba nada sobre Tito 1:6 y 1 Timoteo 3:4,
donde el contraste es entre “motd” y “Omotayii’, es decir, entre palabras y
campos semanticos distintos. Lo que Gerver hace es trasladar una semejanza
verdadera entre pasajes que usan la misma palabra (“creer”) a un campo
donde no aplica (“miotd” y “Omotayf}”), como si el solo hecho de haber
encontrado un ejemplo de sinonimia garantizara sinonimia en todo lugar.
Eso es una falacia por extension indebida.

Gerver: “Lo que nosotros estamos probando es que, creyentes, alli
en Tito 1:6 es fieles, con el contexto inmediato, 2a quienes? A los
padres. Esa es la base de nosotros. El contexto inmediato. De ahi
no nos movemos, del contexto inmediato.”

Segun Gerver, la palabra “fieles” es en referencia a los “Padres”, lo cual es
incorrecto. Leamos el texto de Tito 1:6, para mostrar el error de esta
interpretacion, y dado que nuestro hermano insiste en que la palabra debe
ser “fieles”, asi la estaremos mostrando en el texto. El texto dice: “el que fuere

18



irreprensible, marido de una sola mujer, y tenga hijos fieles que no estén
acusados de disolucion ni de rebeldia”.

Una vez que hemos leido el texto, con la palabra “fieles”, éen qué parte del
“contexto inmediato” lee usted la palabra “padres”, o la frase, “a los padres™?
Eso no dice el texto biblico, ni el “contexto inmediato”. Vamos profundizar un
poco mas en esto, para mostrar que la idea de ser “fieles a los padres”, es
absolutamente extrana al texto biblico y al “contexto inmediato”.

En el Nuevo Testamento, la expresion “a los padres” aparece cuando el texto
realmente quiere hablar de obediencia o sujecion doméstica. Y siempre va
acompafnada de verbos de obediencia, preposiciones explicitas, o un dativo
que senala claramente el destinatario de la accién. En griego existe
vocabulario especifico para esa idea, y el Nuevo Testamento lo usa sin
titubeos. Por ejemplo, en Efesios 6:1, leemos, “Hijos, obedeced a vuestros
padres en el Senior”. En Colosenses 3:20, también dice, “Hijos, obedeced a
vuestros padres en todo”. En estos pasajes, la frase aparece en castellano
porque aparece en el griego, que dice, “totc yovebowv”, dativo plural
masculino, introducido por un verbo de obediencia (“Orokovw”). Es decir, el
texto, la gramatica y la sintaxis trabajan juntos para producir la frase “a los
padres”, porque el contexto trata de obediencia doméstica y se expresa
mediante los recursos naturales del idioma.

Pero en Tito 1:6, Pablo no escribe nada semejante. La frase griega es
simplemente, “tékva motd” (“hijos fieles/creyentes”). No aparece el dativo
“a los padres”. No aparece un verbo de obediencia. No aparece una
construccion preposicional que sefale subordinacion. No aparece un
participio que indique sumision. Lo Gnico que hay es un sustantivo (“hijos”)
acompafiado de un adjetivo (“creyentes/fieles”). La gramatica castellana
tampoco permite introducir sin permiso sintactico un complemento
indirecto que el texto no trae. Si yo digo, “hijos fieles”, eso significa que los
hijos son fieles. Pero si quiero decir, “hijos fieles a sus padres”, tengo que
anadir explicitamente el complemento: “a sus padres”. La frase, “a sus padres”
no esta contenida dentro del adjetivo; es un segmento sintactico
independiente que debe aparecer en la oracién para que la frase tenga ese
sentido.

Gerver dice, “A sus padres”; pero es extrano, artificial y forzado anadir, sin
base gramatical, ese complemento a Tito 1:6. Equivale a modificar la

19



estructura de la frase, porque en -castellano, como en griego, los
modificadores deben estar en el texto, no en la suposicion del lector. Si la
intencion fuera expresar sujecion, la sintaxis seria distinta, pues se usaria un
verbo o participio de obediencia acompanado del complemento indirecto
correspondiente: “sujetos a su padre”. Eso jamas aparece en Tito 1:6.

La sintaxis no lo admite, el texto no lo contiene y el griego no lo sustenta.
Decir que “miotd” incluye tacitamente la frase “a los padres” es introducir en
el texto un complemento que ni el castellano ni el griego pueden generar por
si solos. Cuando Gerver afirma que “creyentes alli en Tito es fieles a los padres”,
no solo cambia el sentido; esta cambiando la estructura misma de la oracion.
Introduce un elemento que no esta presente ni sugerido, y que la gramaética
del versiculo no permite inferir. La frase “a los padres” es natural en Efesios
6 y Colosenses 3 porque la sintaxis los exige; en Tito 1:6 seria una intrusion,
un cuerpo extrailo que rompe la logica gramatical y desfigura el mensaje
apostolico. Lo que el texto dice es “hijos fieles”. Lo que Gerver quiere que
diga es “hijos fieles a los padres”. Pero esas son sintaxis distintas, dos
significados distintos y dos doctrinas distintas. Es un reverendo disparate.

Por otro lado, Gerver intenta usar la expresion “contexto inmediato” como si
fuera una llave mégica capaz de transformar “motd” en “fieles a los padres”.
Pero su apelacion al “contexto inmediato” comete tres errores, a saber, uno
gramatical, uno hermenéutico, y uno textual. Los tres son graves. Vamos a
sefalarlos uno por uno.

En primer lugar, es un error suponer que el contexto inmediato introduce
complementos inexistentes. El contexto inmediato puede aclarar el sentido
de una palabra; pero no puede agregar sintaxis nueva que el texto no trae. En
Tito 1:6, el texto dice: “teékva motd”, “hijos fieles” o “hijos creyentes”. No dice
“a los padres”. No lleva dativo. No tiene preposicién. No tiene verbo de
obediencia. No tiene estructura que permita un complemento indirecto
tacito. El “contexto inmediato” no puede fabricar estructuras gramaticales
ausentes. No puede convertir “hijos fieles” en “hijos fieles a sus padres”. Eso
viola la regla méas basica del analisis sintactico. Lo que no esta en la frase, no
forma parte del significado sintactico. El contexto sirve para explicar, no para
inventar.

En segundo lugar, Gerver confunde “contexto inmediato” con tema del parrafo.
Gerver cree que porque Tito 1:5-9 trata de los requisitos del anciano y

20



menciona la familia, entonces cualquier palabra en el pasaje debe significar
“fiel al papa” o “sujeto al papa”. Eso es confundir el tema del parrafo con el
significado de cada término. En el mismo contexto inmediato, en el versiculo
9, Pablo dice, “palabra fiel” (“tiotod Adyov”). Ahi “muotoc” significa “fiel al
evangelio”, no “fiel a los padres”. Segun la logica de Gerver, ese versiculo
deberia significar, “que retenga la palabra fiel o los padres”. Absurdo,
¢verdad? O en Tito 1:4, dice, “comin fe” (“kovviiv miotLv”). ¢Quién en su sano
juicio pensaria que Pablo habla de nuestra “obediencia comin a nuestros
padres”? El hecho es que el “contexto inmediato” de Tito estd cargado de
terminologia espiritual y doctrinal. Leemos de fe, ensefianza, palabra fiel,
conforme a la sana doctrina. Luego, al hablar Pablo de hijos “mtiotd” dentro
de ese campo semantico, el sentido es espiritual, no doméstico. El “contexto
inmediato” no respalda a Gerver; mas bien, destruye su doctrina y la exhibe
como falsa.

En tercer lugar, el “contexto inmediato” define el contraste. En Tito 1:6, “mtiotd”
aparece contrastado con dos palabras: “disolucién” (dowrtiag) y “rebeldes”
(dvvmotokta). El contraste textual indica sentido. Si “miotd” significara
“sujetos a los padres”, entonces el contraste natural deberia ser “insujeto”s o
“insumiso a los padres”. Aunque Pablo no escribe absoluta y solamente en ese
sentido. La palabra para “insujeto” o “insumiso” ya existe y Pablo la usa en el
versiculo 10 (“avvmotaktol”). Pablo usa la palabra “rebeldes”. Y “rebeldes”
en Tito no es rebeldia “a los padres”, sino rebeldia doctrinal (v. 10-14). Ese es
el campo semantico del “contexto inmediato”. La oposicion es espiritual, pues
el texto dice, “hijos creyentes o fieles vs hijos rebeldes a la fe”. El contraste
del texto no es doméstico. El contexto inmediato define el contraste, y Gerber
lo ignora.

Gerber usa “contexto inmediato” como si fuera un machete para cortar todo
significado que no encaje en su interpretacion. Asi convierte un pasaje
doctrinal amplio en una regla doméstica estrecha. El contexto inmediato no
puede reducir un término a una sola esfera cuando el texto lo usa siempre en
otra esfera. En Tito, “t1otd” nunca se usa para obediencia doméstica. En

3 El término "insujeto" no existe como palabra reconocida en el Diccionario de la lengua espafiola (DLE) de la Real
Academia Espafiola (RAE). Es decir, no es una palabra formalmente aceptada ni de uso comun en el idioma espafiol
estandar. Sin embargo, se han encontrado usos de esta palabra en contextos muy especificos, como en textos
religiosos o filosoficos, donde parece utilizarse con el prefijo de negacion “in-" para significar lo contrario de “sujeto”

(es decir, “no sujeto”, “no sometido” o “insumiso”). En estos casos, se trata de un neologismo o una creacién puntual
del autor para expresar una idea particular, y no de un término establecido en la norma lingiiistica general.

21



todo el Nuevo Testamento, tanto “mi0t0¢” como “mioTd”, nunca significan
obediencia doméstica. Por su parte, en todo el Nuevo Testamento, “a los
padres”, siempre es expresado explicitamente cuando se pretende ese
sentido. Y en Tito el “contexto inmediato” enfatiza la fe, la sana doctrina, la
palabra fiel y la condena al error. Pretender que “contexto inmediato” convierte
“motd” en “fieles a los padres” es retorica, no exégesis.

Gerver: “Segin o que Tito 1:6 dice, acerca de fieles, 2no2 Porque
la palabra griega, da para traducirla de esa forma, no
especificamente creyentes. Por ejemplo, vimos en 3:4, zverdad?
Hablando de las mujeres, 3cdmo dice allie Pistd, y dice la
traduccién... Lea por favor, 1 Timoteo 3, bueno, primero ya lo
sabemos todos, ¢verdad? Y dice pista, y la traduccion zdice2 ¢Como
dice la traduccion? 3De la Reina Valera? Dice fieles. La palabra no
la podemos cambiar, éverdad? 1 Timoteo, en 3:11, y alli estd pistd.
El 4303 de Strong. Del interlineal de Strong que aparece en Tito
1:6, esta alli.”

La afirmacién de Gerver aqui es arbitraria, pues no es del todo correcto decir
que en 1 Timoteo 3:11 aparece la palabra griega “mtiotd.”. Este término griego,
como tal, solamente aparece una sola vez en todo el Nuevo Testamento
griego, a saber, en Tito 1:6. Por su parte, en 1 Timoteo 3:11, aparece el vocablo
griego “miotdg”; por lo que, cuando se dice que en 1 Timoteo 3:11 dice
“motd”, se esta confundiendo un adjetivo nominativo plural neutro con un
adjetivo acusativo plural femenino. Cuando se cita 1 Timoteo 3:11, y se dice
que “alli estd moTd”, se estd cometiendo un error sintictico. Se esta
confundiendo la forma, género y funcién sintactica de “miotdg”, que no
tienen nada que ver con “motd” de Tito 1:6. El texto de 1 Timoteo 3:11 tiene
distinto género, distinta funcién, distinto sujeto y distinto contexto que Tito
1:6.

Ahora, aunque la palabra “fieles” es valida en Tito 1:6, todavia eso no significa
“sujetos a los padres”. Gerver dice, “La palabra da para traducirse como fieles,
no necesariamente como creyentes”. Es verdad, la palabra “miotd” puede
significar “fieles”, ipero no fieles a quien yo me invente! Los adjetivos
“pistds”, “pistd”, o “pistas” siempre significan una de dos cosas en el Nuevo
Testamento, o fiel en sentido moral, o fiel en sentido espiritual (creyente).
Pero, lo que jamas significa es “obediente al papa”, “estar sujeto al papa”,

“sumiso en disciplina doméstica”. Ese significado pertenece a otra raiz, a

22



saber, a “Umotdoom” (someterse), “vmakovw” (obedecer). Pablo usa esas
palabras cuando quiere hablar de sujecion. No es timido; no es confuso; no
le faltaba vocabulario. Si hubiese querido decir “hijos sujetos”, habria escrito
“Tekvo VIroTaoooueva”, pero no lo hizo. La inspiracién no comete descuidos.

Pero, suponiendo que muy posiblemente digan que la diferencia entre
“motd” y “motds” es nada maés sintictica, entonces se debe reconocer que
la palabra “motd” no es nada maés fieles, sino también, y correctamente,
“creyentes”. Por ejemplo, si tomamos la RV1960, donde aparece la raiz
“mot”, notamos que aproximadamente, “creer” o “creyente” se vierte unas
120 veces, mientras que “fiel” o “fieles” unas 67 veces. Si Gerver toma 1
Timoteo 3:11 para decir que yo me equivoco al decir que Tito 3:11 es correcto
al decir “creyentes”, écuantos textos mas podra mostrar él para fundamentar
“fieles”, contra los que yo tengo para fundamentar la palabra “creyentes”?
Estadisticamente, hay mas textos para “creyentes” que para “fieles”, y
ininguno para “sujetos a los padres”! Esto muestra de inmediato que la raiz
“mot” pertenece masivamente al campo semantico de fe, creer, confianza,
no al de obediencia ni al de sujecion.

Ahora, é¢cuando la RV1960 traduce “miot-” como “fiel” y cuando como
“creer”? Aqui viene algo interesante. Se traduce “creer” o “creyente” cuando
el sentido es espiritual. Se usa “miotevw” (“creer”) mas de 100 veces. “TloTIC”
(“fe”), “motol” (“creyentes” en 1 Timoteo 4:10; Tito 3:8), “miotog” (“fiel”,
pero en sentido doctrinal, no doméstico). Luego, en Tito 1:6, siendo el
contexto espiritual (fe comun, palabra fiel, doctrina) exige “creyentes”. Por
otra parte, se traduce “fiel” cuando el sentido es moral, ético o de servicio;
por ejemplo “mLotog” en 1 Corintios 4:2 (“fiel”), “miotdg 6 Moyog” (“palabra
fiel”, Tito 1:9), “mot” (femenino, conducta confiable). Cuando la RV1960
dice “fiel”, nunca significa “sujeto al papa”. Significa integro, confiable, leal,
no rebelde. Si fuese cierto que “miotd” se usa en 1 Timoteo 3:11, entonces, de
acuerdo a las ideas de Gerver, el texto diria: “Las mujeres asimismo sean
honestas, no calumniadoras, sino sobrias, fieles [“a su padre”] en todo”, ées
asi? ¢Eso es lo que dice Pablo? Y sino, ¢qué dice, entonces? Recuerde, Gerver
dice que la misma palabra de Tito 1:6, es la misma palabra de 1 Timoteo 3:11,
luego, ésera consecuente con su significado? La verdad es que la RV1960
jamas traduce “miot-” como “obediente” ni como “sujeto”. Ese no es su
significado semantico.

23



Lo que Gerver quiere hacer, es quitar, a toda costa, la palabra “creyentes” de
Tito 1:6, porque representa un golpe mortal a su falsa doctrina. Por eso corre
a 1 Timoteo 3:11 para tomar la palabra “fieles” e informarnos que alli, como
en Tito 1:6, es “mLotd”. Pero, si el caso es asi, épor qué no citd 1 Timoteo 4:10,
donde se habla de “los que creen”? é¢Por qué no cit6 Tito 3:8, donde dice,
“para que los que creen en Dios procuren ocuparse en buenas obras”? ¢Por
qué no cit6 Romanos 4:11, donde dice “creyentes”? ¢Por qué no cito 1
Corinitos 1:21, donde dice “creyentes”? También, y tomando la palabra
“motd” como él la toma, aparece “creyentes” en 1 Corinitos 14:22, en Gélatas
3:22, en 1 Tesalonicenses 2:10 y 3:13, en 1 Timoteo 4:3; 4:12 y 6:2. éPor qué
tomar 1 Timoteo 3:11, y no otro pasaje, como los que aqui he citado? Porque
la agenda de nuestro hermano es quitar el obstaculo que representa la
palabra “creyentes” para su falsa doctrina. Y una vez quitanda la palabra
“creyentes”, ahora si, meter un significado extrafio tanto de “creyentes” como
de “fieles”, es decir, “sujetos”; y luego, “sujetos a los padres”. Esto es un ejemplo
claro de quienes usan con “astucia las artimafias del error” (Efesios 4:14).
Desde luego, alguien podria decir, “Pero esos otros versiculos usan otras
formas, no mord”, a lo cual respondo que Gerver hace lo mismo. El cita 1
Timoteo 3:11 donde se usa una forma diferente a “motd”. ¢Por qué él puede
usar una forma distinta y yo no? La verdad es que la RV1960 traduce
correctamente como “creyentes”. Esa traduccion no es caprichosa, es el uso
normal de la raiz griega “miot-" en todo el Nuevo Testamento. Cuando la
RV1960 usa “creyentes”, siempre se trata de alguna forma de “mi01-”, nunca
de ningin verbo que signifique “obediencia” 0 “sujecién”, y menos “a los
padres”.

Mis hermanos, “sujecion” y “fe” no son lo mismo, como “obediente” y
“creyente” tampoco. En Romanos 1:5 Pablo utiliza la expresion “Umakonv
niotews”, traducida como “obediencia a la fe” u “obediencia que procede de
la fe”. Esta frase revela algo decisivo para interpretar Tito 1:6, pues en el
pensamiento paulino, la obediencia y la fe son realidades distintas, que solo
pueden relacionarse cuando se expresan mediante vocablos diferentes. Pablo
jamas confunde la raiz de obediencia con la raiz de fe. Cuando quiere hablar
de obediencia, emplea el término “vrtakon” o sus derivados. Cuando quiere
hablar de fe, utiliza “wiotic” o el adjetivo “miotog”. El hecho mismo de que,
en Romanos 1:5, Pablo necesite colocar una palabra de obediencia (makon)
junto a una palabra de fe (;wiotewg) prueba que, para él, no son

24



intercambiables. Si ambas ideas estuvieran contenidas en una sola palabra,
la frase careceria de sentido. Seria, en la practica, “obediencia de la
obediencia”.

Al trasladar esta observacién a Tito 1:6, queda claro que Pablo no esta
hablando de hijos obedientes, sujetos o sumisos a su padre. Si su intencion
hubiera sido esa, habria usado la palabra precisa, bien conocida y repetida
en sus epistolas, es decir, “Omokon” o “Umotayn”, o el participio
“Ootacooueva”, o el adjetivo “Omnkoo”. Son los términos paulinos
habituales para indicar “sujecién”. Sin embargo, Pablo escribe “tékva miotd”,
es decir, “hijos creyentes” o “hijos fieles” en el sentido de fidelidad espiritual.
La raiz utilizada, “miot-", siempre pertenece al campo semantico de la fe, la
confianza y la lealtad doctrinal. En ninguna parte del Nuevo Testamento
significa obediencia doméstica o subordinacion familiar.

Romanos 1:5 demuestra que Pablo distingue entre obediencia y fe; no las
confunde ni las funde en un solo vocablo. Su teologia exige mantener clara
esa distincion. Por tanto, si Pablo emplea en Tito 1:6 la raiz “miot-" en vez de
la raiz “vm0”, es porque la cualidad exigida en el hijo del anciano no es
obediencia, sino fe. Interpretar “hijos pista” como “hijos sujetos” no solo
contradice la sintaxis y la morfologia de Tito 1:6, sino que también se opone
al modo en que Pablo relaciona y diferencia fe y obediencia en Romanos 1:5.
Tito 1:6 demanda hijos creyentes, no simplemente hijos obedientes.

En Romanos 10:16 sucede lo mismo. Pablo dice, “¢Quién ha creido
(¢mlotevoev) a nuestro anuncio?”, y de inmediato Pablo lamenta que “no
todos obedecieron (vmnkovoov) al evangelio”. Los términos “creido” y
“obedecieron” son verbos distintos, con raices distintas, que describen
acciones diferentes. El Espiritu Santo no permiti6 que “creer” y “obedecer”
se confundieran en una sola palabra.

En Hebreos 3:18-19, el autor pregunta a quiénes jur6 Dios que no entrarian
en su reposo: “a los que no obedecieron (10t¢ dmelOnoaov)”, y enseguida
concluye: “y vemos que no pudieron entrar a causa de incredulidad
(dmotiacg)”. El texto opone incredulidad (de la raiz ;tuot-, en forma negativa)
con desobediencia (de la raiz meibw en su forma negativa o del grupo
dmebiw). No hay confusion posible, creer y obediencia son conceptos
distintos.

25



En Hebreos 5:9, hablando de Cristo, se dice que lleg6 a ser autor de eterna
salvacion “para todos los que le obedecen (tolg vmakovovolv)”. Unos
versiculos antes (Hebreos 4:3) se afirma que “los que hemos creido” (ot
mLoTeVoavTES) entramos en el reposo. El creyente es el que cree; el obediente
es el que obedece. Dos raices. Dos campos semanticos. Dos realidades
distintas que el Espiritu no funde jamas en un solo término.

En Santiago 2:19 se declara que “t0 crees (;uotevelg) que Dios es uno”, pero
en Santiago 4:7 se exhorta: “someteos (vmwotdynte) a Dios”. Otra vez, creer y
someterse aparecen separados y con sus propias formas verbales. Santiago
no convierte la raiz 1o0t- en obediencia, ni convierte la raiz V70 en fe.

En 1 Pedro 1:21 se habla de los cristianos “que por medio de él creéis
(motovg... motevovtog) en Dios”, y en el versiculo 22 se afiade: “habiendo
purificado vuestras almas por la obediencia (Omakonv) a la verdad”. Pedro
mantiene la misma distincién semantica que Pablo, creer es una cosa;
obedecer es otra. El Espiritu jamas usa m10tog o Lot para decir “obediente”
o “sujeto”.

En Efesios 5:24 se ordena, diciendo, “asi que, como la iglesia esta sujeta
(Vmotaooetal) a Cristo...”, y unas lineas antes, en Efesios 2:8, Pablo ensefia
que hemos sido salvados “por medio de la fe (;miotewe)”. Las raices miot-y
VO estdn presentes en el mismo tratado doctrinal, pero no cruzan
significados ni se pisan. La fe pertenece a un campo; la sujecion pertenece a
otro.

En Colosenses 2:5, Pablo se alegra de ver “la firmeza (otepewuo) de vuestra
fe (tfic miotewe)”. Luego, en Colosenses 3:18, ordena: “casadas, estad sujetas
(Vmotaooeohe) a vuestros maridos”. La raiz miot- se usa para la conviceion
espiritual; la raiz Vo para la estructura de autoridad. Pablo no mezcla sus
términos.

En 1 Pedro 3:1, las esposas deben “estar sujetas (Omotacooueval) a sus
propios maridos”, mientras que en 1 Pedro 1:8 se afirma que los cristianos
“creéis (motevovreg) en é1”. El griego mantiene la separacion conceptual que
Gerber intenta borrar.

Este conjunto de textos demuestra que, cuando el Espiritu Santo quiere
hablar de fe, usa la raiz mio1-; cuando quiere hablar de obediencia o sujecion,

26



usa la raiz vo- o derivados como VrakoVw y Vitotdoow. Nunca intercambia
unos por otros. Jamas.

En consecuencia, la idea de que “miotd” en Tito 1:6 puede significar “sujetos
al papa” es indefendible. Requiere mezclar dos raices que la Biblia mantiene
completamente separadas. Es, sencillamente, lingiliisticamente falsa,
hermenéuticamente abusiva y doctrinalmente imposible.

Gerver: “y el 4303 desde Strong, en el interlineal de Strong que
aparece en Tito 1:6 que estd alli. El... en 1 Timoteo eso no lo ha
mencionado el hermano Luévano. No lo ha mencionado para nada.
No ha dicho nada al respecto de esa traduccidn; por qué dice fieles
alli”

Bueno, yo no sé que obra de Strong esté usando nuestro hermano Gerver,
pero la referencia “4303”, no corresponde con “mo0td”, sino con
“mpouaptvponar”. En la siguiente pagina, muestro la evidencia.

g ™ T Lid 4 1

tengan una oportunidad; (fig.) anticiparse, sorprender-—adelantar, anticipar, sorprender, tomar.

4302. mpoAéyw prolégo; de 4253 y 3004; decir por adelantado, i.e. predecer, advertir de antemano:—amonestar,
predecir, decir otra vez, decir.

4303. mpopapropopc promartiiromai; de 4253 y 3143; ser testigo por adelantado, i.e. predecir—anunciar de
antemano.

4304. npopeetdw promeletio; de 4253 y 3191; de premeditar:-—pensarlo, predestinar.

4305. mpopepiuvdw promerimndo; de 4253 y 3309; cuidar (con ansia) de antemano:—pensar, preocupar.

4306. mpovoéw pronoéo; de 4253 y 3539; considerar de antemano, i.e. buscar por adelantado (act. a manera de
mantenimiento para otros; voz media a manera de circunspeccion por uno mismo):—procurar, proveer.

4307. mpévowx pronoia; de 4306, pensar de antemano, i.e. cuidado o provision providencial:—proveer,

Esta evidencia muestra que la referencia 4303 no tiene nada que ver con
Tito 1:6. En la herramienta de estudio llamada “e-Sword”, leemos la obra
titulada “Strong Plus”, y dice exactamente lo mismo que la version impresa.
He aqui lo que dice Strong, citando el nimero que Gerver ha mencionado en
su exposicion:

|- strongPlus

- |‘.? |5h’ongPIus '| |Euscar todas las palabras M ‘ o 84

G4303 ]

Numero Strong: G4303
Lexema: TOOLOOTUOOLOL

27



Comparar | Paraklo | NA26  iNT-CEVALLOS+ | INT-TAGNT+ | LBLA+ | RV1602P+ | RV2017+ | BDJ2000 | BTIH | BTX4 | CEE2011 | DHH-D | Ev-JF-Mira
= MO RE R ER=1E-T"4

1Pe 1:11

eraunontes | Este es el Interlineal Académico de Cevallos, y

ERCUVOVTES - oorroboramos que, efectivamente, la nota de Strong 4303,
averiguando

VPAP-PNM corresponde con la palabra “mpopcptvpouevov”, no con
G2045 “motd”
ed.lou en autois pneuma Christou
¢dnhov £V avtolg | rvedua XpLotol
indicaba en(3) ellos(4) |Espiritu(1) de
VIAI3S P RP3DPM NNSN Cristo(2)
G1213 G1722 G846 G4151 NGSM
G5547

promartyromenon |ta eis Christon |path,mata kai
TOOUOPTVOOUEVOV | T elg XpLotov |modnuota Kol
dando testimonio |a los -- de sufrimientos(1) |y
de antemano DAPN P Cristo(2) |NAPN CLN
VPUP-SNN G3588 G1519 NASM G3804 G2532
G4303 G5547

1& 111 V'\ir'r'inl"i; i ;ﬁa‘a

Ahora, cuando él pregunta por qué yo no he mencionado 1 Timoteo 3:11, la
respuesta es sencilla. Por la misma razén que él no ha mencionado 1 Timoteo
6:2, donde “miotd” es “creyentes”. Pero, incluso, el mismo Wayne Partain,
hablando de Tito 1:6, y de quien Gerver esta tomando esta doctrina, escribio
lo siguiente sobre la palabra “creyentes”:

Wayne Partain: “B. Pero también se traduce creyente(s): Hech.
16:1, "Timoteo, hijo de una mujer judia creyente"; 2 Cor. 6:15, "20
qué parte el creyente con el incrédulo?”; 1 Tim. 5:16, "Si algin
creyente o alguna creyente tiene viudas ... "; 1 Tim. 6:2, "Y los que
tienen amos creyentes, no los tengan en menos por ser hermanos”
(aqui obviamente estos amos no son simplemente fieles, sino
creyentes (cristianos) porque son hermanos; (véanse también 1 Tim.
4:3, 10; Hech. 10:45, obviamente "los fieles de la circuncisién" eran
cristianos... En 1 Tim. 3:4, 5 Pablo enfatiza que los hijos deben
estar en sujecidon a sus padres, y seria correcto decir que los que
estdn sujetos son fieles a su padre. Sin embargo, en Tito 1:6 hay
algo mds, porque después de decir creyentes o fieles, dice, "que no
estén acusados de disolucién ni de rebeldia"; por eso, Pablo tiene
en mente los j6venes de edad. Estos son j6venes responsables y, por

28



eso, es légico y razonable concluir que si no son mundanos
rebeldes serd porque habian obedecido al evangelio. Es muy
probable, pues, que creyentes sea la traduccién correcta en este
texto, como en 1 Tim. 6:2 ("amos creyentes").” [Enfasis agregado]

¢Por qué, entonces, yo no cito 1 Timoteo 3:11? Porque no hay necesidad para
hacerlo, dado que la traduccién de Tito 1:6 es del todo correcta. El texto dice
“hijos creyentes”, aunque Gerver no lo quiera aceptar, o realice toda clase de
maniobras para querer quitarla.

Gerver: “y mire el argumento del hermano. Es demasiado,
hermanos, demasiado arbitrario, para mi. Una respuesta de un
evangelista, de esa manera, hermanos, es demasiado arbitrario,
demasiada imaginacién, demasiada suposicién. Y no podemos
hacer eso nosotros, vamos a escuchar.”

Una vez que Gerver dice esto sobre mi persona, Marcos Cifuentes, le
pregunta: “2Qué quiere decir usted cuando le dice arbitrario, hermano?” Y
entonces, Gerver le responde:

Gerver: “Ha, es que, cambia. Arbitrario, sverdad? Que cambia de
parecer. Dice una cosa, dice otra y luego después se contradice.
Vamos a escuchar las contradicciones.”

Ahora, ¢en qué consisten esas “contradicciones” que me esta imputando con
tanta pasion? En que yo dije, en la primera clase, que el problema en Creta
era “la indisciplina, la mentira y el libertinaje”; pero que en la segunda clase,
dije que en Creta si habia “herejias, problemas doctrinales”. Para Gerver, esto es
“demasiada arbitrariedad”, es un “cambio de parecer”, es “decir una cosa y
luego después otra”, es una “contradiccion”. Sin embargo, es importante
notar que este juicio es desmesurado, y del todo errado. Es un juicio carnal y
sumamente perverso para prejuiciar el corazén de sus oyentes. éPor qué es
un juicio carnal y perverso? Porque es falso que yo esté cometiendo
“demasiada arbitrariedad”, es falso que yo esté “cambiando de parecer”, es falso
que yo esté “diciendo una cosa y después otra”, es falso que me esté

4 https://www.waynepartain.com/Sermones/s4701.html

29


https://www.waynepartain.com/Sermones/s4701.html

“contradiciendo”. En seguida, voy a presentar defensa de mis explicaciones, y
luego voy a demostrar que Gerver es culpable de lo que me acusa.

En primer lugar, definamos los conceptos que Gerver usa al acusarme de
“demasiada arbitrariedad” y de “decir una cosa y luego otra, y de... contradiccién”.

Cuando Gerver me acusa de “demasiada arbitrariedad”, comete un error
conceptual y logico, y se nota de inmediato en cuanto uno examina qué
significa realmente “arbitrariedad”. La expresion de Gerver no solo es torpe,
sino incorrecta en sentido estricto. La “arbitrariedad” no admite grados, es
absoluta, no cuantificable. Arbitrariedad significa actuar sin criterio, sin
fundamento, sin regla, sin método. Es una categoria negativa absoluta, pues,
o hay arbitrariedad, o no la hay. Pero no puede haber “poca” o “demasiada”.
O hay, o no hay. Asi como una mujer no puede estar “demasiado
embarazada”, pues estd o no estd, asi no puede haber “demasiada
arbitrariedad”.

Ahora, bien, ¢qué es “arbitrariedad”? La “arbitrariedad” consiste en actuar
sin criterio, sin fundamento, sin método. Es decidir caprichosamente, dar un
giro sin razon, afirmar algo sin soporte, o cambiar una premisa sin causa
legitima. Pero, nada de lo que dije en mis explicaciones encaja en eso. Yo di
informacion contextual basada en el texto inspirado. Primero, describi la
moralidad general de Creta, tal como la menciona Pablo en Tito 1:10-12. Eso
es exactamente lo que Tito 1:12 dice. En la segunda clase, anadi mas
informacion, haciendo referencia a que los falsos maestros judaizantes y las
doctrinas corruptas que estaban afectando a las iglesias cretenses, tal como
Pablo lo denuncia en Tito 1:10-14. Ambas cosas provienen del mismo
capitulo y de la misma pluma apostolica. Lo que hice fue seguir el flujo del
texto, no inventarlo. Gerver deberia citar mis palabras en la primera clase,
cuando yo dije: “En Creta SOLAMENTE habia Ay B.”, y luego confrontarlas
con la segunda clase, cuando dije: “En Creta SOLAMENTE habia C y D”.
Pero, ¢dije tal cosa? Si no, entonces no hay arbitrariedad en mis palabras,
pues en cada explicacion, estoy citando textos biblicos para fundamentarlas.
No hay falta de criterio, no hay ausencia de fundamento, no hay ausencia de
meétodo, ni capricho en mis declaraciones. Hay texto biblico para ambas de
mis explicaciones; por tanto, es falso que yo haya cometido una
“arbitrariedad” al decir primero que habia ciertos problemas en Creta, y
luego que habia otros mas. No veo razon para poner la primera explicacion
contra la otra. ¢No sabe complementar nuestro hermano? Pero, si por haber

30



dicho en mi primera clase que habia problemas morales en Creta, y luego en
mi segunda clase haber dicho que habia problemas doctrinales, eso es
arbitrariedad y contradiccién, entonces debe estar listo para acusar de
contradiccion a los mismos escritores biblicos. Por ejemplo, en los
Evangelios, leemos sobre la resurrecciéon, que un evangelio menciona una
mujer; otro menciona varias; otro menciona angeles en sitios distintos; otro
usa palabras distintas. ¢Son contradicciones? Cuando Pablo relata su
conversion en Hechos 9, Hechos 22 y Hechos 26, Pablo mismo omite o anade
partes segin la ocasion. ¢Se contradice Pablo? Cuando Romanos 4 y Santiago
2 nos hablan sobre la justificacion de Abraham, Pablo dice que Abraham fue
“justificado por fe”. Santiago dice que Abraham fue “justificado por las obras
y no solamente por la fe”, ése contradicen? Eso es mas informacion, no
negacion, ni contradiccion. Hay progresion, no oposiciéon. En Hechos 2:38
leemos “arrepentios” y “bauticese”, mientras que en Marcos 16:16 dice
“creyere y fuere bautizado”. Un texto menciona arrepentimiento; el otro no.
¢Contradiccion? Solo para quien lea como Gerver. Los textos no se
contradicen. Se completan. En sus Notas sobre Tito, el hermano Bill H.
Reeves comenta sobre Creta al final de la pagina 2 y al principio de la 3,
diciendo: “En cuanto al caracter general de la gente, demostraba falta de
estabilidad, insinceridad, espiritu pendenciero, avaricia, mentira, glotoneria
y libertinaje. Tal era el campo en que Tito ahora se encontraba con su
comision.” ¢Dijo algo de “falsa doctrina”? ¢De herejia? No, éverdad? Pero,
en unos cuantos parrafos anteriores de la pagina 2, dijo: “Habia problemas
causados por los judaizantes, como también por la laxitud moral de los
cretenses. Esta carta trae instrucciones para tratar estos problemas.” ¢Es
arbitrario y se contradice el hermano, por haber dicho primero una cosa, y
luego anadir otras mas? Ni él, ni yo tampoco. Aunque sabemos que para
quien quiere sembrar prejuicio, mas explicaciones no le bastaran.

La segunda acusacién, “decir una cosa y luego otra”, implica inconsistencia
interna; es decir, que la segunda afirmacion invalida la primera. Por
ejemplo, si Gerver me hubiese oido decir que “en Creta no habia problemas
doctrinales” y después oirme decir que “en Creta si habia problemas
doctrinales”, eso seria una contradiccion real. Pero yo nunca dije eso. Yo dije
algo perfectamente compatible, que habia desorden moral en la cultura
cretense, y que ademas habia falsedad doctrinal que amenazaba a las iglesias.
Esas dos descripciones no estan en conflicto, no se anulan, no se oponen. Son

31



dos aspectos distintos del mismo panorama. De hecho, estan juntas en el
mismo capitulo de Tito. Pablo menciona la corrupcién moral de la cultura
cretense en el versiculo 12, y la corrupcién doctrinal de los falsos maestros
en los versiculos 10-11. Dos problemas diferentes, coexistiendo en un mismo
lugar. Asi que, si alguien afirma que presentar ambos es “decir una cosa y luego
ofra”, entonces esta acusando a Pablo del mismo “error”.

La contradiccion exige oposicion entre afirmaciones; la ampliacién exige
coherencia entre ellas. Yo amplié, no me contradije. Primero hablé del
contexto cultural general; después hablé del contexto doctrinal interno. Las
dos realidades se complementan. No hay choque, no hay inversion, no hay
negacion reciproca. Lo que yo hice se llama dar contexto estratificado,
primero el nivel social, luego el nivel doctrinal. Eso es método hermenéutico,
no arbitrariedad. Ademas, la acusacién tiene un defecto légico, pues
confunde progresion con contradiccién. Una exposicion biblica normal en
dos clases amplia detalles conforme avanza. Nadie empieza con todo el
material de golpe. Si yo en mi primera clase mencioné un aspecto y luego en
la segunda afiadi otro, eso no es incoherente; es pedagogico. Pablo mismo
escribe asi en todas sus epistolas, pues presenta un aspecto, luego el otro,
luego una implicacion, luego un matiz. Solo un lector inexperto confunde esa
progresion natural con un cambio de postura. La ampliacion nunca es
contradiccion. La contradiccion requiere negar, no afnadir.

Finalmente, la acusacion de “arbitrariedad” se desmorona porque lo que
presenté no fue un dato aislado, sino algo que el texto mismo presenta como
coexistente. Creta era inmoral en su cultura y también estaba plagada de
judaizantes corruptores. Pablo denuncia ambas realidades lado a lado. Yo
segui exactamente el orden del texto, y mis explicaciones, ambas,
corresponden con la evidencia directa de la epistola. Reitero, si eso es
“arbitrariedad”, entonces Pablo también seria arbitrario. La verdad es que mi
analisis fue progresivo, no contradictorio; contextual, no caprichoso; fiel al
texto, nada improvisado. La mala lectura est4 del lado de Gerver. El confunde
ampliacién contextual con retractacion, y profundizaciéon con vacilacion.
Pero el problema no estd en mis palabras, sino en su incapacidad para
distinguir entre anadir datos y negar datos. Yo hice lo primero; él acusa lo
segundo. Esa es la verdadera arbitrariedad.

Lo mas lamentable, es que, teniendo ambas explicaciones a su alcance, me
acuse de contradiccion cuando mis explicaciones, ambas, las tiene a la mano,

32



y ninguna excluye a la otra. Si la razon por la cual en un principio Tito
estableci6 “ancianos” solamente, no es que habia problemas causados por los
judaizantes, como también por la laxitud moral de los cretenses, entonces,
¢cudl es? El no se molestd para explicar la razén por la cual hay listas de
requisitos sobre los ancianos, pero no sobre los diaconos. éNos ofrecera una
o varias razones diferentes a las que yo he expuesto, no solamente a la luz del
contexto cultural e historico, sino también a la luz del texto biblico. ¢Lo hara?
Ya lo veremos. No basta con decir que no habia necesidad de una lista de
requisitos para los didconos, dado que ya habia una en 1 Timoteo, pues a
pesar de que ya habia una lista de requisitos en 1 Timoteo sobre los ancianos,
aun asi se entregd otra lista en la carta a Tito. ¢Por qué escribir a ambos sobre
los ancianos, pero no sobre los didconos? éQué razon nos expone Gerver? O
¢Se dedicara a inventar contradicciones donde no las hay?

Una vez expuesta mi defensa sobre mis explicaciones, ahora voy a demostrar
que Gerver es culpable de lo que me acusa, es decir, que es él quien ha
cometido arbitrariedades y contradicciones.

La critica de Gerver descansa en dos cargos principales, “arbitrariedad” y
“contradiccion”. Sin embargo, un examen cuidadoso de su propio
razonamiento revela que tales cargos no describen mi exposicion, sino el
modo en que él mismo interpreta las Escrituras. Su método presenta
arbitrariedades evidentes por un lado, y contradicciones internas por otro,
que conviene sefalar con precision.

La primera arbitrariedad aparece cuando pretende interpretar “miotd” en
Tito 1:6 mediante el uso de “motdc” de 1 Timoteo 3:11. Las dos formas
pertenecen a la misma raiz, pero no comparten ni género, ni caso, ni funcién
sintctica. “mLotd” es neutro plural, usado para calificar a “hijos”; “mioTdc”
es femenino acusativo plural, usado para calificar a “mujeres”. Gerver toma
una forma distinta, en un contexto distinto, con funcién distinta, y la impone
a Tito 1:6. Tal operacién carece de fundamento lexicologico y gramatical, y
encaja exactamente en la definicion de arbitrariedad, es decir, afirmar algo
sin método, sin criterio y sin relacion con la estructura real del texto.

Una segunda arbitrariedad consiste en seleccionar un solo pasaje donde
“pist-” puede traducirse “fieles” (cfr. 1 Timoteo 3:11), mientras se ignoran de
manera sistematica los numerosos pasajes donde esa misma raiz significa
inequivocamente “creer” o “creyentes”’. Romanos 4:11, 1 Corintios 1:21, Tito

33



3:8, 1 Timoteo 4:10, Galatas 3:22 y muchos otros textos muestran que la raiz
“pist-" pertenece al campo semantico de la fe, no de la obediencia doméstica.
La seleccion aislada de 1 Timoteo 3:11, mientras se omiten todos los demas
testimonios, no responde a un principio hermenéutico consistente, sino a la
conveniencia de sostener una tesis previa.

Una tercera arbitrariedad surge cuando intenta introducir en Tito 1:6 un
complemento indirecto inexistente, es decir, “fieles a los padres”. En griego no
hay dativo, no hay preposicién, no hay verbo de obediencia, ni existe
estructura sintictica alguna que permita inferir un destinatario para esa
fidelidad. El texto tinicamente dice “hijos fieles/creyentes”. Anadir “a los
padres” no es traduccidén ni exégesis, sino importacion de un elemento
externo para ajustar el pasaje a una conclusion predeterminada.

La apelacion al “contexto inmediato” se vuelve también un ejercicio
arbitrario. Gerver afirma que el contexto inmediato obliga a entender “fieles”
en Tito 1:6 como obediencia doméstica; sin embargo, el contexto inmediato
de Tito no trata de disciplina doméstica de hijos, sino de problemas
doctrinales, palabra fiel, sana ensefianza y refutacion de errores (cfr. Tito 1:9-
14). Aplicar el contexto inmediato en Tito para imponer obediencia, pero no
aplicarlo del mismo modo en 1 Timoteo, donde si se menciona la sujecién
explicita de los hijos (cfr. 1 Timoteo 3:4), es un uso selectivo del contexto que
solo opera cuando conviene a su postura.

A estas arbitrariedades se suman contradicciones internas. Por un lado,
Gerver afirma que diferencias de vocabulario no necesariamente implican
diferencias de significado. Pero, por otro lado, objeta cualquier intento por
distinguir miotd de vmotoyfi o Vmotdoow, incluso cuando pertenecen a
familias 1éxicas completamente diferentes. Segiin su propio enunciado, las
diferencias de palabras no cambian la ensefianza, pero segin su critica, si
cambian cuando se trata de evitar la lectura natural de Tito 1:6. Afirma un
principio y luego actia como si ese principio no existiera.

Otra contradiccion aparece cuando acusa de “cambiar de parecer” por
ampliar la informaciéon contextual. Sin embargo, él mismo introduce
informacion nueva en distintas etapas de su exposicién, sin que eso implique
contradiccion en su propio discurso. Confunde ampliacion con retractacion,
y progresion pedagogica con negacidon de lo anterior. Esa evaluacion no

34



corresponde al significado 16gico de contradiccidén, que exige una negacion
mutua entre afirmaciones.

Finalmente, se contradice al declarar que “no cambia la palabra”, mientras
cambia su unico aspecto determinante, el significado. No altera las letras
griegas, pero altera el sentido semantico, convirtiendo un término de fe
(;motd) en un término de obediencia, que pertenece al campo léxico de
vmotdoow. En teoria afirma no modificar nada; en la practica modifica el
elemento esencial, es decir, el contenido.

Estas arbitrariedades y contradicciones muestran que las acusaciones que
Gerver formula no corresponden con las clases que presenté, sino a su propia
lectura. El texto de Tito 1:6 mantiene una distincion clara entre motd y los
términos de obediencia utilizados en 1 Timoteo. La postura de Gerver no es
fruto de exégesis, sino de una serie de selecciones, omisiones e inferencias
no sustentadas que, lejos de acusar contradiccion ajena, exponen la
inconsistencia del método que pretende defender. Gerver es culpable de lo
que me acusa.

Ahora, cuando Gerver cita a “Lacueva” para justificar la palabra “fieles” en
Tito 1:6, yo también puedo citar el Interlineal Griego—Inglés de Jay P. Green
(The Interlinear Bible). Este interlineal, uno de los méas usados en el mundo
angloparlante y basado en el Texto Recibido, traduce “miotd” en Tito 1:6,
“believing”, es decir, “creyentes”.

T oF g T = 7 O = 1 = e ey )
»

AR B il il ek i L
6 ws tyw ool derafaunv: el Tis éoTIV AVEYKANTOS, WIGS
as | you ordered; if anyone is blameless, of one
1135 435 5043 2192 4103/3361/1722/ 2724 810
YUVAKOS GuT|p, TEKVA EXWV TIIOTA, Y1) £V KATNYOPIX ATWTIAS

wife husband, children having bellewné not in accusation of looseness
506 1163/1063 410 1511

7 1 avuno*rcm-ra 851 ycxp Tov ¢TTioKOTTOV aveyx?\'q'rov EIvou

Usted puede notar la frase que dice, “children having believing”. Este Nuevo
Testamento interlineal echa por tierra la pretension de Gerver, de querer
probar una idea con el uso de un interlineal que él supone le concede la razon,
cuando no es asi.

35



Luego tenemos el Interlineal Griego—Inglés de Alfred Marshall (The
Marshall Interlinear), que también traduce “tiotd” en Tito 1:6, “believing”,
es decir, “creyentes”

r »f [ E 3 ;
goL SLETcr.tfup?}V, 6 e¢. TISs €oTW (IVE‘}IK)\‘)?TOS‘,
thee Icharged, if anyone is unreprovable,
putds  yvvaikos awjp, TEKva €ywy moTd,
Pof one ‘wife Yhusband, S3children 'having !believing,
"

47 €v  katyyopla dowTias 1) QVUTOTAKTA.
not in accusation  of profligacy or unruly.*

[ N LY i 3 r 2 . LY -

Pero, en espafiol también existen interlineales que vierten la palabra “motd.”
por “creyentes”, y para muestra, en seguida voy a presentar dos ejemplos. Si
Gerver quiere probar algo con Lacueva, yo puedo probar lo contrario con los
varios interlineales que estoy presentando. Esperemos que Gerver y los que
creen haber encontrado fundamento sélido en lo que dice un Interlineal,
como el de Lacueva, tengan la suficiente humildad para reconocer que su
argumento no prueba nada. De hecho, no prueba nada a favor de su doctrina
de “hijos sujetos al padre” en Tito 1:6, porque ni atn la palabra “fieles” les
ayuda en sus afirmaciones equivocadas. Consideremos, pues, lo que dicen
otros interlineales en espafiol.

Primero tenemos el Interlineal Griego Espafiol Palabra Por Palabra de Elsa
Tamezs e Isela Trujillo®, con la asesoria y colaboracién de Irene Foulkes?:

ALAdUTU I STV b J - - -
npeoputépovg, (g Eyd ool dLETAEGUNY, Sel  Tig
~ ancianos, como Yo ati ordené, si alguien
5 AVEYK G WALKOS  Avipo,
FO0TLV  AVEYKANTOG, uLag A :

es irreprensible, [2]de una sola [3]esposa, [1)esposo
téeva Exov  TOTE,  p) €V KATNYoPLl  QOWTLOG
[5]hijos [4]teniendo creyentes, no con acusacion de libertinaje
i avumoTOoKTO. 70¢€l Yapo TOV £TTLOKOTTOV
0 insubordinados. Debe pues el supervisor

5 Elsa Tamez. Especialista en Nuevo Testamento, doctora en teologia, licenciada en lingiiistica, profesora de exégesis
y hermenéutica y consultora de traducciones de Sociedades Biblicas Unidas.

6 |sela Trujillo. Antropéloga, doctora en lingiiistica, licenciada en Biblia, profesora de griego y consultora de
traducciones de Sociedades Biblicas Unidas.

7 Irene Foulkes. Especialista en Nuevo Testamento, doctora en lingiiistica, maestria en Biblia y profesora de griego y
exégesis. Autora del texto programado: El Griego del Nuevo Testamento (3 volumenes).

36



Finalmente, tenemos El Nuevo Testamento Interlineal Griego-Espafiol de
Cesar Vidal, que en Tito 1:6, también traduce “mi0t0” por “creyentes”.

(! a og avnp,
6 <l Tig £0TIV AVEYKANTOG, HIAG  YUVAIK :
si alguno es intachable,® de una mujer  varonm,

TéKva EXWV motd,  pi &v karnyopia ?lmg'ﬂ?qacién
a hijos teniendo creyentes, no €n acusacion de disip

il AvunmoTaKkTa.
o insubordinado.

Si Gerver se pone a gritar que €l tiene a Lacueva, bueno, ¢qué hara con el
resto de interlineales que dicen “creyentes”? ¢Los desechara, y pondra por
encima de ellos a Lacueva? La verdad es que lo que €l quiera concluir con
Lacueva, no se puede concluir con otros interlineales. La diferencia, es que
tanto Lacueva, como estos interlineales, todos nos indican que Tito habla de
“hijos fieles o creyentes”, siendo “fieles” y “creyentes” términos equivalentes
en este texto. La evidencia que he expuesto anteriormente, muestra esa
verdad irrefutable. Pero si Gerver no la quiere ver, pues entonces que no la
vea, pero que no diga que me refutd, o que probo6 su falsa doctrina.

Gerver: “es que suponer, suponer la urgencia, suponer que hasta
después, gverdad? Que si lo hicieron pero después, eso son
suposiciones.”

Aqui Gerver intenta desprestigiar mi afirmacion de que en Creta habia una
urgencia por establecer “ancianos”, y que después establecieron “didconos”.
Esta afirmacion mia es evidente por lo que dice la Biblia misma, y no es una
suposicion como Gerver dice. Pero, en el momento en que el hermano Gerver
muestre libro, capitulo y versiculo, donde diga que Tito estableci6 “diaconos”
el mismo dia que estableci6 “ancianos”, podra decir que yo estoy suponiendo
que los pusieron después de haber establecido ancianos.

¢Por qué yo afirmo que habia “urgencia” por establecer “ancianos” y no
“diaconos”? Porque eso es lo que se hace evidente en Tito 1:5, que dice: “Por
esta causa te dejé en Creta, para que corrigieses lo deficiente, y establecieses
ancianos en cada ciudad, asi como yo te mandé”. Una vez citado el texto,
consideremos lo siguiente.

37



La expresion, “Por esta causa te dejé en Creta” (Tito 1:5), no es un saludo
retorico ni un prologo decorativo. Es una afirmacion de finalidad y urgencia.
Pablo no informa a Tito de un deseo general ni de un proyecto a largo plazo,
sino de una misién concreta y apremiante. El verbo “katoletnw” (“dejar,
abandonar en un lugar con un proposito”) y el “...{va...” que introduce el
mandato inmediato (“para que corrigieses lo deficiente... y establecieses
ancianos”) indican que Tito fue colocado en la isla con una urgente prioridad
especifica, ajustada al estado critico de las congregaciones cretenses.

El texto mismo describe ese estado. Por un lado, la iglesia enfrentaba el
problema interno de maestros rebeldes, particularmente del grupo de los
judaizantes, quienes trastornaban casas enteras con doctrinas falsas y
motivaciones econémicas (cfr. Tito 1:10-11). Por otro lado, el trasfondo social
de la isla anadia un peso cultural significativo, pues los cretenses eran
conocidos por su deshonestidad, su voracidad y su indisciplina, como incluso
sus propios poetas los describian (cfr. Tito 1:12-13). El diagnéstico paulino es
claro, Creta requeria orden, solidez doctrinal y liderazgo firme. Las iglesias
no estaban en posicion de funcionar normalmente. Habia que reparar grietas
antes de construir habitaciones nuevas.

Ante esa situacion, la instruccion apostélica no menciona didconos. No
porque fueran innecesarios en la vida congregacional futura, sino porque no
eran lo urgente. Como bien dice nuestro hermano Bill H. Reeves en sus Notas
sobre Tito: “Tito no menciona didconos. Tal vez no se necesitaban todavia
en esas iglesias.”8 La funcion de los didconos en el Nuevo Testamento no es
combatir herejias, ni corregir doctrina, ni proteger la iglesia frente a falsos
maestros. Su area de servicio es distinta. Creta necesitaba pastores
capacitados para frenar un desorden moral y doctrinal. Por eso Pablo, con
precision quirdrgica, menciona inicamente a los “ancianos” en Tito.

Esto armoniza perfectamente con el patron que Pablo establece en sus
epistolas. En 1 Timoteo 3, cuando la congregaciéon en Efeso ya estd mas
estable y el enfoque no es corregir una crisis sino ordenar la casa, Pablo
dedica espacio tanto a ancianos como a didconos. La diferencia no es de
teologia, sino de tiempo y necesidad. En Creta, la urgencia era defensiva; en
Efeso, organizativa. Esa distincién temporal no contradice la ensefianza

8 Notas sobre Tito. Bill H. Reeves. 680 Winchester Dr. Hopkinsville, KY 42240. Derechos Reservados 1990. Por Bill H.
Reeves. Pag. 5.

38



apostolica, la completa. Primero se corrigen las fallas graves, después se
arma toda la estructura. Por eso Tito solo recibe instrucciones para ancianos,
adn no es el momento para diaconos.

Ademas, la frase “corregir lo deficiente” implica soluciéon inmediata de un
problema especifico, no la elaboracion total del orden congregacional. Tito
no es enviado a establecer todos los ministerios posibles, sino a suplir el vacio
que afectaba la salud doctrinal y organizacional. La medida urgente es
nombrar ancianos que sean capaces de retener la palabra fiel, exhortar con
sana doctrina y refutar a los que contradicen (cfr. Tito 1:9), precisamente los
perfiles necesarios para enfrentar el caos cretense.

De este modo, sostener que la ausencia de didconos en Tito es una
contradiccion respecto de las instrucciones de 1 Timoteo ignora la dindmica
interna del Nuevo Testamento. El silencio en Tito no es contradictorio, es
selectivo y estratégico. Es una focalizacion deliberada en lo urgente,
exactamente como hace Pablo en multiples cartas cuando aborda primero lo
que amenaza a la iglesia, y después lo que forma parte de su vida ordinaria.
La progresion es clara. En Creta, habia que apagar un incendio; en Efeso,
habia que mantener el edificio.

Por tanto, la tesis de que Pablo priorizo6 la designacion de ancianos en Creta,
dejando la organizacién diaconal para una etapa posterior, en conformidad
con la ensefianza de 1 Timoteo, no solo es posible, sino la lectura mas
coherente con la evidencia textual, historica y pastoral de las epistolas. Tito
1:5 no encierra contradiccion alguna; revela, mas bien, el orden apostoélico
ante situaciones criticas. Gobierno firme primero, servicio organizado
después.

Pero, si a toda esta evidencia textual, historica y contextual con lo que enseia
el Nuevo Testamento no es suficiente, entonces por qué Gerver no ha
explicado la razon por la cual hay requisitos para “ancianos y didconos” en 1
Timoteo, pero solamente para “ancianos” en Tito. Reitero, si basta con los
requisitos para los “diaconos” en 1 Timoteo, ¢por qué también no bast6 con
los requisitos de los ancianos en esa misma carta? Ya veremos si tenemos
una explicacion razonable y biblica sobre eso.

Gerver: “yo nunca he escuchado al hermano Lorenzo hacer esos
argumentos con respecto a un tema doctrinal, que tiene que ver
con... o0 nos, o nos... hos ha tomado a nosotros como menos... como

39



ignorantes, o cdmo nos ha de tomar a nosotros, no sé, ¢verdad? Eso
es suposicion.”

¢Por qué y como podria el hermano Gerver escuchar todas y cada una de las
ensefianzas que he impartido en mas de 25 afnos que tengo ensefiando la
Biblia? ¢Ha escuchado todas y cada una de ellas? Y si no, entonces, el que
esta haciendo suposiciones aqui es él, al suponer que yo nunca hago “esos
argumentos”, los cuales estan plenamente justificados en el texto biblico y en
la historia misma. Por ejemplo, en Tito 1:5, dice: “Uno de ellos, su propio
profeta”, y el hermano Bill Reeves comenta al respecto: “Epiménides fue este
“uno”. Vivié unos cinco o seis siglos antes de Jesucristo. El mundo de ese
tiempo y area le tenfa por profeta, adivino, poeta y medio divino”. ¢Esta el
hermano suponiendo? En una clase presentada por mi hace varios anos,
sobre las citas paganas en la Biblia, explicaba que esta cita de Epiménides
aparece en su obra llamada “Cretica” (Kopntikd), hoy perdida, pero
conservada en fragmentos por autores posteriores. La frase original en
griego, que pertenece al “fragmento 6”, dice, “Kpfiteg del pevotar, kakd
Onpla, yootepeg dopyal”, es decir, “Los cretenses, siempre mentirosos, malas
bestias, vientres perezosos.” Pablo la cita casi palabra por palabra. No es
improvisacion, no es adorno, no es adjetivo gratuito. Es una referencia
historica real, bien documentada, que demuestra que el trasfondo cultural si
importa para interpretar a Tito.9 El fragmento de Epiménides se conserva
gracias a Clemente de Alejandria, en Stromata 1.14.59, quien cita el verso
completo y menciona que proviene de Epiménides. También Calimaco, en su
himno “In Jovem 8”. Calimaco acusa a los cretenses de mentirosos, eco
directo del poema cretense. Por su parte, Didégenes Laercio menciona la
reputacion de Epiménides y cita su obra. También historiadores griegos
posteriores resumen la fama de los cretenses por sus mentiras,
especialmente por el mito de que habian construido la tumba de Zeus, lo cual
provoco la acusaciéon de “mentirosos”.1© Esto confirma que Pablo no inventa
el estereotipo, estaba documentado culturalmente, y era tan famoso que se
cita como proverbio. Ahora, si por recurrir al contexto cultural e historico de

% El uso de poetas paganos en la Biblia no es excepcional. Pablo cita a poetas griegos tres veces en el Nuevo
Testamento. Epiménides (Tito 1:12); Arato de Cilicia (Hechos 17:28, “Porque linaje suyo somos”) y Menandro (1
Corintios 15:33, “Las malas conversaciones corrompen las buenas costumbres”).

10 Calimaco escribié: “Kpfiteg del Pedotare kal yao tdgov, @ Eva, oOv kéxoow”, es decir, “Los cretenses son
siempre mentirosos; pues incluso dicen, oh Sefior, que tu tienes tumba.”

40



cierto pasaje, para explicar las declaraciones del mismo, Gerver lo llama
“suposiciéon”, no lo hace por otra cosa sino por “ignorancia”. El dice que no
sabe como los tengo a ellos, si “ignorantes”; pero, ya puedo decir, que jamas
tuve a Gerver por “ignorante” hasta ahora, pues después de escuchar su
pésima exposicion, me estd dando muchas razones para ello.

Lamentablemente, todo esto prueba algo que Gerver no entiende. La Biblia
apela al contexto historico como parte de la exégesis. Pablo mismo lo hace en
Tito. Pablo toma un proverbio cretense, lo cita como explicacion del caracter
cultural de la isla y lo usa para fundamentar teol6gicamente la urgencia de
corregir lo deficiente. Yo, como Pablo, hago exactamente la misma cosa.
Estudio el trasfondo cultural de Creta para explicar por qué solo se
mencionan ancianos en Tito. No es “suposicion”. Es exactamente lo que
Pablo hizo. Ante esto, Gerver se pregunta si leo mucho; y bueno, los que me
conocen saben que soy adicto a la lectura, gracias a lo cual tengo una
biblioteca personal no pequena, y donde tengo toda clase de literatura, hasta
de la que Gerver ni se imagina. éCuantos libros ha leido nuestro culto
hermano?

Pero, ése puede demostrar que Pablo usa el contexto historico? Si. Observe
el flujo del pasaje. Problemas doctrinales y falsos maestros (Tito 1:10-11).
Problemas culturales y morales, fundamentado en el testimonio de
Epiménides (Tito 1:12). Accidén espiritual, “repréndelos duramente” (Tito
1:13). Necesidad de ancianos capaces de refutar y exhortar (cf. Tito 1:5, 1:9).
El argumento apostdlico tiene esta estructura, contexto cultural mas
contexto doctrinal, resulta en necesidad urgente de ancianos. Si Gerver
rechaza el uso del contexto, tendria que rechazar la propia estructura de Tito
1. ¢Lo hara?

Gerver: “no, bien que establecieron didconos hermanos, ahi en
Tito establecieron didconos. 3Es que no puede haber ancianos y
didconos? Los establecieron inmediatamente con los mismos
requisitos de Timoteo y solo ahi aparecen. Pero Tito también. Es lo
mismo que nosotros dijéramos, ha es que el mandamiento de la
ofrenda Unicamente fue para los corintios y para los de Galacia.”

Bueno, hemos llegado practicamente al final del discurso del hermano
Gerver, con el que intent6 refutarme, cuando en realidad, lo tinico que ha

41



hecho, es mal representar mis argumentos, y hacer un uso incorrecto de la
Palabra de Dios. Vamos a refutar esta ultima objecion.

La afirmacién de Gerver, segin la cual en Creta se “establecieron didconos
inmediatamente”, y esto, con “los mismos requisitos de Timoteo”, aun cuando Tito
jamas menciona didconos, merece analisis detallado. No porque contenga
ensenanza biblica, sino porque representa un caso de estudio sobre como
crear doctrina sin texto, y luego intentar sostenerla apelando a
comparaciones forzadas.

El silencio en la carta de Tito sobre los diaconos, no es un misterio, sino un
hecho contundente. {Puede Gerver tomar la carta de Tito, y decirnos en qué
capitulo y versiculo encontré la palabra “didconos”? Si no puede, entonces
que no diga lo que el texto no dice. ¢O qué? ¢Ahora Gerver hablara donde la
Biblia no habla? Dice que él no “cambia” lo que la Biblia dice, ipero se atreve
a decir lo que ella no dice! Tan pecaminoso es “cambiar” lo que la Biblia dice,
como también decir lo que no dice (cf. 1 Corintios 4:6)

Decir que “Tito establecié” ancianos y “didconos” y que ademas lo hizo
“inmediatamente” es mucho mas que un error exegético. Es atribuir a un
delegado apostélico un acto como respuesta a un mandato que no se ha
recibido todavia, sin instruccion y sin escritura, violando un principio que
recorre toda la Biblia, es decir, no anadir a la Palabra de Dios y no actuar sin
mandato divino. Gerver exige que Tito haga dos cosas que la carta jamas
menciona. Primero, nombrar didconos cuando auin no conocia el
mandamiento ni los requisitos que Dios estableci6 en otra carta que él no
tenia. Segundo, hacerlo “inmediatamente”, aunque el texto no lo sugiere ni
remotamente. Luego, espera que todos aplaudamos la ocurrencia. Pero,
¢realmente se atreveria Tito a hacer lo que Gerver imagina que hizo?
¢Tendria Tito el valor de establecer un cargo eclesiastico sin un
mandamiento apostodlico explicito? c¢Arriesgaria Tito su conciencia, su
responsabilidad y su servicio al afiadir un orden que Pablo no le entreg6?
Cualquiera que conozca aunque sea el esqueleto de la historia biblica sabe
que actuar sin mandato divino es jugar con fuego.

Desde Génesis hasta Apocalipsis, la Escritura no se cansa de repetirlo. Y esto
lo leemos sin dramatismo, tal como lo dice el texto inspirado. Nadab y Abia
ofrecieron “fuego extrano” que Dios no mandé (cfr. Levitico 10:1-2). La
reaccion divina fue inmediata, y no fue diplomatica. Gerver quiere que Tito

42



haga lo mismo, haciendo algo que no sabia que tenia que hacer, y sin tener
los requisitos propios del caso. Pero, éTito pudo conocer el mandamiento y
los requisitos en la carta a Timoteo? Si, pero é“inmediatamente”? Saul ofrecio
sacrificio sin mandato (cfr. 1 Samuel 13), y Dios lo desech6 por actuar sin
autorizacion divina. éTito pudo conocer el mandamiento y los requisitos en
la carta a Timoteo? Si, pero é“inmediatamente”? Jeroboam invento6 sacerdotes
que Dios no mandé (cfr. 1 Reyes 12:31), y ese invento marcé su ruina. ¢Tito
pudo conocer el mandamiento y los requisitos en la carta a Timoteo? Si, pero
¢“inmediatamente”? Jesas reprende a los fariseos por ensenar mandamientos
de hombres (cfr. Mateo 15:9). Dios no tolera tales anadiduras. éTito pudo
conocer el mandamiento y los requisitos en la carta a Timoteo? Si, pero
¢“inmediatamente”? Pablo ordena no pasar mas alla de lo que estéa escrito (cfr.
1 Corintios 4:6); pero al parecer Gerver quiere que Tito lo haga, pues es del
todo cierto que Tito no supo nada de “diaconos” hasta que no leyo la primera
carta de Timoteo, y esto no fue, “inmediatamente”, ¢verdad? Juan advierte que
afadir o quitar a la Palabra de Dios acarrea juicio (cfr. Apocalipsis 22:18-19).
Pero Gerver le concede libertad a Tito proceder con requisitos que todavia
no conocia, y establecer un oficio que no se le mando6 establecer por el
momento (cfr. Tito 1:5). Si estos ejemplos no estremecen al lector, no sé qué
lo hara.

La carta de Tito menciona ancianos, falsos maestros, corrupcion moral y
doctrinal, la necesidad de sana ensefanza y la urgencia de corregir lo
deficiente. Pero sobre didconos, no aparece ni el sustantivo “dudkovog”, ni el
verbo “diokovéw”, ni ninguna forma relacionada. Sin embargo, Gerver los
coloca ahi, recién nombrados, establecidos en la sombra del texto y operando
con requisitos que Pablo nunca escribi6 a Tito. Es dificil comentar esto sin
preguntarse qué traductor secreto esta leyendo Gerver, porque desde luego
no es la epistola inspirada. iTal vez todos tenemos una carta a Tito diferente
a la que Gerver tiene! ¢Serd una version biblica diferente y que
desconocemos, que si habla de “didconos” en Tito? ¢Nos podra decir cuél es,
si es que usa una version o una carta distinta a la que todos tenemos?

La idea de que Tito aplico los requisitos de 1 Timoteo al nombrar didconos se
desvanece en cuanto se examina el argumento. Para que esta afirmacion
tuviera siquiera un minimo de legitimidad, deberia presentarse evidencia de
que Pablo instruy6 a Tito sobre diaconos, o que la carta contiene los
requisitos para ellos, o que el contexto cretense requeria urgentemente

43



“diaconos”. Pero el texto no contiene nada de eso. La inica manera de
sostener tal afirmacion es suponer que Tito conocia instrucciones que no
estan escritas en su carta, que establecié un cargo que no aparece, y que
aplico requisitos que Pablo jamas le comunic6. Eso no es interpretacion; es
hermenéutica magica, de la que sale mas humo que sustancia.

La comparacion que Gerver hace con la ofrenda semanal es un despropésito.
Asegura que negar que Tito nombro diaconos equivale a decir que la ofrenda
fue solo para Corinto y Galacia, linea argumentativa que su servidor jamas
plante6. Yo no niego que Creta y todas las iglesias sigan las instrucciones de
1 Timoteo para establecer didconos, como tampoco niego que aparte de
Corinito y Galacia celebren colectas segun las instrucciones de Pablo en la
carta a los corintios. Esto nadie lo niega. Pero, que nos responda Gerver, ¢De
qué manera, exactamente, podian las iglesias de Macedonia o de Asia
“levantar ofrendas inmediatamente” basandose en 1 Corintios 16, si la carta
todavia no habia llegado a sus manos y ni siquiera sabian que existia? ¢En
qué momento magico ensefn6 un evangelista la instrucciéon de Pablo sobre la
colecta a iglesias que nunca habian recibido la carta, si ni él ni ellas la habian
visto todavia? ¢O Gerver supone que el Espiritu Santo abri6 un servicio de
“descarga instantanea” antes de que la carta fuera enviada? éCon qué
autoridad podia un predicador ensenar el contenido de una carta que no
tenia? ¢La predicaba por intuicion? ¢O por adivinacion apostoélica? Sila carta
a los Galatas tard6 semanas o meses en llegar, écbmo obedecieron otras
iglesias su ensenanza “inmediatamente” ¢En qué momento exacto
obedecieron algo que atin no habian leido? Las iglesias de Jerusalén, Filipos,
Esmirna, Roma, Tesalonica y Colosas... ¢como pudieron imitar la ofrenda de
Corinto antes de enterarse de la existencia del mandato? ¢O es que la
obediencia ahora viaja mas rapido que el mensajero que lleva la carta?
Cuando Pablo escribio6 la carta a los Efesios, ¢obedecio la iglesia en Antioquia
“inmediatamente”, sin haber escuchado el texto, sin haberlo leido, y antes de
que algin mensajero la entregara? ¢O fue esa revelacion transmitida por
palomas telepaticas? ¢En qué parte del Nuevo Testamento aparece la
doctrina de que una iglesia puede aplicar una instruccién sin haberla
recibido, sin haberla leido y sin haberla conocido? ¢En qué pagina aparece
ese “mientras la carta se esta recibiendo en la iglesia receptora, ya debemos
obedecer” sin que conozcamos todavia su contenido? ¢Quién decididé que
“inmediatamente” es una categoria biblica aplicable a las iglesias que atin no
tenian acceso al documento apostélico correspondiente?

44



Uno de los errores mas notorios en la argumentacién de Gerver es su
insistencia en que los didconos en Creta debieron ser establecidos
“inmediatamente”, aplicando los requisitos de 1 Timoteo 3, aunque Tito jamas
recibi6 tales instrucciones en la carta dirigida a él. Esta idea no solo carece
de apoyo textual, sino que ademas viola un principio béasico de la vida
congregacional del primer siglo, pues ninguna iglesia podia obedecer un
mandamiento que ain no habia recibido, ni leer una instruccion que aan no
existia para ella.

La epistola a Tito presenta un cuadro claro, Tito fue dejado en Creta “para
corregir lo deficiente” y “para establecer ancianos” (Tito 1:5). La urgencia
apostolica se dirige a la formacion de un liderazgo capaz de enfrentar el
desorden doctrinal, dominar la palabra fiel, refutar a los que contradicen y
dar estructura a un pueblo moralmente inestable. La crisis cretense
demandaba, por el momento solamente ancianos, no didconos. La funcién
del didcono no respondi6 a la necesidad doctrinal inmediata en Creta; la del
anciano, si. Por eso Pablo menciona una obra y no dice nada sobre la otra. El
silencio en Tito respecto a los diaconos no es una omision descuidada, sino
una seleccion deliberada de prioridades urgentes.

Sin embargo, Gerver pretende que los diaconos fueron establecidos alli
mismo, usando requisitos que no aparecen en la epistola y que Tito no
recibi6. Para sostener tal afirmacion, se requiere asumir que Tito aplico
instrucciones que no conocia, que la iglesia obedecio requisitos que no habia
escuchado, y que Creta actué conforme a un documento que, sencillamente,
no tenia. Tal idea exige mas fe en la clarividencia que en la Escritura.

El absurdo queda expuesto cuando se considera el testimonio diafano de
Colosenses 4:16. Pablo ordena a los colosenses que, una vez recibida la carta,
la lean entre ellos, y luego la envien a “Laodicea” para que también la lean; y,
del mismo modo, que ellos lean la carta laodicense. La ensefianza apostolica
revela una secuencia necesaria, primero la carta llega; luego se lee; luego se
ensena; luego se obedece; y finalmente se comparte. Ninguna iglesia del
Nuevo Testamento obedecia cartas que no poseia, ni aplicaba instrucciones
que no habia recibido, ni descansaba en contenidos que todavia no habian
sido divulgados. La obediencia no precedia la llegada del mandamiento, ni la
accion pastoral antecedia la instruccion inspirada.

45



Colosenses 4:16 destruye el invento del “inmediatamente” de Gerver. Laodicea
no podia obedecer Colosenses antes de que Colosas le enviara la carta. Filipos
no podia aplicar instrucciones que por un tiempo desconocia. Antioquia no
podia ajustarse a Efesios antes de escuchar a su lector. ¢Por qué habria de
ser Creta la excepcion? ¢Con qué fundamento biblico puede sostenerse que
Tito estableci6 didconos “inmediatamente”, aplicando requisitos que no tiene
escritos ante si, y siguiendo una carta que él no tenia en su poder? La epistola
misma exige lo contrario.

La realidad apostélica es simple y contundente, la autoridad de una
instruccién nace con su comunicacion. Las iglesias obedecieron las cartas
universalmente, si; pero nunca antes de recibirlas. Asi como Laodicea
dependia de la lectura publica para conocer la carta colosense, asi también
Tito dependia de la carta de Timoteo para establecer “didconos”. Y si Pablo
quiso que se establecieran didconos en Creta, tuvo oportunidad de escribirlo,
pero no lo hizo. Desde luego, ahora que todos podemos leer ambas cartas, no
hay razon para obedecer lo que Pablo dice en 1 Timoteo y Tito sobre
“ancianos y diaconos”. Pero nuestras circunstancias no eran las de ellos, al
menos por un tiempo.

Todo esto demuestra que el argumento de Gerver se basa en una fantasia
teologica, que es la idea de que Tito pudo obedecer y aplicar un mandamiento
sin conocerlo, aplicar requisitos que no tenia a la mano, y ejecutar una orden
que nunca existio en su carta. Frente a la claridad del Nuevo Testamento, tal
concepto no resiste ni la primera luz del anélisis. La urgencia en Creta era
real, pero la obediencia era ordenada, no adivinada; fundada en Escritura,
no en suposiciones; guiada por cartas apostolicas, no por imaginacion. El
“inmediatamente” de Gerver pertenece al terreno del antojo, no al de la
exégesis. Y contra tal imaginacion, Colosenses 4:16 se levanta como
sentencia inspirada, pues la lectura precede a la obediencia.

Si Tito recibi6 una carta que instruia a establecer ancianos, éen qué momento
establecié diaconos “inmediatamente” si jamas recibid requisitos para
didconos en su epistola? ¢Tito debia obedecer 1 Timoteo 3 “inmediatamente”,
aunque esa carta no estaba dirigida a él, no estaba en sus manos, y al menos
por un tiempo no sabia nada de su contenido? ¢Quiere Gerver afirmar que
las iglesias cretenses aplicaron requisitos que no existen en Tito, basados en
una carta que no se les envid, siguiendo instrucciones que no conocian, pero
que, espectacularmente, obedecieron “inmediatamente”? ¢En qué categoria

46



teologica entra la practica de establecer cargos biblicos sin instrucciones?
¢Revelacion privada? ¢Conjetura espiritual? ¢O la peligrosa doctrina de que
la ausencia de texto se puede llenar con imaginacion?

Si una iglesia no puede obedecer un mandamiento que no ha recibido, ni un
predicador puede ensenar una instruccion que no ha leido, ni un evangelista
puede aplicar requisitos que no conoce, ¢como justifica Gerver la idea de que
Tito estableci6é diaconos “inmediatamente”, sin texto, sin requisitos, sin carta
y sin instrucciones?

Las iglesias si obedecieron las cartas apostoélicas, aunque no estuvieran
dirigidas especificamente a ellas. Lo que jamas hicieron, porque es
imposible, es obedecer antes de recibirlas. La categoria de “inmediatamente”,
tal como Gerver la propone, es un concepto vacio, carente de soporte biblico,
historico o 16gico. Una iglesia que no conoce una carta no puede obedecerla
“inmediatamente”.

A esto se suma la contradiccion interna en el mismo razonamiento de Gerver.
El acusa de arbitrariedad a quien menciona el contexto histérico de Creta,
aunque Pablo mismo lo utiliza en Tito 1:12, y sin embargo construye su
doctrina a partir de elementos que no aparecen en el texto de Tito, es decir,
didconos invisibles, requisitos no escritos, instrucciones no recibidas y una
equivalencia teologica fabricada entre situaciones totalmente distintas. Lo
que llama arbitrariedad en otros, lo practica él sin pestafiar. Es una ironia
triste, pero inevitable.

Finalmente, la acusacion de Gerver se apoya en la falacia del hombre de paja.
Atribuye a mi postura la idea de que en Creta jamas habria didconos, cuando
yo simplemente sefnalé que la urgencia en la isla, segtin Tito 1:5, era elegir y
establecer ancianos, no diaconos. Es él quien inventa la postura extrema para
luego declararla refutada. La epistola de Tito ensefa urgencia, correccion de
lo defectuoso, prioridad del liderazgo y defensa doctrinal. Gerver, en
contraste, ensena la existencia de diaconos que el texto nunca menciona,
requisitos que no estan escritos en Tito y mandamientos universales donde
solo hay instrucciones locales.

La diferencia entre lo que Tito ensefia y lo que Gerver imagina es la diferencia
entre exégesis y fantasia. Y no deberia ser necesario aclarar cual de las dos
corresponde a la Palabra de Dios.

47



Ahora, es importante echar un vistazo a la historia y a la cronologia biblica,
b
para saber si la tesis de Gerver es razonable y sostenible.

Historicamente hablando, la idea de que Tito ley6 su carta y la primera carta
a Timoteo “al mismo tiempo” o “inmediatamente”, para poder actuar
“inmediatamente” con el establecimiento de “ancianos y didconos juntos”, no
solo carece de evidencia, es una fantasia logistica, un ejercicio de
teletransporte literario digno de ciencia ficcion. La realidad del siglo I es mas
simple y mas incomoda para las teorias improvisadas, pues las cartas no
circulaban por Bluetooth apostoélico, ni existia un servicio “Prime” que
entregara todas las epistolas simultdneamente a todos los obreros. Asi que
no, Tito no tenia 1 Timoteo en la mano mientras leia su propia carta. Vamos
punto por punto, para que quede claro.

Primero, las cartas de 1 Timoteo y Tito no fueron escritas al mismo tiempo.
La cronologia pastoral mas aceptada coloca a Tito antes que 1 Timoteo; y, en
el escenario mas generoso para Gerver, fueron escritas cerca en el tiempo,
pero no simultdneamente ni enviadas en paquete conjunto. Pretender que
Tito tenia ambas epistolas a la vez es como suponer que Pablo imprimi6 un
“manual apostolico ediciéon de bolsillo” para distribucion masiva. Para
suponer tal cosa se necesita mucha imaginacion.

Segundo, Tito estaba en Creta y Timoteo en Efeso, y cada uno enfrentaba
problemas distintos. Pablo no resolvia asuntos con mensajes en cadena ni
con grupos de WhatsApp ministeriales. Cada carta responde a contextos
separados, y no existe indicio alguno de que Tito tuviera acceso a las
instrucciones destinadas a Timoteo. Exigir que Tito aplicara requisitos
ajenos es como exigir que uno siga instrucciones de un manual que jamas ha
visto.

Tercero, en el siglo I no existia un “correo apostolico simultaneo”. Las cartas
viajaban a un solo lugar, con un mensajero concreto, y si eran copiadas, lo
eran lentamente a mano cuando asi era necesario. La logistica antigua no
deja espacio para las fantasias modernas. No hay forma de que Tito recibiera
la carta de Timoteo sin que Pablo lo hubiera ordenado o sin un mensajero
que la entregara. Y como el texto se mantiene en un silencio inspirado, el
unico que habla aqui es Gerver... y no precisamente con respaldo textual.

Cuarto, las epistolas no circularon de manera universal sino hasta después.
Mientras Pablo vivia, una carta no se compartia hasta que fuese leida por el

48



receptor primario. Esto se hace evidente en Colosenses 4:16. Pablo instruye
que, cuando la carta llegue, cuando se lea, cuando se envie a Laodicea,
entonces se obedecera. La obediencia depende de la recepcion, no de la
imaginacion. Si Laodicea esper6 la carta colosense, ¢qué hace pensar que
Creta tenia acceso instantaneo a 1 Timoteo?

Quinto, para que la idea de Gerver funcione, tendria que aceptarse uno de
dos milagros historicos. Que 1 Timoteo fue escrita antes que Tito, lo cual
contradice la evidencia, o que Tito tenia acceso a la carta de Timoteo fuera
de todo proceso de envio. Ambos escenarios son tan probables como hallar
un rollo del Mar Muerto firmado por Pablo en tinta azul.

Sexto, la practica del primer siglo descarta por completo esta teoria. Los
predicadores e iglesias dependian de cartas y visitas. Sin carta, no hay
instruccién; sin instruccién, no hay ensefanza; sin ensehanza, no hay
obediencia (cfr. 2 Pedro 3:1; 2 Tesalonicenses 2:14). Pretender que Tito
obedecio 1 Timoteo 3 sin haber leido 1 Timoteo 3 es exigir que un hombre de
Dios practique teologia por adivinacién.

Séptimo, las palabras finales de Tito 1:5 son reveladoras para abordar esta
cuestion de los “didconos”. La frase, “asi como yo te mandé” en Tito 1:5 no
debe ignorarse. Es una frase corta, pero es contundente para entender que
Pablo nunca tuvo la intenciéon de que Tito, por el momento, estableciese
“didconos”. En griego es “©¢ €éyw ocou dietaEaunv”, y esa estructura trae
consigo un par de pistas que cualquier lector del siglo I habria captado sin
necesidad de hacer gimnasia mental. En primer lugar, consideremos la
funcion de dicha declaracion, pues se trata de una clausula comparativa
explicativa. El “©g” no esta introduciendo tiempo ni causa aqui. Esta
introduciendo modo. Esto indica que Tito debe hacer lo que Pablo le dice, y
lo debe hacer del mismo modo en que se lo habia ordenado previamente.
Pablo habla de un mandato anterior, y ahora, Pablo le recuerda que debe
hacer exactamente de la misma manera en que se lo habia mandado antes.
Todo lo que dice el versiculo 5, es algo que Pablo ya le habia ordenado hacer
antes de que se lo escribiera.

Ahora, la clausula “©g é¢yw oou dietaEaunv” modifica todo el propdsito del
envio, es decir, corregir lo que falta y establecer ancianos. No son 6rdenes
nuevas. No son oOrdenes improvisadas al escribir la carta. Pablo esta
recordando las directrices previas, y estas, orales, que Tito ya conoce. Esto

49



deshace la ocurrencia de algunos que imaginan que Tito recibi6 la carta por
la manana, sali6 corriendo por la tarde y puso “ancianos y diaconos” al
mismo tiempo e “inmediatamente” como si los reclutara en un puesto de
mercado. No. Pablo apela a un cédigo de instrucciones ya establecidas. La
clausula no modifica inicamente el verbo “establecer”, ni esta desprendida
como comentario libre. Es un modificador de toda la accion encomendada.
Es interesante que la palabra “SietaEdaunv” estd en aoristo medio, lo que
indica una acciéon puntual, completada y ejecutada por el sujeto con
involucramiento personal. Pablo esta diciendo a Tito, “Ya te habia dado
estas ordenes, te las entregué yo mismo y no fueron ambiguas.” Entonces,
no es un mandamiento aislado ni una coletilla piadosa. Esta conectada
sintactica y logicamente con, dejarte en Creta, corregir lo defectuoso, y
establecer ancianos en cada ciudad. Pablo esta diciendo a Tito que no lo dejo
en Creta por azar, fue para que pusiera por obra lo que previamente le habia
mandado. Esto significa que Tito no improvisé o copi6 requisitos. No “cre6”
ancianos por revelacion relampago. No se salt6 procesos. No actud sin
criterios, y menos se invento la fila de candidatos mientras leia la carta. Mas
bien, Tito obro6 siguiendo un conjunto de instrucciones que Pablo ya habia
dictado antes de la carta.

Ahora bien, si la frase, “asi como yo te mandé”, indica instrucciones previas
y especificas, entonces también senala qué no estaba incluido en esas
instrucciones. Y lo que brilla por su ausencia es tan estridente como una
trompeta mal afinada. Pablo ya habia dado instrucciones previas sobre
ancianos, no sobre “didconos”. Si Pablo hubiese querido que Tito nombrara
didconos en Creta, la clausula comparativa “GO¢ éyw oot dietaEdunv” lo
habria cubierto también. Pero el contexto inmediato y remoto muestra que
el encargo previo se relacionaba exclusivamente con “ancianos”. Tito debia
corregir lo que faltaba. Tito debia establecer ancianos en cada ciudad. Y todo
esto debia hacerlo segin las 6rdenes previas de Pablo. Nada mas. Nada
menos. Luego, y dado que no hay mencion de didconos en la carta, tampoco
alguna insinuacion de ellos, es evidente que Pablo no dijo nada de establecer
didconos tampoco en sus instrucciones previas. Y si no hubo orden alguna
sobre didconos en su mandamiento previo, es un atentado contra la
autoridad apostélica cuando Gerver los quiere meter como parte de las cosas
que Tito debia hacer en Creta.

50



Si el encargo previo incluia ancianos, y el encargo escrito sigue exactamente
esa linea, entonces lo que Pablo quiso que Tito hiciera fue justamente eso,
ordenar ancianos. Si Pablo hubiera querido didconos, habria dicho,
“establezcas ancianos y diaconos en cada ciudad, asi como yo te mandé”.
Pero Pablo, ni antes, ni en la carta mando “didconos”, sino solamente y nada
mas que “ancianos”. ¢Por qué? Porque por el momento, solo “ancianos” y
nada mas que “ancianos” eran urgentemente necesarios.

Otra cosa méas. La clausula “tal como yo te mandé”, no solo recuerda las
instrucciones dadas, pues también delimita esas instrucciones. Pablo no se
olvido de los didconos. Pablo no fue ambiguo. Pablo no fue apresurado. Lo
que Pablo mando es exactamente lo que Pablo quiso mandar. Y lo que Pablo
call6 es exactamente lo que Pablo quiso callar. Esta frase, que muchos leen
como si fuera un adorno literario, en realidad representa la reafirmacion de
la voluntad de Dios en el caso, la cual fue indicada por Pablo a través de ese
mandamiento previo, y que ahora le esta recodando en la carta. Entonces,
Dios queria ancianos sin demora; Dios no pidi6 didAconos en ese momento;
Dios sabia lo que hacia; y la gramaética del apostol inspirado lo confirma. Si
alguien insiste en que Tito debi6 entender “ancianos y didconos” aunque la
carta no los mencione, tendra que explicar como es que el Espiritu Santo, tan
cuidadoso al enlistar requisitos para ambos oficios en 1 Timoteo 3, decidi
callar justamente en la misién de Tito. Y tendra que explicar también por qué
Pablo apela a un mandato previo que, si hubiera incluido didconos,
seguramente habria sido mencionado o insinuado.

No, hermano Gerver, Tito no hizo lo que usted cree que hizo. El hizo lo que
previamente Pablo le mandé, y eso que le mando, fue establecer “ancianos”.
Usted quiere que Tito haga mas que eso; pero Pablo fue enfatico al decir, “asi
como yo te mandé”. Yo afirmo que Tito hizo exactamente eso. Lo demas, es
pura y real suposicion.

Por tanto, historicamente, textualmente y biblicamente, Tito no pudo leer
simultdneamente su carta y la primera carta a Timoteo. No hay evidencia de
ello, no hay indicio, no hay contexto, no hay manuscritos, no hay tradicion
antigua, ni légica alguna que lo sostenga. Es un invento moderno para
rescatar una teoria débil. La realidad apostolica es otra. Pablo instruye a cada
colaborador segun la necesidad del lugar. Tito recibi6é instrucciones sobre
ancianos; Timoteo, sobre ancianos y diaconos. Pretender lo contrario es

51



luchar contra la historia y contra el texto al mismo tiempo. Y en una
competencia asi, siempre pierde el que no tiene Escritura.

Por otro lado, Gerver dice que los “ancianos y diaconos” que supuestamente
Tito establecid, fueron establecidos “con los mismos requisitos de Timoteo”. Aqui
hay dos errores. Uno de ellos, que es sobre los “didconos”, ya lo he refutado
en paginas anteriores. Lo que quiero refutar ahora, es esa idea errada y extra
biblica, con la que Gerver supone que los requisitos de los ancianos en 1
Timoteo, son los mismos requisitos de Tito, pero declarados con palabras
diferentes. Voy a demostrar a continuacion, que tal aseveracion es falsa y
carece de sustento biblico.

Exposicion del 16 de noviembre, 2025.

Una vez que he presentado defensa con la primera exposicion del hermano
Gerver, ahora procedo a contestar su segunda exposicién. Si hay mas
exposiciones, pues, hasta hoy las desconozco. Pero, hasta donde hemos
llegado, he demostrado el error de la posicion de nuestro hermano. Pasemos,
pues, a revisar su segunda exposicion.

Gerver: “segun el contexto cultural y moral en Creta, spor qué el
Espiritu Santo no inspiré a Pablo, para escribir los requisitos de los
didconos? Esta pregunta fue, porque, al ver diferencias, gno?
Encontramos que en la carta a Timoteo, Pablo si... he... escribié
acerca de los didconos; pero en la carta a Tito no. Entonces. Sin
embargo, nosotros, si podemos, determinar que Tito establecié
didcono también. Aunque la carta no lo diga, pues si hay ancianos,
obviamente hay didconos. Ahora, écon qué requisitos los establecioé
Tito? 2Con qué requisitos establecié Tito a los didconos? Con los
mismos de Timoteo. Esa es la respuestq, la gran respuesta, dverdad?
Con los mismos de Timoteo. Juntos. Por eso las diferencias, pero las
diferencias no... en que una... en que una carta si contiene los
requisitos, y otra no. Sin embargo, nosotros, l6gicamente podemos
concluir. No podemos inventarnos otra lista, éverdad que no? En el
asunto de los didconos no podemos inventarnos otra lista, porque
ya, a Timoteo le escribieron una lista, o sea que Tito establecid
didconos con los requisitos, ¢de quién? Con los requisitos que le

escribieron a Timoteo. Bueno, esa era la... la conclusién légica,
exactamente. Por eso la pregunta, é¢verdad? Por las diferencias,
3no?”

52



Aqui es muy importante que usted considere con mucho cuidado lo que la
pregunta dice. La pregunta que se me hizo, no toca la cuestién de donde tomo
Tito requisitos para establecer “didconos”. Esa no es la pregunta.
Torpemente Gerver cambia la cuestion. La pregunta dice, “spor qué el Espiritu
Santo no inspird a Pablo, para escribir los requisitos de los didconos?” y no, “zcon
qué requisitos los establecié Tito? 3Con qué requisitos establecié Tito a los didconos2”
¢Nota la diferencia? Una cosa es preguntar sobre “la razon” de que algo no
se haga, y otra cosa es preguntar sobre “los medios” para hacerlo. Lo
interesante, es que al final de sus declaraciones, dice, “Por eso la pregunta,
zverdad? Por las diferencias, 2no2” El caso es que a mi no se me pregunté sobre
los requisitos que us6 Tito para establecer “didconos”, se me pregunt6 otra
cosa muy diferente. Asi que, o este cambio de cuestién es por torpeza, o es de
muy mala fe, para representarme como quien no respondio6 la pregunta, o
que la evadio, o que la respondié mal. Por el momento, y dado que Gerver no
esta analizando mi respuesta a la pregunta que me hicieron, estas palabras
suyas no tocan la cuestion, y asi, mi respuesta a la pregunta se sostiene.

Gerver: “lo que él no menciond es, 3con qué requisitos? zverdad?
’
Bueno, con los de Timoteo, esa era la, era la, era la respuesta que
14 ! 4 !
yo queria escuchar, ¢verdad? Los mismos”

¢Lo ve? El queria escuchar cierta respuesta, haciéndome una pregunta
distinta a la cuestion que él queria oir. Uno casi espera que, después de torcer
asi la pregunta, saque un sombrero y empiece a sacar conejos doctrinales.
Gerver “revela” qué respuesta esperaba, pero su expectativa no coincide con
la pregunta que hizo. Si €l queria hablar de “con qué requisitos establecio
Tito didconos”, debié preguntar eso desde el inicio. Si no es por torpeza lo
que esté haciendo, entonces su maniobra es una falacia clasica, que consiste
en cambiar la pregunta después de escuchar la respuesta. Es como si yo le
pregunto a usted por qué llueve, y una vez que me explica las razones del por
qué llueve, le critico por no haberme dicho si el paraguas es azul. Por tanto,
El problema no est4 en mi respuesta. Esta en su incapacidad de sostener una
linea argumental sin tener que reinventarla sobre la marcha. Lo més patético
es que el hermano Marcos Cifuentes le siga en esa tonteria. Si él tuvo voz para
apoyarle, tenia voz para corregirle, pero no lo hizo, lo que habla muy mal de
ambas cabezas. Con ellos no se cumple eso de que dos cabezas piensan mejor
que una. Gerver presenta el caso como si yo hubiese dicho que Tito nunca
estableci6 didconos porque no tenia requisitos, o que Tito establecio

53



didconos inventando requisitos, todo lo cual es absurdo. Pero, el hermano
Gerver cree que descubrié américa cuando explica que Tito usé los requisitos
de Timoteo para establecer didconos. Eso nadie lo discute, nadie lo niega. Si
unos pensamos que fue Tito quien los establecio, o si fueron los mismos
ancianos que Tito establecid, la cuestion no es con qué requisitos, sino
¢cuando? Gerver dice que fue a la par con los ancianos, lo cual es falso, no
teniendo Tito en su carta los requisitos de los diaconos, y no siendo esa su
mision principal (cfr. Tito 1:5)

Ahora bien, vamos a aceptar sin conceder, que Tito estableci6 también
“diaconos” el mismo dia que establecié “ancianos”, y esto, siguiendo las
instrucciones de 1 Timoteo. Si Gerver dice que esto fue asi, entonces se sigue
légica y necesariamente que Timoteo también estableci6 “ancianos”,
considerando los requisitos de Tito. Es decir, que si Tito pudo tomar los
requisitos de Timoteo, entonces también Timoteo tom6 de Tito; por tanto,
Timoteo como Tito establecieron ancianos que tenian a sus hijos en sujecion,
y con hijos “creyentes”. Y si no, entonces é¢por qué Tito pudo tomar de
Timoteo y Timoteo no tomar de Tito? Recuerde, “fieles” o “creyentes” no es
lo mismo que “sujetos”; pero al sumar los requisitos de 1 Timoteo con los de
Tito, tenemos la verdad completa: Los ancianos deben tener a sus hijos en
sujecion, y tener hijos creyentes. Y eso es lo que hoy se debe hacer. No
cambiar lo que dice la Biblia, ni tampoco ignorar lo que dice, sino sumarla
(cfr. Salmos 119:160). Recuerde, Tito tomo “los mismos, exactamente los mismos”
requisitos para los “didconos” que la carta a Timoteo contiene. Entonces, de
la misma manera, ambos sumaron los “mismos, exactamente los mismos”
requisitos para los ancianos que sus cartas contienen. Hoy en dia no
podemos decidir qué requisito tomar y qué requisitos ignorar, pues asi como
concluimos que el pecador, para ser salvo, debe oir, creer, arrepentirse,
confesar a Jestus como el Hijo de Dios y ser bautizado para el perdon de sus
pecados, es decir, sumando lo que dicen los textos relativos, de la misma
manera hoy debemos sumar lo que dice Timoteo y lo que dice Tito con
respecto a los requisitos de los ancianos. ¢éSumara? ¢O se ira por el camino
de adulterar la Palabra de Dios, para terminar ignorando lo que dice Tito 1:6?

En seguida, el hermano Gerver me quiere imputar otra contradiccion, con
respecto al establecimiento de ancianos en “Latinoamérica”. El pone un
audio donde yo estoy diciendo que el primer obstiaculo que se tiene en
“Latinoamérica” para el establecimiento de ancianos, tiene que ver con el

54



gobernar el hogar, donde su esposa y sus hijos estén sujetos. Aqui
escuchamos mis palabras que corresponden a una clase anterior a las
preguntas que Gerver esta analizando:

Mi declaracion: “El cristiano que quiere ser anciano, con la
primera cosa que le va a estorbar... una de las primeras cosas
que le va a estorbar, es la mujer, si no se le sujeta. Es la
primera. Y luego ya, si la mujer se sujeta, o medio se sujeta,
o aparentemente se sujeta, luego viene el problema de los
hijos que también a veces no se quieren sujetar. Si limitamos,
si [audio ininteligible] Tito, para poner alli, «sujetos a los
padres», eso no resuelve el problema, hermanos. Eso no
resuelve. No es que, si quitamos ahi que no sea, que, que...
que no dice «bautizados», que no son cristianos, eso va a
resolver, y ahora si va a haber ancianos en las iglesias... no
es cierto. No es cierto. No tiene caso adulterar la Escritura.
No tiene caso. Tenemos que respetar la Biblia, no podemos
modificar o diluir, lo que dice la Biblia, para pretender, que
puede haber ancianos en la iglesia, cuando no es asi. Asi
como estan los requisitos va a ser muy complicado. Ya asi
como estdn. Que gobierne bien su casa. Un varén que
gobierne bien su casa, usted sabe que no es tan simple
encontrarlo en las iglesias. No es tan simple aunque me
miren feo. Aunque me miren feo, hermanos, porque aqui los
estoy viendo. Ya que gobierne bien su casa, esto esta por
probarse. Que gobierne bien a su esposa, que su esposa se
sujete, y que se sujeten los hijos, eso estd complicado. Asi que
no resuelve nada...”

Una vez que el hermano Gerver deja correr esta grabacion donde esta “Mi
declaracion”, dice lo siguiente:

Gerver: “Entonces, por esa razén yo fui que le pregunté acerca de,
segun la cultura latinoamericana, ges posible que haya ancianos en
las iglesias locales? Entonces, por lo que él habia dicho, éverdad?
Era un problema, era; pero si Dios ha dejado ese mandamiento,
éno se puede cumplir, entonces? Era la pregunta que le habia hecho
yo, o le hice esa pregunta por eso, por esa conclusiéon gverdad?
Entones él ahora dice... en la otra, en la respuesta, pues, ahora

55



dice que, hay que anhelar, éverdad? Y da otra explicacién.
2Quieren hablar? 3No? Y da otra explicacién; pero bueno. Entonces,
ahora dice que si, éverdad? Que si es posible. Entonces, pasamos a
la siguiente...”

Bueno, vamos a revisar estas palabras de Gerver parte por parte, para poner
orden y ver el error de nuestro hermano. Sobre la pregunta, “zes posible que
haya ancianos en las iglesias locales?” El quiere establecer una “contradicciéon”
en mis palabras. Gerver senala algo que yo “habia dicho” antes, que es la
grabacion de “Mi declaracién” que aqui he transcrito anteriormente, y lo
presenta como una contradiccion con la respuesta a su pregunta. El orden es
el siguiente:

1. Mi declaracion.
2. La pregunta.
3. Mi respuesta.

>

Gerver esta dando a entender que entre “Mi declaracion” y “Mi respuesta’
hay una contradiccion. Bueno, una vez entendido el contexto del asunto,
leamos “Mi respuesta”, para ver si es cierto que hay una “contradiccion”. He
aqui la pregunta que originalmente se me hizo y la respuesta que yo
comparti.

Marcos Cifuentes: “Segun la cultura latinoamericana, zes posible
que haya ancianos en las iglesias locales?”

Mi respuesta: “Bueno, deberia atender a cada congregacion,
hermanos. O sea, ¢si es posible? Si. Pero, como ya estamos
hablando de un interés... porque, el primer requisito en 1
Timoteo, jcudl es? Dice ahi 1 Timoteo, fijense lo que dice, en
el versiculo 1. 1 Timoteo, capitulo 3, en el versiculo 1...
Palabra fiel, si alguno... ;qué cosa? Anhela. Si alguno anhela
obispado, entonces la primera, la, la respuesta que se tiene
que buscar primero, es, ;los varones anhelan el obispado?
Obviamente cuando nosotros anhelamos algo, pues
buscamos cumplirlo, o buscamos alcanzarlo... Entonces, uno
de los problemas en Latinoamérica, es que a veces los
varones de la iglesia, no anhelan el obispado. Y como no lo
anhelan, pues no hay un esfuerzo, para capacitarse, para

56



prepararse espiritual e intelectualmente, y familiarmente,
incluso, para poder desempanar ese servicio. Entonces, yo
creo que el problema de Latinoamérica, primero es, que no
se anhela. Yo veo muchas iglesias, he trabajado en muchas
iglesias, he visitado muchas iglesias, y no veo que alguien
anhele. Estan a gusto ahi los puros varones. Como los
varones tienen el control de la iglesia, so los que gobiernan
la iglesia, no ven necesidad de los ancianos. Entonces, el
primer obstadculo no es tanto los hijos, o que lo haga la
esposa. jCudl es el primer obstaculo obispado? ... si lo
anhelan, deben esforzarse para cumplir la, los requisitos que
el Espiritu Santo ha puesto, tato usted como maestro, como
predicador, como instructor, asi mismo en su familia,
iverdad? Que ensefie a sus hijos. Si son pequefios todavia.
Bueno, usted dice, yo anhelo obispado pero mis hijos son
pequenitos, pero yalos voy a empezar a instruir en la fe, para
que cuando lleguen a la adolescencia, a la juventud, reciban
el evangelio, se bauticen, y ya tener hijos creyentes. Igual con
su esposa, platicar con su esposa, hablar con ella, decirle,
oye, necesito gobernar bien mi casa, con el ejemplo y la
palabra de Dios...”

Bueno, espero que haya leido bien y con cuidado lo que dije en “Mi
declaracién”, lo que dice la “pregunta” y lo que dice “Mi respuesta”. ¢Ya leyo
todo con atencion y cuidado? Si no, le invito a que lo haga nuevamente. Una
vez que lo ha hecho, y que tiene bien claro lo que dice cada una de estas
transcripciones, ahora pasemos a mostrar que es absolutamente falso lo que
Gerver insinua, es decir, que hay una “contradiccion”.

En primer lugar, es importante que tenga en cuenta que “Mi respuesta” trata
con “las iglesias en Latinoamérica”. Vea la pregunta: “Segin la cultura
latinoamericana, 2es posible que haya ancianos EN LAS IGLESIAS LOCALES?”
(Enfasis agregado) Yo respondo que es posible, en tanto y cuando se “anhele”
el obispado, y fundamento mi respuesta en 1 Timoteo 3:1. ¢Es correcta mi
respuesta? Desde luego que es absolutamente correcta y biblica. El texto dice,
“Palabra fiel: Si alguno anhela obispado, buena obra desea.” El punto de
partida del texto no es la existencia de ancianos, sino el deseo de serlo. La
secuencia natural que Pablo establece es, anhelo, evalio de requisitos,

57



nombramiento y ejercicio del oficio. Ese orden no lo inventé yo. Lo estable la
Biblia con toda claridad. Sin anhelo, no hay proceso. Sin proceso, no hay
ancianos. La logica es tan simple que uno siente lastima por quien intente
negarla. Es como negar que para que haya evangelistas, debe haber alguien
que desee predicar. Pablo no le manda a Timoteo establecer ancianos sin que
haya quien “anhele” dicha obra. Por su parte, en Tito, dicho “anhelo” se da
por sentado. Pablo dice a Tito que “establezca ancianos” (Tito 1:3). Pero Tito
no podia fabricarles el deseo. Si no habia hombres que lo anhelaran, Tito
simplemente no podia nombrar a nadie. Tito podia organizar, examinar,
confirmar. Pero no podia “crear” el “0p¢yetaL” que solo nace en el corazén
del hombre y que Pablo exige como punto de partida. Tito 1:5 presupone lo
mismo que 1 Timoteo 3:1, que hay hombres que quieren ser obispos. Si no
los hay, no hay nada que establecer. Una congregacién sin varones
dispuestos estd como un barco sin timoén. Y nadie puede poner un timén si
no hay quien lo quiera tomar. Decir que el anhelo no es la condicion inicial
es ignorar el propio orden del texto apostolico. Nadie llega al oficio
comenzando por los requisitos. Se llega comenzando por el deseo. Pero, esta
respuesta mia, trata con un problema “en las iglesias”.

En segundo lugar, consideremos ahora “Mi declaracion”, la cual fue hecha
antes de la “pregunta” y “Mi respuesta”. Y si la ley6 con cuidado, notara que
alli estoy hablando de: “El cristiano”. éLey6 con atencién? No estoy hablando
de “las iglesias”, sino propia y especificamente del “cristiano”. ¢Entiende el
hermano Gerver la diferencia entre “las iglesias” y “el cristiano”? éNo sabe, o
no entiende que estoy hablando de entidades diferentes? ¢No escuchd con
cuidado mis palabras para darse cuenta que en “Mi declaracion” hablo del
“cristiano” y no de “las iglesias”? ¢Qué clase de “andlisis” hizo? El anunci6 un
“andlisis”, y hasta ahora lo que ha estado haciendo, es mal representando mis
palabras, cambiando las preguntas, torciendo mis respuestas, y adulterando
la Palabra de Dios. iEso no es analisis! éQué estaba “analizando” mientras
escuch6 “Mi respuesta” ¢En qué estaba pensando? ¢Qué agenda quiso
cumplir? ¢No se dio cuenta que en “Mi respuesta” hablé de “las iglesias” y no
del “cristiano”? éQué quiere lograr el hermano, cuando expone esto, y luego
insinla que me estoy contradiciendo? éSe arrepentira y pedira perdon,
publicamente?

58



Asi que, en “Mi declaracion”, hablo de una problematica relativa a “El
cristiano que quiere ser anciano”. ¢Ley6 con atencion? Que “quiere”, que
“anhela”; que “desea” el obispado. Mientras que, en “Mi Respuesta”, estoy
hablando de “las iglesias” done hay varones que no “anhelan” el obispado. La
cuestion de “Mi declaracion” trata con el que “anhela”, y la cuestiéon en mi
respuesta trata con “las iglesias” donde no se “anhela” el obispado. En “Mi
declaracién” expongo que, segin mi experiencia, he visto que aquel
“cristiano que anhela” obispado, tiene el obstaculo de su hogar, donde no hay
buen gobierno. Mientras que, en “Mi respuesta”, obviamente también segiin
mi experiencia, veo “en las iglesias” que los varones no “anhelan” el obispado,
y por eso, no se esfuerzan, no se preparan, ni organizan bien sus hogares.
Como vemos, no hay NINGUNA contradiccion entre “Mi declaracion” y “Mi
respuesta”.

El hermano Gerver debi6 haber escuchado con mas cuidado mis palabras. El
problema es que muchos, cuando oyen mis clases biblicas, conferencias o
sermones, tienen la actitud del “cerdito”,* buscando con el hocico de su
prejuicio y ver si encuentran algin desperdicio para alimentar su deseo de
desprestigiarme. Y no, no estoy llamando “cerdo” a nadie. Estoy ilustrando
la actitud de una persona que, de manera selectiva y malintencionada, busca
intencionalmente defectos, fallos o errores menores en el discurso o las
acciones de otro, ignorando el valor general o el propoésito del mensaje
original. Tenga cuidado con esta actitud, pues de otro modo, serd muy
avergonzado cuando se exponga su prejuicio. Sigamos con el repaso.

Gerver: “La pregunta nimero 4 es la siguiente. 2Pueden los hijos
estar en sujecion a sus padres sin ser creyentes? Escuchen bien, por
aqui van a estar las dos definiciones, yo considero que con esto, va
a quedar claro el asunto. Fijese, pues, esa es la pregunta que yo le
hice. sPueden los hijos estar en sujecidn a sus padres sin ser
creyentes? Y él contestd...”

Mi respuesta: “Deben. Deben estar sujetos a sus padres,
aunque no sean creyentes, aunque no sean cristianos. Eso es
parte de la vida, para que una casa funcione, para que un
hogar funcione. O sea, debe haber una sana organizacion.
:Si? Entonces, si en una casa hay division, no prevalece, dice

11 chancho o cochino.

59



Jesucristo, toda casa dividida no prevalece. Entonces, si,
aunque los hijos no sean cristianos, deben estar sujetos a los
padres. Aunque no sean cristianos”.

Gerver: “Entonces él dijo, deben estar en sujecién, aunque no sean
cristianos. Ojo con eso. ¢Verdad? Ojo con eso. Segunda pregunta,
o seq, la nimero 5. El gobernar bien su casa, gincluye tener “hijos
creyentes? Esa es la nimero 5, 2el qué contest62”

Mi respuesta: “No necesariamente. No necesariamente.
;Puede una persona gobernar bien su casa, con hijos
incrédulos? Si. Porque una cosa es ser “no cristiano” y otra
es ser un buen hijo de acuerdo a los estandares morales y
sociales. Entonces, si, un hombre puede gobernar bien su
casa, aunque sus hijos sean incrédulos. Eso es posible”

Gerver: “Entonces él dijo, no necesariamente, 2verdad? Es decir, un
hombre, un padre de familia puede gobernar su casa, aunque sus
hijos sean incrédulos (no, no, no estamos hablando de rebeldes),
que sus hijos sean incrédulos. El gobernar bien su casa es tener a su
esposa Yy a sus hijos en sujecién. Entonces él dice, bueno, no
necesariamente tienen que ser creyentes para poder gobernar.
Bueno, hasta ahi estamos totalmente de acuerdo, dverdad? zPor
qué? zPor qué estamos de acuerdo ahi¢ Porque 1 Timoteo 3:4, dice,
(tgobierne bien su casa, que tenga a sus hijos en sujecién con toda
honestidad (pues el que no sabe gobernar su propia casa, ¢cémo
cuidard de la iglesia de Dios2)» Entonces aqui estd la casa, estdn
los hijos y estd el gobierno, ¢verdad? Entonces. Pero verdad que no
aparece ‘“creyentes” alli en Timoteo, no aparece creyentes
éverdad? 3Estamos de acuerdo con el hermano hasta ahorita2
Estamos de acuerdo con el hermano hasta ahorita. Fijese bien.
Pongamos atencién con esta figura que yo agregué aqui. Porque
de aqui va a depender algo, bien, bien importante. Ya se lo habia
explicado yo, pero ahora, con peras y manzanas. Fijese bien.
Cuando la Biblia en Timoteo habla de casa, estd hablando de qué
cosa. gDe la2 De la familia. Estd hablando de la familia, no estd
hablando de las del techo, ¢verdad? Es una figura. Pero la agregué
aqui, asi, con un techo y todo, para que, notemos la diferencia,
sverdad? Cuando Timoteo estd hablando de casa, 2estd hablando
de qué? De hombre, mujer, hijos. Estamos de acuerdo? Ahora.

60



éVerdad que si hablamos de la iglesia, no vamos a hablar de un
gobierno, de un hogar, verdad que no? 3Verdad que no? Ahora.
Fijese bien Tito 1:6, «el que fuere irreprensible, marido de una sola
mujer, y tenga hijos creyentes (o sea “pista”, “fieles”) que no estén
acusados de disolucién ni de rebeldia)»” Vamos a identificar la casa
ahi. 3Cémo identificamos la casa ahi en Timoteo 1:62 [Nota, creo que
él quiso decir Tito 1:6] Porque estd el hombre, estd la mujer y estdn
los hijos. Si los hijos aqui, es decir, si metemos creyentes aqui, ¢de
dénde va a ser? gDe la casa o de la iglesia? (Algunos en el publico
dicen, “de la iglesia”) Ha bueno. Vamos, entonces ha pasar aqui
creyentes a la iglesia, ¢verdad? Porque, cuando Timoteo habla aqui
de casq, estd hablando del hogar, dverdad? De la familia 2Si2 Pero
si incluimos creyentes en Timoteo... en Tito 1:6, ya no es de la casa,
sino que es de qué. De la iglesia. La iglesia ve... El anciano ve por
los, creyentes. Por el rebafo. Ya no es cuestién de una casa.
Entonces, pero el texto nos hace referencia a hombre, mujer e hijos.
Por eso nosotros decimos que «pistd», no estamos cambiando el, el,
la palabra, éverdad? Por eso decimos... la traduccion es la que
nosotros estamos queriendo probar. Entonces, no es creyentes sino
2qué cosa? Fieles, gpor qué? Porque el Interlineal Griego nos da
pauta a que pueda ser también fieles, y segin el contexto, el
contexto inmediato que el hermano no ha mencionado hasta este
momento, el contexto inmediato, el asunto es, gobernar en su casa,
es porque, en la iglesia va a venir a hacer exactamente con todos
los que, con todo el rebaiio. £Si2 Por eso es que demanda que tenga
un buen gobierno en su casa, que tenga un gobierno aqui primero,
un gobierno correcto, ¢verdad? Su esposa y sus hijos en sujecidn,
para cuando venga aqui el anciano, entonces, pueda realizar el
trabajo, es lo que estd diciendo Timoteo. £Si¢ Pero como Tito
también escribe, o sea, le escribieron también los requisitos,
identificamos que el versiculo 6 estd, marido, mujer e hijos; por eso
es que nosotros concluimos que, 2qué? Que él estd hablando
siempre del gobierno de la casa.

En esta parte, Gerver intenta hacer un chantaje conceptual, usando mis
respuestas como base. Pero, otra vez, le sale el tiro por la culata. Lo que yo
dije en mis respuestas, fue basicamente que los hijos deben estar sujetos
aunque no sean creyentes. Y que un hombre puede gobernar bien su casa
incluso si algunos hijos son incrédulos. Eso fue todo lo que yo dije en mis
dos respuestas que Gerver menciona aqui, y Gerver esta de acuerdo con esas

61



dos respuestas. Sin embargo, esta de acuerdo con ellas, para torcerlas. Para
usarlas incorrectamente en favor de su error.

¢Qué es lo que Gerver quiere concluir? Bueno, €l quiere que usted crea que
como en Timoteo no se exige que los hijos sean creyentes, entonces Tito
tampoco exige hijos creyentes. Esto es a donde él quiere llegar con mis
respuestas. Pero, en mis respuestas, yo no dije tal cosa. Yo no dije que como
en Timoteo no se exige que sean creyentes, entonces Tito tampoco exige hijos
creyentes. ¢Qué dije en mis respuestas? Vamos por partes, y para hacerlo,
consideremos las preguntas.

La primera pregunta dice: “z2Pueden los hijos estar en sujecién a sus padres sin ser
creyentes?” ¢Leyd con atencion? El no me estd preguntando si Timoteo
permite que los hijos sean “no creyentes”. Si él me hubiese preguntado que
Timoteo permite que los hijos sean “no creyentes”, mi respuesta hubiese sido
otra. Pero, como el hermano Gerver cree ser “astuto” con las preguntas, se le
olvida que yo no naci ayer. El olvida que he lidiado con hombres “astutos” y
llenos de “artimanas” durante todo mi ministerio. Entonces, ¢qué dice la
pregunta? ¢Me pregunté si 1 Timoteo 3:4 permite “hijos sujetos sin ser
creyentes”? ¢Verdad que no? Lea bien la pregunta, por favor. La “astucia” de
Gerver lo arrastr6 a hacer una pregunta de caracter cotidiano, pero no
exegética. La pregunta, “sPueden los hijos estar en sujecién a sus padres sin ser
creyentes?” Esa pregunta no proviene de 1 Timoteo 3:4, ni de Tito 1:6, ni de
ninguna exégesis previa. Esa pregunta trata con una realidad humana béasica,
no con un requisito del ancianato. Mire, ées posible que un hijo incrédulo
obedezca a sus padres? ¢Tiene esa habilidad o capacidad? Esto es lo que esta
preguntando, y yo, correctamente, no solo le estoy indicando que si “pueden”,
pues de hecho “Deben”, y si “Deben”, entonces “pueden”, tienen la capacidad
para hacerlo, porque la capacidad de sujecion es una categoria moral, social
y natural, no una categoria espiritual. En otras palabras, la pregunta de
Gerver pertenece al campo de la psicologia y la conducta humana basica, no
al campo de las listas de requisitos de Timoteo. Yo respondi en ese campo,
porque ahi es donde él coloc6 la pregunta. Gerver ahora pretende
retroactivamente convertir su pregunta antropoldgica en una pregunta
exegética, lo cual es deshonesto y absurdo.

Mi respuesta a esta pregunta fue una obviedad humana, no fue una de
caracter doctrinal o textual. Yo jamas dije que 1 Timoteo autoriza, permite o

62



ensena que los hijos pueden ser incrédulos. Yo simplemente estoy indicando
que un hijo incrédulo puede hacer eso, es decir, obedecer a sus padres, punto.

Pero si Gerver ahora quiere negar que un hijo incrédulo pueda estar bajo
sujecion, entonces tiene que negar todo el Antiguo Testamento (los hijos de
Noé, Lot, Isaac, etc.), todo el mundo gentil del Nuevo Testamento, y toda
crianza civilizada que ha existido en la historia. Su argumento colapsa en
cuanto se toca la realidad.

La “astucia” de Gerver, o tal vez, su ignorancia, lo llev6 a confundir “poder”
(capacidad) con “deber” (mandato) y con “requisito” (condicion). Yo
respondi a la pregunta tal como se me formulo, la cual habla de “poder”, él
dijo, “¢puede un hijo?” ¢Pueden? Si, pueden. El pasaje de Timoteo trata de
requisitos, no de capacidades humanas basicas de los hijos. Estas son
categorias totalmente distintas. La capacidad natural de un hijo es que puede
obedecer. Y de hecho, la Biblia dice que debe hacerlo (cfr. Efesios 6:1-3). Otra
cosa es el requisito para el ancianato, el cual consiste en tener a sus hijos en
sujecion. Gerver mezcla estas cosas como si fueran lo mismo. No lo son. Yo
respondi lo que pregunto, pero él quiere obligarme a responder algo que no
pregunto. Es libre para hacer esa maniobra, pero no debe sorprenderse si “no
ignoramos sus maquinaciones” (2 Corintos 2:11).

Es cierto que dicha pregunta fue hecha en el contexto de una clase mia sobre
1 Timoteo y Tito; pero, también es verdad que dicha pregunta no toca la
cuestion bajo consideracion. El tema que yo presenté sobre 1 Timoteo y Tito
no tenia nada que ver con aquello que los hijos puedan o no puedan. Por
tanto, que no salga a llorar diciendo que €l no queria preguntar eso, sino otra
cosa. Bueno, esperemos que la préoxima vez que quiera hacer algo parecido,
use la razon en lugar de la “astucia” (cfr. Job 5:3; 1 Corintios 3:19; 2 Corintios
4:2). Si usamos el mismo razonamiento de Gerver, le preguntamos, ¢puede
una esposa no cristiana estar en sujecion? Si él dice que si, entonces, éensefia
1 Timoteo que la esposa del anciano puede ser no cristiana? iQue nos
responda con su misma légica de razonamiento! Ya veremos si nuestro
hermano responde honestamente, o reconoce publicamente que su “astucia”
lo llevé a la ruina doctrinal.

Entonces, con respecto a la primera pregunta, y a mi correspondiente
respuesta, lo que yo dije es total y absolutamente cierto. Los hijos incrédulos
pueden estar sujetos. Deben estar sujetos. Y un hombre puede gobernar bien

63



su casa aunque alguno no sea creyente. Esa es la vida. Es la realidad
observada en todo el mundo. Es lo que Jesucristo ensefia sobre las casas no
divididas. Y es lo que Pablo enseiia en Efesios 6. ¢De donde sac6 Gerver que
eso es doctrina del ancianato? De ninguna parte. Lo afiadio él.

Ahora vamos con la segunda pregunta, que dice: “El gobernar bien su casa,
zincluye tener “hijos creyentes?” Y mi respuesta fue que “no necesariamente”. Y
luego, al escuchar Gerver mi respuesta, la lleva rapido a su interpretacion
errada de Tito 1:6. El cree que si Timoteo no incluye hijos creyentes para
gobernar la casa, ni para la sujecion, entonces Tito tampoco habla de hijos
creyentes. No obstante, esta clase de malabarismo todavia debe ser probado,
y hasta el momento, tal clase de conclusion no se ha probado. Afirmar no es
probar.

Luego, intentando probar lo anterior, Gerver dice: “Cuando Timoteo esté
hablando de casa, zestd hablando de qué? De hombre, mujer, hijos. dEstamos de
acuerdo? Ahora. ¢Verdad que si hablamos de la iglesia, no vamos a hablar de un
gobierno, de un hogar, verdad que no? zVerdad que no?” Lo que él esta diciendo,
es que si hablamos de “la iglesia”, entonces no podemos hablar de “gobernar
la casa”. ¢Este es su argumento? Si lo es, aqui Gerver comete el error de
cambiar el término “creyentes” por “iglesia”. Ese desliz semantico no se
sostiene. Lo que Pablo afirma en 1 Timoteo es que el candidato para ser
anciano debe gobernar su casa; y lo que Pablo afirma en Tito es que debe
tener hijos creyentes. Ambas realidades pueden coexistir sin contradiccién
alguna, excepto en la imaginacion del expositor que necesita torcer la
Escritura para proteger su posicion doctrinal. No nos ocupa el término
“iglesia” sino el vocablo “creyentes”. Este truco es muy barato para enganar
a su servidor. Podra enganar a hermanos sencillos, pero no a mi. El texto,
ciertamente, habla de que el anciano “gobierne bien su casa”, su familia, su
hogar; pero eso no es un impedimento para que los miembros de su hogar
que han de ser gobernados, sean cristianos. El habl6 de “hombre” gobernando
“mujer, hijos”, ¢y por eso no son “creyentes”? Nadie esta diciendo que son
“iglesia”, la cuestion que nos ocupa es si aquellos que son gobernados o
sujetos por el “hombre” son o no son “creyentes”; por tanto, aunque se habla
del gobierno de la “casa”, eso no es ningin impedimento para que los
miembros de esa “casa” sean “creyentes”. Es cierto que una cosa es un
“hogar” y otra una “iglesia”; pero no es cierto que por hablar de “hogar”, no
podamos hablar de “creyentes”.

64



Para terminar de matar el gayo moribundo de Gerver, leemos que en la Biblia
los conceptos de “casa” y “creyentes” coexisten sin que por ello exista una
discrepancia. En Hechos 16:31, dice, “CREE en el Senor Jesucristo, y seras
salvo, ti y TU CASA”, éno podemos hablar de “creyentes” si estamos
hablando de su “casa”? Pablo mismo declar6 estas palabras, por lo que es
absurdo suponer que al hablar de la “casa” de alguien, eso nos impida hablar
de “creyentes”. En el versiculo 34, dice, “se regocijo con toda su CASA de
haber CREIDO a Dios”. Aqui se habla del carcelero y su “casa”, la cual se
compone de “mujer” e “hijos” CREYENTES. La “casa” del carcelero creyo, y
siendo una “casa” de creyentes, seguia siendo su “casa”, ¢verdad?

En Hechos 10:2, dice sobre “Cornelio” que era “piadoso y temeroso de Dios
con toda su casa”. Es evidente que, aunque la “casa” de Cornelio era una casa
con “mujer” e “hijos” piadosos y temerosos de Dios, no dejaban de ser su
“casa”. Hablar de la “casa” de alguien, no es un obstaculo para hablar
también de mujer e hijos “piadosos y temerosos de Dios”.

En Hechos 18:8, dice, “Y Crispo, el principal de la sinagoga, CREYO en el
Senor con toda su CASA”. ¢Es esta “casa” la que tiene techo y paredes? Y si
no, entonces, ¢Podemos hablar de “creyentes” y de “casa”, al mismo tiempo?
Este texto echa por tierra la idea equivocada de Gerver.

En 1 Corinitos 1:16, en la Biblia de Reina 1569, dice, “Y tambien baptizé la
cala de Estephania” (“También bauticé la casa de Estéfanas”). iUna “casa”
siendo bautizada! ¢Quién negaria que los componentes de la “casa” de
Estéfanas, no eran sino su mujer y sus hijos? Luego, aunque la “casa” de
Estéfanas fue bautizada, es no cambia el hecho de que sigan siendo su mujer
y sus hijos. Al ser bautizados, son miembros de la iglesia, pero aunque son
miembros de la iglesia, y asi, “creyentes”, eso no cambia la verdad de que
siguen siendo su familia, siguen siendo suyos, son parte de su hogar, y
también “creyentes”.:2

Una cosa que debemos notar, es que el concepto doméstico y la fe no entran
en conflicto en el Nuevo Testamento. Un ejemplo evidente aparece en Efesios
5:22, donde el tema es estrictamente familiar. Pablo escribe, “Las casadas
estén sujetas a sus propios maridos, como al Sefior.” La expresion “como al
Senor” revela que estas mujeres no son incrédulas, sino creyentes. Y, sin

12 En el texto griego leemos: “TOV ZTeq@avd oikov”, donde “Otkov” es “su casa”.

65



embargo, son exhortadas a estar “sujetas” a sus maridos. Aqui coexisten sin
tension el &mbito de la fe y el &mbito del hogar; la sujecion matrimonial no
anula la condicion espiritual de la esposa, ni la fe elimina la responsabilidad
doméstica que Pablo ensena. Este solo pasaje derriba tres de los pilares de la
falsa doctrina de Gerver.

e En primer lugar, demuestra que el concepto de “casa” no esta en
conflicto con el hecho de que sus miembros sean “creyentes”; una
mujer creyente sigue siendo esposa dentro de su hogar.

e En segundo lugar, deja claro que la “sujecién” no excluye el hecho de
ser “creyente”. Pablo habla a mujeres “creyentes”, y aun asi les da un
mandato doméstico que involucra “sujeciéon”.

e En tercer lugar, el razonamiento de Gerver seguin el cual la “casa” en 1
Timoteo 3:4 o en Tito 1:6 impediria que los hijos fueran “creyentes”
carece absolutamente de fundamento. La Escritura no presenta
ninguna incompatibilidad entre la fe y la estructura familiar.

Ni el concepto de “casa”, ni el deber de “sujecion”, estan en conflicto con ser
“creyentes”. Al contrario, la Biblia los presenta juntos una y otra vez, lo que
demuestra que la interpretacion de Gerver no nace del texto mismo, sino de
su necesidad de evitar el sentido natural de Tito 1:6.

La unidad entre hogar y fe se confirma ain mas cuando observamos la forma
en que el Nuevo Testamento coloca juntas, sin tension ni conflicto, las
obligaciones domésticas y la condicion espiritual de los miembros de una
“casa”. Si la tesis de Gerver fuera correcta, los siguientes textos serian
imposibles; pero, como ocurre con todas las doctrinas mal construidas, la
Biblia lo contradice pagina tras pagina.

Pedro, en su primera carta, capitulo 3, versiculos 1 al 2, escribe a mujeres
“creyentes” casadas con maridos incrédulos. Les ordena, diciendo,
“Vosotras, mujeres, estad sujetas a vuestros maridos.” Pero estos maridos,
dice Pedro, son hombres que “no creen a la palabra”. Aqui tenemos una
“casa” donde se combinan tres realidades, es decir, creyentes, incrédulos y
sujecion. La esposa, creyente en Cristo, sigue siendo parte del hogar, vive
bajo el mismo techo, cumple su deber matrimonial y lo hace sujeta a un

66



hombre que ni siquiera es cristiano. Si la sujecién fuese incompatible con la
fe, este pasaje seria una contradiccion viviente. Pero Pedro no se inmuta.
Para él, la sujecion no borra la fe; y la fe no borra la sujecion. Es Gerver, no
el apodstol, quien tropieza con esta falsa incompatibilidad al querer borrar la
fe en Titeo 1:6, por senalar el caso doméstico y la sujecién de 1 Timoteo 3:4.

Lo mismo ocurre en Efesios 6:1. La carta esta dirigida “a los santos”, hijos
incluidos. Y a esos hijos creyentes Pablo les manda, “Hijos, obedeced en el
Senor a vuestros padres.” Son hijos creyentes; sin embargo, deben obedecer.
La obediencia filial no depende de la incredulidad, sino del orden divino.
Pablo da el mandato “en el Sefior” precisamente porque estos hijos son
creyentes. Si obedecer fuese una caracteristica exclusiva de hijos incrédulos,
Pablo habria destruido su propia ensefianza antes de terminar la frase. Este
pasaje, por si solo, desbarata la nocion de que “estar sujetos” implica “no ser
creyente”.

Colosenses 3:18-20 anade otra evidencia. La carta esta dirigida a “los santos
y fieles hermanos en Cristo”. Dentro de ese grupo estan las esposas y los
hijos. Pablo dice, “Casadas, estad sujetas... Hijos, obedeced...” Todo el hogar
cristiano esta ahi, es decir, esposo, esposa e hijos creyentes. Y todos, en
mayor o menor medida, estan involucrados en un esquema de sujecion.
Pablo no ve conflicto alguno entre la fe y el orden doméstico. Los creyentes
pueden obedecer; los creyentes pueden sujetarse. Para Dios, fe y sujecion
nunca se oponen. Lo tinico que se opone a la sujecion es la rebeldia, no la fe.

Incluso en Tito, la misma carta donde aparece “hijos creyentes”, Pablo
instruye que las mujeres jovenes deben ser “sujetas a sus maridos” (Tito 2:5).
¢De quién habla? De mujeres creyentes dentro de la iglesia en Creta. De
nuevo, la sujecién aparece como un rasgo esperado de quienes ya son
creyentes. Si la sujecion excluyera la fe, Pablo estaria ensefiando un absurdo
dentro de la misma carta donde Gerver pretende refugiar su argumento.

Y finalmente, el golpe que ningin expositor puede evadir, Lucas 2:51. El Hijo
de Dios, plenamente creyente, plenamente santo, plenamente obediente al
Padre celestial, “descendid con ellos y estaba sujeto a ellos”. Cristo estuvo
sujeto a José y a Maria. Si “estar sujeto” fuera razén suficiente para concluir
“incredulidad”, Gerver habria convertido al propio Cristo en incrédulo. Ese
es el nivel de incoherencia de la doctrina que defiende.

67



Todos estos ejemplos demuestran algo que deberia ser evidente para
cualquiera que lea la Escritura con mansedumbre. La sujecion no excluye la
fe; la fe no excluye la sujecion; y el hecho de que un hogar esté habitado por
creyentes no lo convierte automaticamente en iglesia ni anula su caracter
doméstico. La Biblia junta ambas realidades una y otra vez. Por tanto,
pretender que el concepto de “casa” en 1 Timoteo 3:4 o en Tito 1:6 excluye la
presencia de creyentes dentro de ese hogar es, sencillamente, un error que el
Nuevo Testamento desmiente con contundencia.

Ahora, antes de senalar una horrorosa falacia en la doctrina de Gerver,
debemos senalar una declaracion igualmente falsa que él usa en su
explicacion. La palabra es “metemos”, en relacion a la palabra “pist&4”. No, mi
estimado Gerver, nadie esta “metiendo” la palabra “creyentes” en Tito 1:6,
pues “pista” no significa solamente “fieles”, sino también “creyentes”. ¢Como
se atreve a decir que la palabra “creyentes” pueda ser “metida” en el texto,
cuando esa palabra es parte de lo que el texto dice? Si esa palabra necesita
ser “metida”, y segin usted, siendo esto incorrecto, entonces usted debe
saber algo que cientos de especialistas en griego no saben. Usted apela a un
Interlineal para justificar su prejuicio contra la palabra “creyentes”,
ignorando que otros interlineales en inglés y espaiiol dicen “creyentes”.
¢Debemos aceptar solamente lo que diga Lacueva, y no lo que digan otros
interlineales? éNo es un acto de arbitrariedad, creer y ponderar lo que dice
un interlineal, mientras se ignora lo que dicen otros? Asi que, es falso que
alguien tenga que “meter” la palabra “creyentes” al texto, pues el texto griego
es exactamente lo que dice, “creyentes”.

Por otro lado, la falacia central de Gerver consiste en afirmar que si en Tito
1:6 “metemos” la palabra “creyentes”, entonces los hijos dejarian de
pertenecer a la casa y automaticamente pasarian a la esfera de la iglesia. Esta
afirmacién no solo es insostenible desde el punto de vista exegético, sino que
ademéas es un disparate que se derrumba con solo mirar el contexto
inmediato. El texto declara que el candidato al obispado debe ser “marido de
una sola mujer” y tener “hijos creyentes”, éverdad? Ambas expresiones, la
mujer y los hijos, pertenecen de manera innegable al &mbito doméstico. Por
siglos, nadie ha dudado de que la esposa forma parte esencial de la casa. Pero,
¢quién en su sano juicio sostendria que, si una esposa es creyente, entonces
deja de ser parte del hogar para convertirse exclusivamente en miembro de
la iglesia? Sin embargo, ese seria el resultado logico de la posicion de Gerver.

68



Si la fe del hijo lo moveria de la casa a la iglesia, entonces la fe de la esposa
produciria exactamente la misma consecuencia. Pero, suponiendo que nada
mas Gerver sabe lo que quiso decir con su argumento, aiin asi, cualquier cosa
que haya querido decir con su argumento, ¢le aplica a la esposa por ser
creyente? Si no, entonces los hijos bien pueden ser creyentes, sin que eso
represente algiin problema para la declaracion sobre los hijos en Tito.

La incoherencia de su planteamiento queda expuesta al descubrir que él
aplica esta “regla” anicamente a los hijos, pero no a la mujer de Tito 1:6, a
pesar de que ambos pertenecen al mismo circulo doméstico. Si la palabra
“creyentes” no puede aplicarse a los hijos sin expulsarlos de la esfera de la
casa, entonces tampoco podria aplicarse a la esposa. Y, si la esposa creyente
sigue siendo parte de la casa sin dificultad alguna, también los hijos
creyentes lo son. No existe razon gramatical, exegética ni l6gica para que uno
siy el otro no.

La conclusion es inevitable. El intento de excluir el significado natural de
“creyentes” en Tito 1:6 nace inicamente del deseo de sostener una doctrina
previamente adoptada, no de la sintaxis ni del flujo del pensamiento paulino.
La fe de la esposa no la arranca del hogar; la de los hijos tampoco. El
argumento de Gerver, por lo tanto, no solo fracasa, sino que revela la
fragilidad de su construccidon interpretativa. En cuanto al resto de
argumentos, sefialamos que ya han sido refutados en paginas anteriores.
Sigamos.

Gerver: “Porque la traduccién, la traduccidn, lo que estamos
probando es que estd errénea alli, 2me entiende? Es que si metemos
creyentes aqui, entonces ya no es un asunto de hogar, sino que es
un asunto ¢de qué? De iglesia; pero no puede ser. No puede ser
que mencionando marido, mujer e hijos, sea un asunto aqui de la
iglesia, sino que sea un asunto del hogar. Por eso creyentes aqui no
puede ser, tiene que ser, fieles, fieles a quiénes? A su madre y a
su padre, gsencillo2”

No, no es verdad que la traduccion “creyentes” en Tito 1:6 es “errénea”, y
también es falso que haya “probado” tal cosa. Gerver cree que la palabra
“creyentes” en Tito 1:6 es “errénea”, porque, segun €l, el texto trata de “un
asunto de hogar”. No obstante, y como he demostrado anteriormente, el ser
“creyentes” no esta en conflicto con asuntos domésticos. La sujecidon de la
esposa es “un asunto de hogar” en Efesios 5:22, éverdad? Sin embargo, y a

69



pesar de ser “un asunto de hogar”, el hecho de ser “creyentes” no es algo ajeno,
o extrafio, o incompatible en el texto biblico. Pero, si Gerver insiste en que
Tito 1:6 trata “un asunto de hogar”, y que por eso los “hijos” del texto no son
“creyentes”, ées creyente la “mujer” de ese mismo pasaje? ¢Dira Gerver que
no es requisito tener mujer “creyente” en 1 Timoteo 3:4 y Tito 1:6, porque los
textos tratan de “un asunto de hogar”? ¢COmo demostrara Gerver que la
“mujer” de 1 Timoteo 3:4 y Tito 1:6 debe ser “creyente”, siendo que dichos
textos tratan de “un asunto de hogar”? ¢Gritara a los cuatro vientos que el
anciano puede tener una casa “no creyente”? Porque si la palabra “creyentes”
en Tito 1:6 no es correcta, entonces nada que tenga que ver con “creyentes”
lo es. Si los hijos no son “creyentes”, sino nada mas “fieles a su padre”, se
sigue que la “mujer” no necesita ser “creyente”, sino nada mas “fiel a su
marido” para que él pueda ser anciano. ¢Es asi de “sencillo” hermano Gerver?
Si no, entonces su postura hostil contra lo que dice la Biblia en Tito 1:6 es
incoherente.

Gerver: “En la frase hijos creyentes, recuerde que son dos palabras,
éno? El término creyentes es un adjetivo que califica a los hijos, que
es el sustantivo. Gramaticalmente, creyentes, funciona como un
calificativo que describe a los hijos, especificando que son personas
que profesan una fe o creencia. Fijense bien. Me tuve que ir a la
gramatica, ¢no? Era necesario ir a la gramdtica. Yo no estaba de
acuerdo en que él fue con uno y fue con dos, y que son tres o que
son uno. Tuve que ir a investigar eso, yo. Los sustantivos son los
encargados de nombrar personas, animales o cosas, 2si me explico?
Y en este caso, el sustantivo ges qué cosa? Hijos. Estd nombrando
personas, gverdad? Y, creyentes, es el adjetivo. 2Qué es un
adjetivo? Es el que se encarga de describir que es lo que estd
haciendo el sustantivo. ¢Si me entienden? Describe al sustantivo. En
este caso, los hijos tienen que ser, iqué cosa? Creyentes. Es el
adjetivo. No se vayan a confundir, estoy analizando lo que él
afirma. 2Si¢ Si en Tito 1:6 fueran hijos creyentes, este es el tope que
va a encontrar él... Tenemos un hijo, y tenemos tres hijos. El solo uno
seria singular, y el que tiene tres gseria? Plural. Bueno, stenemos
problema con eso? No, porque hijos, en muchos textos biblicos,
estando el plural puede ser singular. Efesios 6:1, hijos obedeced a
vuestros padres, gsi solo tiene uno? Tiene que ser obediente,
sverdad? 2Y si tiene tres? Los tres tienen que ser obedientes. Ahora,
el problema es que, el sustantivo puede ser singular o plural, no
tenemos problema con eso, pero el adjetivo, creyentes, no puede

70



variar. Si tienes solo uno, 2qué tiene que ser? (Creyente) Y si tiene
tres, 2qué tiene que ser? (Creyentes) Porque no podemos cambiar
el adjetivo calificativo ahi, no lo podemos hacer. 3Cémo podemos
mover el adjetivo calificativo ahi¢ Vamos a poner dos ejemplos
aqui, donde vamos a probar que el adjetivo no se puede modificar.
Si alli fuere creyentes, hermanos, el hermano estd atrapado ahi,
porque, entonces, él empieza a ser arbitrario, es decir, con que sea
uno de los tres, no Seior. Aqui adjetivo dice, creyentes. Usted puede
jugar con el sustantivo, entre uno, dos y tres, si, estamos de acuerdo,
pero con el adjetivo usted no puede jugar. Tiene que ser los tres, si
o si, él no puede modificar eso ahi. No lo puede hacer, hermanos.
No puede huir para Timoteo, porque caeria en su propia aplicacién
erréneaq; que no son iguales, fijese... el adjetivo, creyentes, ahi alld
con el estar sujeto a sus padres. Ahi caeria él, en una contradiccién
abierta. Primero huye para Timoteo; pero alld no es igual, y él dijo
al principio que no son iguales, por eso son diferentes los requisitos.
Entonces él tropieza con la misma piedra que él puso. Entonces, gpor
qué no se puede modificar? Mire este ejemplo, 1 Corinitos 16:1,
dice, la colecta para los santos. ¢Cudl es el adjetivo ahi en esa
expresion, para los santos, cudl es el adjetivo? iSantos es el
adijetivo! Calificativo. Y es una clase de personas, asi como aqui en
creyentes. zPodriamos enviar la colecta a los no santos? No
podriamos darle la colecta a los no santos, gpor qué no? Aunque
aqui sea dos en plural, o puede ser uno, individual, puede ser dos,
tres, puede ser toda la iglesia, 2si¢ No tenemos problema con el
plural. La palabra los es un articulo, o singular, no hay problema,
évamos a ayudar un hermano? No hay problema. Podemos ayudar
a dos o tres; pero tienen que ser gqué cosa?¢ Santos, no podemos
cambiar el adjetivo calificativo, no le podemos mover, hermanos...
Asi como no se puede mover el adjetivo, santos, no lo puede hacer
en ningun lugar. El singular o el plural no es el problema aqui, pero
estamos discutiendo el adjetivo calificativo.”

Gerver afirma que, en Tito 1:6, aunque el sustantivo “hijos” pueda funcionar
como plural genérico y aplicarse incluso si solo hay un hijo, el adjetivo
“creyentes” no admite esa flexibilidad porque, segin él, “no se puede
modificar al singular”. Con eso concluye que, si el hombre tiene tres hijos, los
tres deben ser creyentes, y que no seria correcto suponer que basta con que
uno lo sea. Sin embargo, toda su construccion se derrumba en cuanto se
examina como funcionan realmente la concordancia y la representacion

gramatical en griego y en espafiol.

71



El problema fundamental de Gerver es que confunde concordancia
morfolégica con cantidad real de personas. En griego, al igual que en
espanol, los adjetivos concuerdan con los sustantivos en género, nimero y
caso. Esa concordancia no tiene absolutamente nada que ver con cuantos
individuos existen en la realidad, sino con la forma en que el sustantivo es
usado gramaticalmente en la frase. Cuando Pablo escribe “hijos” en plural,
usa el plural porque esta elaborando un requisito general aplicable a todos
los candidatos; y si un candidato tiene un solo hijo, la lengua puede seguir
usando el plural de manera genérica sin violar ninguna regla gramatical. Esto
es algo que cualquier lector de la Biblia entiende instintivamente cuando lee:
“Hijos, obedeced a vuestros padres” (Efesios 6:1). La Biblia usa plurales
genéricos todo el tiempo, aunque en un caso particular solo aplique a un
individuo. Lo mismo ocurre con el adjetivo. El adjetivo no “exige” que existan
multiples individuos; simplemente concuerda con el sustantivo plural bajo
el cual se expresa la idea. Si un candidato tiene un solo hijo y ese hijo es
creyente, la frase “hijos creyentes” se puede seguir aplicando a ese caso
concreto sin ninguna contradiccion gramatical. El plural sirve para expresar
la categoria, no para contar personas. Pretender que el plural obliga a una
multiplicidad real es no entender como funcionan las categorias colectivas
en las lenguas naturales.

Luego, Gerver viene con el desatino de empatar los adjetivos “obedientes” y
“creyentes”, para luego afirmar que, asi como los tres hijos de un padre deben
ser “obedientes”, entonces esos mismos hijos también deben ser “creyentes”.
Vamos a refutar esta idea, pues aqui hay una falsa analogia.

Gerver intenta argumentar que, si en Efesios 6:1 Pablo ordena a los “hijos”
obedecer a sus padres, y esa instruccion aplica por igual a cualquier familia
con uno o varios hijos, entonces el adjetivo “creyentes” en Tito 1:6 deberia
aplicarse de manera paralela, pues si un hombre tiene tres hijos, los tres
deberian ser creyentes, y no solamente uno o dos. Sin embargo, este
paralelismo ignora una diferencia fundamental entre ambos conceptos. La
obediencia y la fe, aunque puedan ser expresadas mediante adjetivos, no
representan condiciones equivalentes ni comparables en su naturaleza ni en
su exigencia. ¢Por qué? Porque la obediencia es un deber moral propio de la
estructura misma del hogar. Es una conducta que puede exigirse aun a un
nino pequeno, y forma parte del orden creacional establecido por Dios. Un
hijo puede obedecer desde temprana edad, sin necesidad de madurez

72



espiritual ni comprensién doctrinal. Por eso, cuando Pablo ordena a los hijos
obedecer a sus padres, el mandamiento puede aplicarse a cualquier hijo en
cualquier etapa de desarrollo. La obediencia pertenece al ambito de la
disciplina doméstica y se ejerce por autoridad legitima. La fe, en cambio, no
puede ser tratada como un simple acto conductual. La fe requiere
comprension, conviccion, madurez y decision personal. No puede imponerse
por disciplina ni producirse mecanicamente, y menos aun exigirse a un niio
que todavia no posee la capacidad moral para responder al evangelio.
Confundir la obediencia infantil con la fe en Cristo es confundir conducta con
conversion, habito con credo. Por ello, el paralelismo mecéanico que algunos
intentan construir entre “obedientes” y “creyentes”, basdndose iinicamente
en la forma adjetival de las palabras, no tiene fundamento ni en la gramatica
ni en la teologia del Nuevo Testamento. El hecho es que no puede aplicarse
la obediencia y la fe de la misma manera. La obediencia es universal y se
espera de todos los hijos, porque pertenece a la estructura del hogar y puede
ejercerse desde la ninez. La fe pertenece al ambito espiritual, y surge
unicamente cuando el individuo ha alcanzado la capacidad para entender y
abrazar el evangelio. Por tanto, no se puede exigir que todos los hijos posean
fe de la misma manera en que se exige que todos obedezcan. Son realidades
distintas, con funciones distintas, y con alcances distintos. Pretender que un
adjetivo gramatical obligue a equiparar la obediencia doméstica con la fe en
Cristo es desconocer la diferencia esencial entre lo que la autoridad paterna
puede demandar y lo que solo el evangelio puede producir. La obediencia
puede requerirse; la fe no puede forzarse. En consecuencia, el adjetivo
“creyentes” en Tito 1:6 no demanda una uniformidad espiritual absoluta
entre todos los hijos del candidato, sino evidencia de fe en aquellos que ya
han alcanzado la madurez para creer, y un hogar libre de rebeldia o
disolucion. El paralelismo artificial con Efesios 6:1 no aporta claridad al
texto; al contrario, lo distorsiona.

Luego, Gerver intenta sostener que, asi como en 1 Corintios 16:1 la expresion
“los santos” se refiere a un grupo completo que no puede ser reducido, de la
misma manera en Tito 1:6 el adjetivo “creyentes” deberia aplicarse
necesariamente a todos los hijos del candidato y no a uno solo. Pero su
paralelismo es artificial y no considera el funcionamiento real del lenguaje ni
el sentido contextual de los textos que pretende comparar.

73



En 1 Corintios 16:1, Pablo ordena una colecta “para los santos”. Ahora bien,
¢significa esto que la iglesia estd obligada a ayudar a todos los santos
existentes en la congregacion o en toda la region, sin excepcién y de manera
simultanea? De ningiin modo. La ayuda no se distribuye en virtud de que los
destinatarios sean “santos”, sino en virtud de que sean santos necesitados. Si
una congregacion tiene veinte santos y solo uno requiere ayuda, la
congregacion cumple plenamente con el mandato apostolico al socorrer a ese
unico hermano, mientras los otros diecinueve, no estando en necesidad, no
son objeto de la colecta. Es evidente, pues, que el adjetivo “santos” no obliga
a una aplicacion universal a cada uno de los individuos incluidos bajo la
categoria, sino que describe la clase a la que pertenecen quienes pueden ser
ayudados cuando existe razon para ello.

Ademas, dentro del propio versiculo, la frase “los santos” funciona
sintacticamente como un sustantivo plural, tratAndose de un grupo nominal
cuyo nucleo no es el articulo, sino el adjetivo sustantivado. En ese caso,
“santos” nombra personas, y su sentido concreto puede modificarse por otros
adjetivos o complementos que determinen quiénes entre ellos son objeto de
la accion mencionada. Asi, la expresion “los santos necesitados” identifica a
aquellos dentro del grupo general que deben recibir la ayuda de la colecta.
No se trata de una ayuda universal a todos los santos por el mero hecho de
ser santos, sino de una ayuda focalizada en quienes, ademas de ser santos, se
hallan en necesidad.

Aplicado esto a Tito 1:6, la falacia del argumento de Gerver queda evidente.
El adjetivo “creyentes” no actita como un cuantificador que obligue a que
cada hijo del candidato sea creyente. De la misma manera que solo los
“santos necesitados” son objeto de ayuda, también el adjetivo “creyentes” se
aplica a aquellos hijos que han alcanzado la madurez suficiente para creer.
El requisito no exige que todos los hijos posean la misma condicién espiritual
al mismo tiempo, sino que en la casa del candidato exista fe visible en quienes
ya tienen la capacidad de manifestarla. En otras palabras, si entre veinte
santos se ayuda a uno por ser necesitado, se cumple el mandamiento de 1
Corintios 16:1; y si con tres hijos, uno, por madurez, es creyente y los otros,
siendo atin menores, viven en sujecion, también se cumple Tito 1:6. La Biblia
no exige uniformidad absoluta en la condicion espiritual de los hijos, del
mismo modo que no exige ayuda indiscriminada para todos los santos. Exige
discernimiento, madurez y coherencia espiritual en la vida del candidato y

74



en la estructura de su hogar. La interpretacion rigida de Gerver, que pretende
forzar una uniformidad que el texto no demanda, no solo es contraria a la
gramatica, sino a la 16gica pastoral de las epistolas.

Pero, si en 1 Corintios 16:1la iglesia debe ayudar “a los santos”, ¢esta obligada
a ayudar a cada uno de los santos, sin excepcion, incluso a los que no tienen
necesidad para que no quede ninguno fuera? En 1 Corintios 16:1, épor qué
Pablo dice “los santos” si la iglesia solo ayuda a los “santos necesitados”?

Si el adjetivo “santos” no obliga a que todos reciban la misma accién, ¢por
qué el adjetivo “creyentes” obligaria a que todos los hijos tengan la misma
condicion? En 1 Corintios 16:1, la expresion “los santos” funciona como
sustantivo. Si el adjetivo “santos” puede funcionar como sustantivo sin
obligar a la iglesia a tratar a todos los santos por igual, ¢por qué el adjetivo
“creyentes” no podria aplicarse solo a los hijos que tienen edad para creer?
¢Puede un nifio de dos afios ser “creyente”? ¢Puede un padre exigir
obediencia de sus hijos pequenos? ¢Puede un padre exigir fe? Si “obedientes”
describe una cualidad universal en los hijos, épor qué “creyentes” deberia
funcionar igual si la fe no puede imponerse por disciplina? Si un hombre
tiene tres hijos, entre los cuales hay dos pequenos y todos estan sujetos pero
el mayor es creyente, éen qué parte del texto Pablo exige que los tres hayan
alcanzado la misma madurez espiritual al mismo tiempo? éNos puede
mostrar en el texto la palabra “todos” o la frase, “cada uno”? Si la iglesia que
ayuda a un solo santo necesitado cumple 1 Corintios 16:1, épor qué un
hombre que tiene un solo hijo creyente y dos menores sujetos no cumpliria
Tito 1:6? Si el plural “santos” en 1 Corintios 16:1 no obliga a la iglesia a ayudar
a todos y cada uno de los santos, épor qué el plural “creyentes” en Tito 1:6
obligaria a que todos los hijos sean creyentes? La gramaética es la misma. ¢Por
qué cambia la interpretacién? Si un padre tiene un hijo adolescente que ha
creido, y un hijo de tres afios que no puede creer, c¢es el padre culpable de
que el nifo pequeiio ain no haya alcanzado la capacidad de creer?

El error adicional de Gerver es suponer que, si el padre tiene tres hijos,
forzosamente los tres deben ser creyentes. Pero eso también es falso. El
plural en Tito 1:6 no funciona como cuantificador exhaustivo, sino como
descripcion de condicion. El pasaje no dice: “todos los hijos, sin excepcion,
deben ser creyentes”; dice: “tenga hijos creyentes”. Pablo no usa “todos” ni
“cada uno” ni un adjetivo distributivo. Si uno de ellos tiene edad para creer

75



y ha creido, el hombre cumple con el requisito. Si otro es demasiado pequeio
para haber creido, pero vive en sujecidén y sin rebeldia, también esta
contemplado en el requisito.

Luego, Gerver insiste en que la discusion debe limitarse exclusivamente a
Tito 1:6, como si el pasaje funcionara aislado de todo el resto de la ensefnanza
apostolica. Su objetivo es evidente, mientras permanezcamos encerrados en
un solo versiculo, podra forzar sobre él una interpretacién que no resiste
comparaciéon con el cuadro completo de las Escrituras. Sin embargo, el texto
inspirado nunca autoriza ese método. La verdad biblica no nace del
aislamiento, sino de la armonia. El propio salmista declara, “La suma de tu
palabra es verdad” (Salmo 119:160). La autoridad divina se manifiesta en
conjunto, no por amputacion textual selectiva.

Cuando consideramos Tito 1:6 y 1 Timoteo 3:4 juntos, el cuadro es claro y
equilibrado. En Tito se exige evidencia espiritual entre los hijos, diciendo,
“hijos creyentes”, y en Timoteo se exige evidencia de disciplina y orden,
diciendo, “en sujecién con toda honestidad”. Ambos textos describen el
mismo hogar desde dos angulos distintos, fe y obediencia. Ninguno
contradice al otro, y ninguno establece una exclusion respecto al namero
exacto de hijos que ya han creido, ni obliga a que todos se encuentren en la
misma etapa espiritual. Si un hombre tiene tres hijos, y todos estan en
sujecion, entonces cumple plenamente el requisito de 1 Timoteo 3:4. Si uno
o dos de esos hijos han alcanzado la madurez suficiente como para creer y
obedecer al evangelio, entonces cumple igualmente Tito 1:6. No hay conflicto
entre ambos textos; hay complementaciéon. El hogar de ese hombre muestra
fe en aquellos que han crecido y obediencia en todos, lo cual es precisamente
lo que Pablo demanda del candidato al ancianato. La pretension de Gerver
de limitarse inicamente a Tito 1:6 no nace de la exégesis, sino de la necesidad
de mantener una interpretacion que se deshace en cuanto se observa la
armonia apostolica. La Escritura no nos permite leer Tito contra Timoteo ni
Timoteo contra Tito. Nos obliga a recibir ambos como parte de un mismo
disefio divino. La casa del anciano no debe mostrar uniformidad matematica,
sino madurez espiritual en aquellos que han llegado a la edad de
manifestarla, y orden moral en todos. Esa es la ensefianza conjunta de Pablo,
aunque algunos intenten reducir la Biblia a un solo versiculo para sostener
su propia doctrina.

76



Finalmente, el salto de Gerver hacia “fieles a su padre” no solo es
injustificado, sino que carece por completo de base gramatical. El texto no
dice “fieles al padre”, ni “obedientes al padre”, ni “disciplinados por el
padre”. Dice “miotd”, la palabra neotestamentaria normal para “creyentes”,
utilizada méas de una docena de veces para hablar de cristianos. El intento de
restringir la palabra a una fidelidad doméstica no esta en el griego; esta
unicamente en la necesidad del expositor de sostener una interpretacion
preestablecida. Por tanto, el argumento de Gerver de que el adjetivo “no se
puede modificar” y que, por tanto, obliga a que todos los hijos sean creyentes,
es un error lingliistico y exegético. La concordancia gramatical no dicta la
cantidad real de hijos, ni obliga a una uniformidad espiritual absoluta en
todos ellos. El texto exige fe en los hijos que tienen edad y capacidad para
creer, y disciplina en todos. Asi se cumplen simultdneamente Tito 1:6 y 1
Timoteo 3:4. El resto es artificio doctrinal para evitar aceptar lo que el texto
dice.

CONCLUSION.

El debate que ha iniciado Gerver en mi ausencia, no ha revelado algtin error
en mi exposicion, sino en su método. La carta a Tito presenta requisitos
claros para ancianos, siendo hombres capaces de gobernar su casa con
dignidad, con hijos en sujecion e hijos creyentes, porque el Espiritu Santo
escogidé cuidadosamente términos diferentes pero complementarios. Esa
diferencia no es un accidente, es intencion inspirada. Pretender que
“creyentes” y “sujetos” son equivalentes es ignorar el griego, violar el
contexto y forzar a Pablo a hablar como no hablé. Los campos semanticos de
“motd” (creyentes/fieles) y “Omtotayt” (sujecién) no son intercambiables en
ningin diccionario serio, ningin léxico respetado y ningtin pasaje del Nuevo
Testamento. La idea de que “creyentes” significa “obedientes al papa” es uno
de esos inventos doctrinales que nacen cuando el texto contradice la teoria y
la teoria decide corregir al texto. A esto se suma el absurdo histérico de
afirmar que Tito estableci6 didconos “inmediatamente” basandose en 1
Timoteo. Pero, Tito no recibi6 requisitos de didconos. No tiene instrucciones
para diaconos. No existe ningun indicio histérico de que leyera al mismo
tiempo su carta y la de Timoteo. Asi no funcionaban las comunicaciones del
primer siglo. Las cartas llegaban cuando llegaban, se leian cuando se recibian
y se obedecian después de ser entendidas. Colosenses 4:16 deja esta verdad
tallada en piedra, la lectura precede la obediencia. Solo en la imaginacion

77



doctrinal de Gerver existe la idea de iglesias obedeciendo documentos que
no tenian, lideres aplicando instrucciones que no conocian y obreros
estableciendo cargos que Dios no les orden6 “inmediatamente”.

Finalmente, la Escritura es severa con quienes se atreven a anadir a la
Palabra. La Biblia advierte contra inventar 6rdenes, atribuir a los siervos de
Dios acciones que El no mandé y construir doctrinas sobre silencios que el
Espiritu Santo no autorizd. Para defender su tesis, Gerver necesita un Tito
desobediente, imprudente y creador de mandamientos propios. Pero el Tito
de la Biblia es otra cosa, es un colaborador fiel, sumiso al texto recibido y
cuidadoso de hacer solo lo que Pablo le mandé. La interpretacion honesta
inclina la rodilla ante el texto, no ante la imaginacién. Y cuando se lee Tito
como Dios lo inspir6, no como algunos quisieran que fuera, la conclusion se
vuelve evidente, la doctrina que Gerver intenta construir no se sostiene en el
griego, no se sostiene en el contexto, no se sostiene en la historia, no se
sostiene en la légica y, sobre todo, no se sostiene en la Escritura.

Bueno, estaremos al pendiente de las futuras exposiciones de Gerver sobre
esa su falsa doctrina, o sobre su intencion fallida de refutarme. Espero que
tenga el valor de hacer al menos una grabacion en audio que sea clara, y de
facil acceso para que podamos considerar sus palabras, con el mismo tiempo
y oportunidad que él se tom6 para analizar mis palabras.

Q

Volviendo a la Biblia

www.volviendoalabiblia.com

Viernes 14 de noviembre, 2025

© 2026 Lorenzo Luévano Salas
Se autoriza la distribucion gratuita de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido

A menos que se indique lo contrario, todas las citas

biblicas son tomadas de la versién Reina-Valera © 1960 Sociedades Biblicas en América Latina
© renovado 1988 Sociedades Biblicas Unidas. Utilizado con permiso

78


http://www.volviendoalabiblia.com/

