
1 
 

Segunda refutación a la falsa doctrina de 

Valentín Antonio Piña 

Sobre el “uso de un solo recipiente” 

Para beber el fruto de la vid 

Por 

Lorenzo Luévano Salas 

__________ 

Introducción. 

Valentín Antonio Piña es un promotor de la falsa doctrina sobre el “uso de 

un solo recipiente” para beber “la copa”, es decir, para beber “el fruto de la 

vid” al momento de comer la cena del Señor. Ya he refutado sus argumentos 

en la siguiente obra: 

• Refutación a Valentín Antonio Piña sobre la doctrina de “una sola 

copa” y a algunas de sus falsas representaciones.1 

Sin embargo, ahora regresa, según él, con nuevos e inéditos argumentos que 

jamás se hayan planteado, con la pretensión de defender su falsa doctrina. 

Aquí voy a refutar, por segunda vez, dichos argumentos, para mostrar que, 

independientemente de que sean nuevos o viejos, propios o de extraños, 

finalmente son un montón de ideas incorrectas, anti bíblicas y faltos de 

lógica. Voy a citar las palabras de Antonio Piña, tal como las publicó en mi 

muro de Facebook, para luego presentar mi refutación. Las declaraciones de 

Antonio Piña van precedidas por las iniciales “AP”. 

AP: “Ya estoy trabajando con el escrito de Lorenzo Luévano refutando cada una de 

sus incoherencias en cuanto a la cena” 

Respuesta: lo estaré esperando para demostrar que las incoherencias son 

suyas. 

AP: “Estoy trabajando con las respuestas a los argumentos de Lorenzo 

Luévano sobre "la copa en los padres de la iglesia es simbólica" es el argumento 

central que él hace en casa escrito "refutación" como un argumento en círculo 
 

1 https://volviendoalabiblia.com.mx/wp-content/uploads/2025/05/Intercambio-Pina-Luevano-10052025.pdf  

https://volviendoalabiblia.com.mx/wp-content/uploads/2025/05/Intercambio-Pina-Luevano-10052025.pdf


2 
 

repetitivo. Pero es normal que cómo negador de la verdad bíblica que él es "Jesús 

usó una copa literal con fruto de la vid" estaremos esperando que él suba a su 

página cada escrito para ir dando respuesta artículo por artículo a sus argumentos. 

Estoy trabajando en la supuesta refutación a las 27 razones bíblicas para usar una 

copa. Y también en las citas del libro que Lorenzo luevano quiere negar que sea una 

copa literal.” 

Respuesta: adelante, será un placer exhibir su falso razonamiento otra vez. 

AP: “El falso razonamiento es el suyo usando viejos argumentos reciclados.” 

Refutación: Llamar “reciclado” a un argumento no lo vuelve falso. Si fuera 

así, nadie podría citar a Pablo, Agustín o cualquier comentarista antiguo. La 

verdad no caduca porque se haya usado antes. Cristo mismo y los apóstoles 

citaron la Ley y los Profetas, ¿eso los hace “recicladores”? El punto no es si el 

argumento se ha repetido, sino si es bíblico y sólido. Lo irónico es que, 

después de yo refutarle sus argumentos (nada nuevos), me envió y me 

remitió a un libro que ni es escrito por usted, y que contiene antigua 

información. Por tanto, y bajo su pobre y guapa declaración, usted es el 

reciclador por excelencia. Su hipocresía es vergonzosa en este sentido. 

AP: “Cuando en la iglesia se introdujo las copitas en 1915... muchos de nuestros 

hermanos perdieron los locales de esa manera.” 

Refutación: Esto es un recurso emocional disfrazado de argumento. Los 

pleitos de hace cien años, con sus anécdotas de mayorías y locales perdidos, 

no determinan la verdad de un texto inspirado. Que alguien haya sido 

mayoría en 1915 no prueba que haya tenido razón. Israel también fue 

mayoría cuando pidió un rey, y estaban equivocados. La Palabra de Dios, no 

las estadísticas congregacionales de 1915, decide la práctica correcta. 

AP: “El argumento viejo y reciclado que usa Lorenzo Luévano nació en 1920.” 

Refutación: Eso es un chisme histórico, no una refutación. Aunque fuera 

cierto que en 1920 alguien articuló el argumento de la metonimia, o algún 

otro, eso no prueba que sea falso. La metonimia es una figura retórica 

reconocida desde los griegos y hebreos antiguos, no inventada por un 

hermano en 1920. Jesús mismo usó metonimia al decir: “esta copa” (Lucas 

22:20) como referencia al contenido, no al recipiente en sí. Eso no nació en 

1920; nació con el lenguaje mismo. 



3 
 

AP: “Lorenzo ahora lo usa de manera que fuera de su autoría, pero ya fue 

inventado cuando la iglesia se dividió.” 

Refutación: Esto es pura falacia ad hominem. Aunque Luévano no haya 

inventado nada (ni tiene que hacerlo), lo que importa es si la explicación de 

“copa” como metonimia por el contenido es correcta según la Biblia. La 

autoría humana es irrelevante; la autoridad es Escritura sumada con sentido 

lingüístico. Lo patético es que, ¿ahora usted nos va a presumir de ser el 

descubridor de América? Usted está alegando aquí por cuestiones que no 

están bajo consideración. El tema no es la novedad de un argumento, sino si 

el argumento prueba o refuta el tema bajo consideración. Su sesgo 

intelectual, reitero, es vergonzoso. Solo revela su molestia por haber sido 

refutado. 

AP: “Es un argumento que conocemos a perfección.” 

Refutación: Si lo conocieran de veras, lo refutarían con exégesis seria, no 

con cuentos de 1915. Decir “lo conocemos” no equivale a demostrar nada. Lo 

que toca es explicar, a la luz de la Biblia sus pretensiones. Pero hasta ahora, 

¡no lo han hecho! 

AP: “Vamos a contestar cada argumento de Luévano no para convencerle... sino 

para refutarle y los que lean no se dejen engañar.” 

Refutación: Piña está diciendo, “No podemos dialogar ni persuadir con 

Escritura, así que vamos a escribir panfletos para la tribuna.” Eso no es celo 

por la verdad, es retórica de guerra civil. El texto bíblico merece más respeto 

que eso. Pero, ya veremos quién sale refutado. Por el momento, quien ha 

refutado aquí a Antonio Piña y su pandilla, soy yo, y quien ha mostrado que 

Antonio Piña y su pandilla predican engaños y falsedades, soy yo. Ya veremos 

si su pretendida refutación les funciona. Como dije, y para el dolor vuestro, 

será un placer volver a refutarles (¡Como lo acabo de hacer ahora mismo!). 

Antonio Piña, usted básicamente se enredó con su propio lazo, pues quiere 

sonar académico, pero suelta frases propias de un novicio, mezcladas con 

nostalgia de 1915. Aquí le refuto una vez más, y advertimos que son 

“argumentos reciclados” que ya me había mandado, y que ya han sido 

refutados. Aun así, es un gusto volver a hacerlo. 

AP: “Según usted el uso de una copa es una doctrina antibíblica.”  



4 
 

Refutación: En cuanto a comer la cena del Señor, son antibíblicas dos cosas 

que usted postula. En primer lugar, el “mandamiento” de beber el fruto de la 

vid en un solo recipiente, ese “mandamiento” es antibíblico, porque la Biblia 

no manda tal cosa. En segundo lugar, también es un error afirmar que Jesús 

mandó “USAR” un solo recipiente. Ningún texto de la Biblia, ninguno dice 

que “USEMOS” un solo recipiente para beber la copa. Por tanto, eso del “uso 

de una copa” es una doctrina antibíblica. 

AP: “Sobre eso que dice ‘pleitos de hace 100 años’... es historia contada de lo que 

sufrió la iglesia por introducirse las copitas, invención de hombres.”  

Refutación: Historia sentimental no es hermenéutica. Si fuera así, 

deberíamos también prohibir bancas, electricidad y micrófonos, porque 

fueron “invenciones de hombres” que provocaron pleitos en su momento. El 

argumento histórico-emotivo solo prueba que los hermanos también se 

enojan por lo accesorio, no que Dios legisló sobre vasos. 

AP: “El argumento de la metonimia es nuevo, inventado arbitrariamente.” 

Respuesta: La metonimia no es “invención de copiteros de 1920”.  

Refutación: Es figura bíblica milenaria. El cáliz de sufrimientos (cf. Salmo 

75:8; Mateo 20:22), la copa de ira (cf. Isaías 51:17; Apocalipsis 14:10), la copa 

de bendición (1 Corintios 10:16). Nadie pensó que Dios tenía en su cocina un 

vaso literal lleno de furia líquida para repartir con cucharón. El lenguaje 

bíblico se mueve en figuras constantemente. Si eso le parece “arbitrario”, 

prepárese para tachar media Biblia. 

AP: “Todo es literal: pan literal, fruto de la vid literal, copa literal.”  

Refutación: Si todo es literal, cuando Pablo habla de la “copa de bendición 

que bendecimos” (1 Corintios 10:16) deberíamos suponer que la copa misma 

recibe bendición, no el contenido. Y si vamos a la lógica pura, una copa no se 

bebe. Lo que se bebe es lo que está adentro. Cuando Jesús dijo “bebed de ella 

todos” (Mateo 26:27), no quiso que todos bebieran literalmente el recipiente, 

¿verdad? Usted entiende que bebieron el fruto de la vid, no el recipiente. El 

mandato es obvio; todos participen del contenido. Su literalismo ciego le 

lleva al ridículo. 

AP: “En griego, ποτήριον significa vaso literal.”.  



5 
 

Refutación: Exacto, y “μάχαιρα” en griego significa “espada”. ¿Quiere que 

tomemos literal la “espada del Espíritu” (Efesios 6:17) y vayamos al culto con 

machete? El hecho de que una palabra tenga un significado literal no elimina 

sus usos figurados o metonímicos. Eso es lingüística básica. 

AP: “No se puede repartir una metonimia.”  

Refutación: Lo que se reparte no es “una metonimia”, sino el contenido. Y 

precisamente la metonimia explica cómo “copa” designa lo que está dentro. 

Pablo dijo: “bebieres ESTA COPA” (1 Corintios 11:26), o se bebe la copa, o se 

bebe el fruto de la vid, ¿qué se bebe? Si no se bebe “esta copa”, entonces es 

falso que la copa es literal. Aquí la única forma de no caer en blasfemia es 

admitir la metonimia. 

AP: “Si fuera solo el contenido sin recipiente, no habría nada que tomar.”  

Refutación: Lo cual es un argumento tan profundo como decir que si no 

hay platos, no hay comida. El recipiente es logísticamente necesario, no 

teológicamente normativo. 

AP: “Usted busca espectáculo, refutar a fulano o mengano.”  

Refutación: En realidad, lo único que se busca es que se lea el texto sin 

gafas del museo de 1915. Si la verdad bíblica le parece espectáculo, es porque 

ha convertido el recipiente en tótem. Al final, el único espectáculo es ver 

cómo alguien puede citar griego, historia y lágrimas centenarias... para que 

luego nos haga esta acusación vergonzosa, siendo que usted mismo pidió que 

refutara el libro que me envió, así como sus propios argumentos. Debe 

decidirse, o tal vez quiera, que solamente leamos lo que usted tenga que 

decir, por absurdo y errado que esté, y no digamos nada al respecto. ¿Eso 

quiere? De mí no lo tendrá. Y si no le parece, pues, con su pan se lo coma. 

Antonio Piña, usted se refugia en historia sentimental, literalismo ingenuo y 

ataques personales. La Biblia habla de participar del fruto de la vid en 

memoria de Cristo, no de hacerle monumento al recipiente. Y la ironía es esta 

que, al querer ser más literal que el texto, termina negando el sentido más 

obvio del mandato. Pero, adelante Antonio, es un verdadero placer refutarle. 

Usted se está esforzando en sonar solemne, pero lo que hace es inflar un vaso 

de barro como si fuera el arca del pacto. 



6 
 

AP: “Antes de ir punto por punto, es bueno dejar claro algo: La discusión es clara,t 

qué práctica instituyó Jesús y si debemos respetar o no la forma que Él estableció 

en la Cena del Señor.” 

Respuesta: Usted quiere vestir su argumento con un disfraz bonito, “la 

forma” y “la práctica” que Jesús instituyó. Pero esa no es la médula del 

asunto. Nadie está discutiendo si hay que comer pan y beber fruto de la vid 

(la práctica), ni si la cena es memorial, proclamación y comunión (la forma). 

El choque está en otro punto, es decir, en el significado que se le atribuye al 

sustantivo ποτήριον, y si Jesús, al decir “bebed de ella todos” (Mateo 26:27), 

estaba legislando sobre el objeto físico (un recipiente único) o sobre el 

contenido (el fruto de la vid). La cuestión tiene que ver con la interpretación 

del símbolo, ¿es la copa el recipiente literal que debe mantenerse único, o es 

un símbolo del contenido compartido? Tiene que ver con la naturaleza del 

mandamiento, ¿Jesús dio un mandato sobre la unicidad del recipiente, o 

sobre la participación de todos del contenido? Tiene que ver con el objeto de 

la institución, ¿la ordenanza recae en el fruto de la vid o en algún utensilio 

que lo contiene? Llevar la controversia a “forma” y “práctica” es evidencia de 

la falta de buen juicio para plantear la controversia real. Esto anuncia el 

fracaso argumentativo de todo promotor sectario. 

AP: “No estamos hablando de sentimentalismo, ni de idolatría al recipiente, ni de 

nostalgia por 1915. Estamos hablando de si Jesús enseñó con propósito al usar una 

sola copa literal y visible, y si los cristianos deben respetar ese modelo divino.” 

Respuesta: No, esas primeras cosas no son el tema, pero es lo que usted 

incluye en sus declaraciones. Ya he abordado esos asuntos, por lo que es vano 

seguir en ellos. Por otro lado, usted intenta engañar con palabras pomposas 

y falsa solemnidad en sus declaraciones; pero a mi no me engaña con ese 

truco. Aquí expongo sus varios errores: 

Usted tiene una confusión entre símbolo y recipiente. Decir que Jesús 

“enseñó con propósito al usar una sola copa literal y visible” es simplemente 

asumir lo que se quiere probar. El Nuevo Testamento nunca ordena el uso de 

un único recipiente físico. Lo que sí ordena es beber el fruto de la vid (cfr. 

Mateo 26:27-29; 1 Corintios 11:25-26). El mandato está en el contenido, no 

en el vaso. Si se exige “respetar el modelo divino” en el recipiente, habría que 

también reproducir el aposento alto, el horario nocturno, celebrarlo con una 



7 
 

sola mesa y hasta la presencia física de Cristo. Es decir, absolutizar un 

accidente del relato. 

En segundo lugar, el “propósito” es mal interpretado. Jesús usó un recipiente 

porque había que poner el vino en algún lado. Que alguien le dé un premio a 

Antonio Piña por haber llevado a cabo este gran descubrimiento. De paso, es 

bueno saber, y sin su explicación estaríamos en la gran ignorancia, de que 

Jesús no tenía el fruto de la vid ¡en las manos! Pero, la verdad es que el 

“propósito” está en el significado, el vino representa su sangre, y la palabra 

copa funciona como un símbolo metonímico (el continente por el contenido). 

Pablo lo confirma cuando dice en 1 Corintios 10:16: “La copa de bendición 

que bendecimos, ¿no es la comunión de la sangre de Cristo?”. El punto no es 

el vidrio, barro o madera del vaso, sino la comunión en lo que se bebe. 

En tercer lugar, el modelo “divino” es la comunión, no el recipiente. El texto 

griego en Mateo 26:27 dice, “Πίετε ἐξ αὐτοῦ πάντες” (“bebed de ella todos”). 

El singular “de ella” concuerda con “ποτήριον” (copa), pero no exige un solo 

vaso físico. Es un uso perfectamente natural del singular para referirse a un 

acto compartido, pues todos participan de lo mismo, es decir, del fruto de la 

vid. Pero, si usted fuera coherente, tendría que afirmar que en la Cena el 

recipiente fue dividido (cf. Lucas 22:17), pero, ¿fue así? Si usted no cree que 

Jesús tenía el fruto de la vid en las manos, ¡sería un reverendo disparate 

suponer que el recipiente mismo fue dividido! Pero, esa tendría que ser su 

creencia dado que insiste en que literalmente era un solo y único recipiente. 

¿Aceptará, entonces, que ese recipiente único y solitario, fue dividido? Ya lo 

veremos. 

Si el argumento es válido para la copa, también lo es para la “mesa”. ¿Usted 

participa de una sola mesa? (1 Corintos 10:21) Recuerde, según usted, todo 

es “literal”. El modelo divino es “participar de una sola mesa literal”, pero, 

¿respeta usted ese modelo? Es decir, ¿cómo lo hace usted? Si no, entonces su 

inconsecuencia es evidente. 

Con su argumento, usted confunde descripción histórica con mandato 

normativo. Jesús también se “recostó”2 a la mesa, lavó pies, usó pan sin 

levadura, habló en arameo, estaba en un aposento alto, y la cena fue de 

 
2 Cf. Sagrada Biblia de Guillermo Jünemann y Comentario al texto griego de Robertson. 



8 
 

noche. Si seguimos su lógica, ¿respeta usted ese “modelo divino”? Y si no, 

¿por qué no? 

AP: “REFUTACIÓN PUNTO POR PUNTO. 1. “No hay mandamiento de usar un 

solo recipiente” Refutación No todo lo que Dios manda viene con la palabra 

“mandamiento”. Dios puede ordenar algo por ejemplo, por instrucción y por 

práctica apostólica ( 1 Corintios 11:23-25).” 

Refutación: Nadie afirma que la palabra “mandamiento” debe existir 

cuando Dios manda algo. La cuestión es que Dios no mandó por “ejemplo”, 

ni por “instrucción”, ni por “práctica apostólica” que todos y cada uno de los 

congregantes pongan sus labios en un solo y único recipiente para beber el 

fruto de la vid. ¿Dónde leyó ese proceder? ¡Le faltó citar el texto que 

“describa” esos hechos! ¿En qué texto dice que todos y cada uno de los 

discípulos, por turno, pusieron sus labios en un solo recipiente para beber el 

fruto de la vid? Le faltó citar el texto donde se muestra ese “ejemplo”. ¿Dónde 

dice la Biblia que Jesús “instruyó” a que, por turno, cada uno de los discípulos 

pusiera sus labios sobre el mismo recipiente para beber el fruto de la vid? Le 

faltó citar el texto donde Jesús haya dado tales “instrucciones”. Su doctrina 

es absurda, ridícula y extraña a la Palabra de Dios.  

AP: “Jesús tomó una sola copa, la bendijo, la pasó y dijo: “Bebed de ella todos” 

(Mateo 26:27). Esa es una acción deliberada. No es accesorio, es parte del 

memorial.” 

Refutación: La única “acción deliberada” aquí es el adulterar la Palabra de 

Dios sin pudor alguno, como lo voy a demostrar enseguida. Pero, antes de 

eso, señalemos que este argumento ya lo refuté, y usted nada más lo recicla. 

La palabra “copa” en Mateo 26:27 es en referencia al “fruto de la vid” (v. 29), 

y no al recipiente. Esto se hace evidente en el contexto, pues, cuando Jesús 

dijo, “Bebed de ella” (v. 27), se estaba refiriendo a beber “de este fruto de la 

vid” (v. 29). Si la copa se bebe, y dado que el recipiente no se bebe, entonces 

la copa no es el recipiente, sino el fruto de la vid.3 Ahora, la versión de 

Antonio Piña dice: “… la bendijo, la pasó…”; pero, ¿así dice la Biblia? He aquí 

los textos: 

1. “Y tomando la copa, y habiendo dado gracias, les dio, diciendo: Bebed 

de ella todos” (Mateo 26:27), ¿dice, “la pasó”?  
 

3 Refutación a Valentín Antonio Piña sobre la doctrina de “una sola copa” y algunas falsas representaciones, página 
3 - https://volviendoalabiblia.com.mx/wp-content/uploads/2025/05/Intercambio-Pina-Luevano-10052025.pdf  

https://volviendoalabiblia.com.mx/wp-content/uploads/2025/05/Intercambio-Pina-Luevano-10052025.pdf


9 
 

2. “Y tomando la copa, y habiendo dado gracias, les dio; y bebieron de ella 

todos” (Marcos 14:23), ¿dice, “la pasó”? 

3. “Y habiendo tomado la copa, dio gracias, y dijo: Tomad esto, y 

repartidlo entre vosotros” (Lucas 22:17), ¿dice, “la pasó”? 

4. En el evangelio de Juan, ¡el recipiente brilla por su ausencia!  

5. ¿Qué hay de 1 Corintios 11:23-34? ¿Dice Pablo que, “la pasó”? 

Ahora, voy a demostrar cómo Antonio Piña, por leer la Biblia con la corriente 

doctrinal que hay en su corazón, adultera el texto bíblico. En tres ocasiones, 

y estas, consecutivas, Antonio Piña cambia lo que el texto inspirado enseña. 

Primero, Antonio Piña dice: “tomó una sola copa”. Bueno, eso no dice la 

Biblia. Cuando Antonio Piña dice “una sola” adultera el texto. Primero, 

reescribe lo que el escritor inspirado escribió. El texto griego dice, “λαβων το 

ποτηριον” (“habiendo tomado la copa”). El texto no tiene adjetivo numérico 

(“ἕν”, es decir, “uno”, “una”) ni partícula exclusiva (“μόνον”, “solamente”, 

“solo”). ¿Qué se requiere para decir “una sola”, como lee Antonio Piña? En 

griego, para expresar la lectura de Antonio Piña, es decir, “una sola copa”, el 

evangelista tendría que haber escrito algo como: 

• λαβὼν ἕν ποτήριον = “tomando una [única] copa” (con ἕν explícito). 

• λαβὼν μόνον ποτήριον = “tomando solo una copa”. 

• λαβὼν τὸ ἓν ποτήριον = “tomando la sola copa”. 

Pero, ninguna de estas formas aparece en el texto sagrado. Si Antonio Piña 

quiere soñar y suponer que la Biblia dice que Jesús tomó “una sola copa”, es 

libre para hacerlo; pero que no nos venga a decir que eso dice la Biblia. Más 

bien, esperemos que se arrepienta por decir tales cosas. Pero si no se 

arrepiente, lo importante es que usted, estimado lector, no se deje engañar 

por este falso maestro. 

Debe notarse que, desde una perspectiva semántica, la palabra ποτήριον es 

un sustantivo neutro singular que no enfatiza el número en contraste con 

otros. El singular simplemente introduce el objeto de la acción (“copa”), no 

excluye la existencia de otras copas en la mesa de pascua, ni implica que esa 

copa debiera circular obligatoriamente. El numeral o el adverbio exclusivo sí 

habrían marcado restricción. Pero, para desgracia de Piña, el texto no lo 

hace. 



10 
 

Siguiendo con las declaraciones equivocadas de Antonio Piña, consideremos 

la frase, “la bendijo”. ¿Dice eso la Biblia? Tampoco. Es otro invento de 

Antonio Piña. En el texto leemos, “εὐχαριστήσας”; aoristo, participio activo, 

nominativo singular masculino, del verbo “εὐχαριστέω” (“dar gracias, 

agradecer”). La traducción literal es, “habiendo dado gracias”. Para leer lo 

que Antonio Piña dice, tendríamos en el texto un acusativo neutro, 

refiriéndose a la copa. El texto griego tendría que decir “εὐλογήσας αὐτό”, es 

decir, “habiéndola bendecido”. ¡Pero eso no dice la Biblia!  

Cuando Antonio Piña dice, “la bendijo”, cambia radical y absolutamente la 

idea del texto bíblico. Eso se hace evidente cuando echamos mano de la 

semántica. La palabra “εὐχαριστέω”, es la acción que se dirige a Dios. Es 

reconocer, agradecer, expresar gratitud. Siempre tiene un objeto indirecto, 

dar gracias a Dios (cf. Mateo 26:27; Marcos 14:23; Lucas 22:17, 19). Mientras 

que, en la palabra “εὐλογέω”, la acción se dirige a personas u objetos, con la 

idea de bendecir, alabar o consagrar. De hecho, la palabra “bendecir” aparece 

en algunos relatos paralelos sobre el pan (cf. Marcos 14:22, “εὐλόγησεν”), 

pero aun ahí el sentido es alabanza a Dios, no “bendecir el objeto”. 

Ahora vayamos a la tercera evidencia de que Antonio Piña adultera la Palabra 

de Dios. En el texto griego de Mateo 26:27, dice: “ἔδωκεν”, y la traducción 

correcta es “les dio”. Pero Antonio Piña dice que “la pasó”, lo cual no es 

exégesis, sino imaginación. Para que Mateo dijese “la pasó”, en el texto 

griego leeríamos, “παρέδωκεν αὐτοῖς τὸ ποτήριον” (“les pasó la copa”), 

donde “παραδίδωμι” significa “pasar algo a otro”. En el texto griego de 

Plutarco, él usa “διαδίδωμι” para pasar la copa en el banquete. Mateo 

hubiese escrito, “διέδωκεν αὐτοῖς τὸ ποτήριον”, es decir, “fue pasando la 

copa entre ellos”. ¡Pero eso no dice la Biblia! Esa lectura solamente existe en 

la imaginación de nuestro pobre hermano. 

Ahora, ya que estamos aquí, analicemos gramaticalmente el asunto entre “les 

dio” y “la pasó”. La primera frase es lo que la Biblia dice, mientras que la 

segunda es lo que Antonio Piña nos cuenta. Pero, esta variante es 

significativa, pues es importante tener presente que la palaba “ποτήριον” es 

género “neutro”; por tanto, cualquier referencia pronominal a “ποτήριον” 

sería en neutro singular (αὐτό, “ello”), no αὐτήν (“la”), que es femenino. Piña 

dice “la”; pero tal idea adultera el texto sagrado. Ahora, en Mateo 26:27, el 

verbo principal es “ἔδωκεν αὐτοῖς” (“les dio a ellos”). El pronombre “αὐτοῖς” 



11 
 

es dativo plural masculino (“a ellos”). No hay en el texto sagrado ningún 

pronombre que se refiera a la copa en femenino. Si la intención fuera decir 

“la pasó” (con un pronombre directo refiriéndose a la copa como objeto 

afectado), el texto tendría que incluir un acusativo neutro (“αὐτό”) como 

complemento directo explícito, es decir, “ἔδωκεν αὐτό αὐτοῖς”, que se vierte 

como “la (copa) les dio”. Pero ni siquiera eso expresaría “la pasó”, sino “se la 

entregó”. 

Ahora, “ἔδωκεν αὐτοῖς” pone todo el foco en los destinatarios, los discípulos. 

La acción se orienta hacia ellos, en su beneficio. La frase que inventó Antonio 

Piña, que dice, “la pasó”, centra el foco en el objeto (el recipiente), como si 

lo importante fuera la trayectoria de la copa, no el acto de compartir con los 

discípulos. En griego, el énfasis está en que ellos reciben (beneficio), 

mientras que, en la imaginación de Piña, al decir “la pasó”, el énfasis recae 

en el recipiente que se mueve (objeto afectado). Cambia completamente el 

sentido de la escena, y así, adultera lo que el texto bíblico dice. 

Pero, ¿por qué Piña quiere adulterar el texto bíblico? Porque “les dio” 

(ἔδωκεν αὐτοῖς) es compatible con que Jesús repartiera el contenido (el fruto 

de la vid) entre los discípulos, como dice Lucas 22:17; mientras que “la pasó” 

sugeriría que Jesús entregó el vaso en sí mismo, para que circulara. Ese 

sentido no se encuentra en el verbo ni en el contexto. Luego, Antonio Piña 

no solo es culpable de predicar “mandamientos de hombres” (cf. Mateo 15:9), 

sino también de adulterar la Palabra de Dios (cf. 2 Corintios 4:2). 

AP: “El verbo “bebed de ella” implica una sola copa compartida (gramática: 

pronombre singular "αὐτῆς").” 

Refutación: Eso es un clásico malabar de “gramática selectiva”, al tomar 

un pronombre y hacerle decir lo que jamás dice en griego. Voy a demostrar 

que este argumento gramatical está más torcido que la pata de un perro. 

El pasaje griego dice: πίετε ἐξ αὐτῆς πάντες, es decir, “bebed de ella todos”. 

El mandato πίετε está en imperativo plural, dirigido a todos los discípulos. 

La preposición ἐξ introduce la fuente de donde procede la acción de beber, y 

el pronombre αὐτῆς está en genitivo singular femenino porque concuerda 

con ποτήριον, “copa”. 

El error está en hacer creer que el pronombre singular implica 

obligatoriamente un único recipiente físico compartido. Lo que sucede es 



12 
 

más sencillo, pues el pronombre concuerda gramaticalmente con su 

antecedente, no con la logística de la acción. En griego, ese singular no regula 

el número de vasos sobre la mesa, sino que remite a la fuente común, la “copa 

de bendición” al que todos están invitados a participar, como lo explica 

también Pablo en 1 Corintios 10:16. 

Un ejemplo paralelo está en Éxodo 12:4, donde se habla de un solo “cordero” 

en singular, aunque varias familias lo compartieran. El singular no obliga a 

pensar que todos los comensales debían morder el mismo trozo de carne a la 

vez; se usa porque hay un cordero como fuente común del alimento, del cual 

participan muchos. 

Lo mismo ocurre aquí. La expresión ἐξ αὐτῆς no significa que todos se 

turnaron con el mismo vaso, sino que todos bebieron del fruto de la vid. En 

el griego koiné, esa construcción enfatiza la procedencia de la bebida, no la 

dinámica física de pasar el recipiente. Si el evangelista hubiera querido 

describir que Jesús estableció una ronda con una sola copa, habría escrito 

algo como ἐκ τοῦ αὐτοῦ ποτηρίου (“de la misma copa”) o incluso una 

instrucción más detallada sobre el turno, pero no es lo que encontramos. 

La conclusión es clara, el pronombre singular αὐτῆς no es una prueba de que 

Jesús instituyera una ceremonia con un solo vaso, sino simplemente la 

concordancia normal con “copa” en singular. El sentido es que todos 

participen del mismo contenido, no que el vaso material haya pasado de 

mano en mano. 

Una vez entendido lo anterior, es importante señalar que en Mateo 26:27, 

cuando Jesús dice πίετε ἐξ αὐτῆς πάντες (“bebed de ella todos”), la palabra 

“copa” (ποτήριον) funciona como metonimia, donde se nombra una cosa, 

haciendo referencia a otra, en este caso, Jesús usa la palabra “copa”, 

haciendo referencia al fruto de la vid.  

Esto no es un capricho; es el modo en que la Escritura usa con frecuencia la 

palabra “copa”. En Juan 18:11 Jesús habla de “la copa que el Padre me dio”, 

y no se refiere a un vaso físico, sino al contenido amargo de su misión y 

sufrimiento. En Apocalipsis 14:10 se habla de “la copa de la ira de Dios”, otra 

vez no un recipiente, sino la experiencia de lo que se derrama de él. En el 

Antiguo Testamento, Isaías 51 y Jeremías 25 usan “copa” en el mismo 

sentido, lo importante y lo que está en consideración es lo que se bebe, no el 

vaso. 



13 
 

Pablo en 1 Corintios 10:16 refuerza esta lectura cuando llama a la copa 

“comunión de la sangre de Cristo”. El énfasis está en el contenido compartido 

que une a los creyentes, no en el contenedor. Nadie en su sano juicio 

sostendría que la “copa de bendición” en ese pasaje significa un recipiente 

único y literal que circula por todas las congregaciones; es un símbolo de 

participación en la sangre de Cristo mediante el fruto de la vid. 

Así que, en Mateo 26:27 “copa” es lenguaje metonímico. El mandamiento de 

Jesús “bebed de ella todos” no instituye un ritual sobre un vaso, sino que 

ordena participar todos del contenido que representa su sangre. Reducirlo a 

la liturgia del recipiente es transformar un símbolo profundo en una 

obsesión por el objeto equivocado. 

AP: “Pablo dice que la iglesia participa de “la copa de bendición que bendecimos” 

(1 Cor. 10:16). ¿Cuál copa? La misma.” 

Refutación: Nuestro pobre hermano sigue adulterando el pasaje, con tal de 

sostener su contención ridícula de que cada iglesia debe usar un solo 

recipiente para beber el fruto de la vid. En este caso, él cree que Pablo está 

hablando de ¡varias copas! Es decir, de que “cada iglesia tiene y bebe el fruto 

de la vid en su propio y único recipiente”. Pero, eso no dice Pablo. El apóstol 

habla de “la copa”, una y la misma copa ¡para todos y cada uno de los santos 

sin importar en dónde se encuentren! Pablo dice que él bendice la misma 

copa que bendicen todos y cada uno de los santos en todo el mundo. Esto 

hace notar que hablar de “una copa literal en cada iglesia” es un reverendo 

disparate. 

Pero, ahora vamos a analizar con más detenimiento en lo que dice Pablo, 

para mostrar más evidencia de que la doctrina y la interpretación de Antonio 

Piña es contraria a la Biblia, y absolutamente fuera de razón. 

En griego, como en español, el artículo definido (el, la, los, las) no siempre 

se refiere a algo que tenemos delante de los ojos (eso se llama uso deíctico: 

“pásame el vaso”, es decir, ese vaso ahí en la mesa). Muchas veces el artículo 

señala un concepto conocido o típico, sin que haya un objeto único en juego. 

Es como cuando decimos “El león es fuerte”, no hablamos de un león 

concreto en el zoológico de la ciudad, sino de la especie león en general. Ese 

es un artículo definido genérico, que introduce una categoría, un tipo, no un 

espécimen individual. Bueno, en 1 Corintios 10:16, Pablo dice “τὸ ποτήριον 

τῆς εὐλογίας” (“la copa de bendición”). No está señalando un vaso físico que 



14 
 

él o los corintios tuvieran delante, sino la copa como metáfora conocida. La 

frase, “la copa de bendición” es una expresión que todos los cristianos 

entendían como una referencia al “fruto de la vid”. Cuando Pablo en una 

región bendice y bebe el fruto de la vid, y otros en otra región hacen lo mismo, 

todos están bebiendo UNA Y LA MISMA COSA, o UNA Y LA MISMA COPA, 

es decir, ¡el fruto de la vid! Pablo usa “la copa” en sentido de tipo (el fruto de 

la vid), no de token (un vaso de metal circulando en todas las 

congregaciones). 

Ahora consideremos el relativo y el tiempo verbal que dinamitan la copa 

única y literal de Piña. Pablo dice, “ὃ εὐλογοῦμεν” que lleva relativo neutro 

singular (ὃ) que concuerda con ποτήριον y un presente indicativo inclusivo 

(“bendecimos”) que describe la práctica habitual de los santos. Si fuera un 

objeto específico, tendríamos que explicar cómo Corinto y todas las iglesias 

“bendicen” simultáneamente el mismo vaso. ¡Teletransportación no viene en 

el léxico! 

En 1 Corintios 10:16 Pablo habla de τὸ ποτήριον τῆς εὐλογίας. El sustantivo 

εὐλογία significa “bendición” (del hebreo beraká). La pregunta es, ¿qué clase 

de genitivo es este? Si fuera un genitivo patrimonial o posesivo, la frase 

querría decir algo así como “la copa que pertenece a la bendición” o “la copa 

de alguien”. Eso haría de “copa” un objeto físico, definido por quién lo posee 

o dónde se guarda. Ejemplo de genitivo patrimonial sería “la casa de Pedro” 

(ἡ οἰκία Πέτρου), donde la relación es de propiedad. Pero aquí no es eso. El 

griego usa genitivos también de manera atributiva o funcional, es decir, para 

caracterizar el sustantivo al que acompañan. En vez de indicar posesión, 

describen la función, el tipo, la cualidad. Ejemplo claro, “el hijo de 

desobediencia” (υἱὸς τῆς ἀπειθείας, Efesios 2:2) no significa que la 

desobediencia tenga hijos literalmente; significa que esa persona se 

caracteriza por la desobediencia. Así funciona τὸ ποτήριον τῆς εὐλογίας. No se 

trata de una copa que esté “guardada en X lugar” ni de “ese vaso de metal con 

dueño conocido”. Es la copa caracterizada por la bendición, la palabra 

metafórica que está relacionada con el acto en el que se pronuncia la acción 

de gracias a Dios. El genitivo, pues, no define el cacharro, sino el acto 

litúrgico que le da su carácter. En términos sencillos, no habla del vaso como 

objeto, sino de lo que se hace con él, del contenido bendecido y compartido. 

Por eso traducimos, “la copa de bendición”, no “la copa que pertenece a 



15 
 

tal sitio” ni “la copa de oro”. El genitivo apunta al significado espiritual del 

acto, no a la materia del recipiente. 

Cuando Pablo escribe en 1 Corintios 10:16: τὸ ποτήριον τῆς εὐλογίας ὃ 
εὐλογοῦμεν, οὐχὶ κοινωνία ἐστίν τοῦ αἵματος τοῦ Χριστοῦ; 

la estructura clave es ποτήριον … κοινωνία ἐστίν. El verbo εἰμί (“ser, estar”) aquí 

no funciona como ecuación de identidad material (“X es literalmente Y”), 

sino en sentido copulativo, pues conecta un sujeto con una categoría, función 

o representación. Por ejemplo, cuando Jesús dice ἐγώ εἰμι ἡ θύρα (“Yo soy la 

puerta”, Juan 10:9), nadie con dos dedos de frente entiende que su cuerpo 

tenga bisagras y aldaba. El verbo “ser” establece una relación 

representativa, donde Cristo cumple la función de la puerta de acceso. Así 

también en 1 Corintios 10:16, “la copa… es comunión de la sangre de Cristo”. 

La frase no enseña que el recipiente de barro o vidrio sea idéntico a la sangre. 

Lo que afirma es que la copa, como metonimia, representa y significa la 

participación en la sangre de Cristo. Es un enunciado de categoría, no de 

sustancia. Si alguien confunde esto y piensa que hay identidad ontológica 

entre el vaso físico y la sangre de Jesús, comete un error de categoría, pues 

toma un signo o símbolo y lo equipara a la cosa significada. Es la misma 

confusión que llevaría a decir que “la luz del mundo” en Mateo 5:14 es una 

bombilla de 100 watts, o que “el pan” en 1 Corintios 10:17 es un único bolillo 

literal para todos los santos en el mundo. El valor copulativo de εἰμί en este 

pasaje establece una relación representativa y participativa, no una identidad 

material. La “copa”, por metonimia, significa comunión en la sangre de 

Cristo; no habla de un vaso que se convierte en sangre, ni que el vaso es 

sagrado en sí mismo. Pablo habla de la categoría del acto, no de la ontología 

del recipiente. 

Consideremos también el campo semántico de “copa” en Pablo y la Biblia. 

En el mismo contexto, Pablo dice: “no podéis beber la copa del Señor y la 

copa de los demonios” (10:21). ¿Copa literal de demonios también? 

¿También los demonios contienden por “una sola copa”? ¿Debe ser “una sola 

copa literal” es de los demonios? ¿Verdad que no? “Copa” designa esfera de 

participación, mesa, culto, contenido. La metonimia estable que se nombra 

el recipiente para hablar del contenido y de la participación en lo que 

representa. 



16 
 

Consideremos un poco de lógica básica, y hagamos un reductio ad absurdum. 

Si “la copa” es un objeto físico único, tendría que viajar entre congregaciones 

para que “bendigamos” la misma copa. Corinto no podría celebrar la cena si 

“la copa” está en Éfeso, ¿aceptará esta consecuencia lógica Antonio Piña? Si 

no, entonces su argumento es inconsecuente. Recuerde, el texto no habla de 

“copas” en “cada congregación”, sino de una y la misma que se bendice por 

todos y cada uno sin importar dónde se encuentren. ¡El absurdo es evidente! 

Pablo habla de “la copa de los demonios”, ¿exigirían un solo recipiente literal 

los demonios? Cada consecuencia es más inverosímil que la anterior. Luego, 

la premisa de Piña es falsa. 

En 1 Corintios 10:16, el singular con artículo no apunta a un objeto único, 

sino a una institución conocida, el fruto de la vid por el que se da gracias en 

la cena del Señor. El relativo neutro y el verbo en presente muestran que 

Pablo describe una práctica compartida por todos los cristianos, no un vaso 

único. El genitivo “de bendición” señala la función litúrgica de la copa, no su 

materia ni su dueño. El predicado “es comunión” establece una relación 

simbólica, la copa representa la participación en la sangre de Cristo, lo cual 

refuerza la verdad de que se está hablando del fruto de la vid. En este 

contexto, “copa” se usa de manera metonímica, nombrando el recipiente 

para referirse al contenido y a lo que este significa. Todo encaja de forma 

natural con la existencia de múltiples vasos locales que contienen el mismo 

fruto de la vid y expresan la misma participación espiritual. Lo único que no 

encaja es convertir el vaso en un objeto de veneración. 

AP: “Si el contenido fuera lo único importante, Jesús simplemente habría repartido 

vasos individuales desde el inicio. No lo hizo.” 

Refutación: Este argumento suena ingenioso hasta que lo ponemos bajo la 

lupa exegética. La idea de que “si el contenido fuera lo único importante, Jesús 

habría dado vasos individuales desde el inicio” es puro razonamiento por 

omisión, y se estrella contra la gramática, la historia y la lógica. 

Primero, el texto no dice nada acerca de cuántos vasos había sobre la mesa 

pascual. Mateo, Marcos y Lucas se limitan a narrar que Jesús tomó una copa 

y dio gracias. Nada obliga a pensar que no hubiese más copas en la mesa. De 

hecho, la liturgia judía de la Pascua incluía varias copas rituales. Así que el 

“no lo hizo” es ya un salto más allá de la evidencia. 



17 
 

Segundo, lo que Jesús hace en la institución de la Cena no es diseñar una 

logística de cristalería. El gesto se centra en tomar un elemento de la comida 

pascual, darle un nuevo significado y ordenarlo como memorial. Así lo 

muestra la narración, “esto es mi sangre del nuevo pacto.” El punto no es si 

había vasos suficientes para doce personas, sino la significación espiritual del 

fruto de la vid como símbolo de su sangre. 

Tercero, el argumento confunde signo con logística. Lo que instituye Jesús 

es que todos participen del fruto de la vid como representación de su sangre. 

Cómo se sirva ese fruto, un vaso común, varios vasos, recipientes 

individuales, pertenece al ámbito de la práctica, no del mandamiento. Elevar 

el recipiente a elemento esencial es desplazar el símbolo del contenido a la 

vajilla. 

Finalmente, el propio Pablo muestra que el valor está en la participación, no 

en el contenedor. En 1 Corintios 10:16-17 habla de “la copa de bendición que 

bendecimos” y “el pan que partimos” como comunión en Cristo. Nadie en 

Corinto estaba recibiendo el mismo pan físico de Jerusalén ni el mismo vaso 

material de Galilea. La unidad está en lo compartido del contenido y su 

significado, no en el objeto de barro o metal. 

Por tanto, el argumento de Piña se basa en una suposición no demostrada 

(“Jesús no lo hizo”), y confunde lo esencial (el contenido y su sentido) con lo 

accidental (el recipiente). La conclusión inevitable es que la insistencia en un 

único vaso literal es una idolatría del cacharro, no una fidelidad al evangelio. 

AP: “la historia no es autoridad. Pero el punto de traer la historia no es hacer 

doctrina, sino mostrar cómo la división comenzó: no por enseñar lo que Jesús 

enseñó, sino por introducir una innovación sin respaldo bíblico. Usar bancas, 

electricidad o micrófonos no altera el acto conmemorativo de la Cena, pero usar 

múltiples vasos sí altera la forma que Jesús usó al instituirla. No es cuestión de 

sentimentalismo, sino de fidelidad al modelo original que Jesús dejó.” 

Refutación: Aquí Antonio Piña intenta vestirse de guardián de la fidelidad, 

pero termina cayendo en contradicciones graves. 

Primero, la frase “la historia no es autoridad” ya lo deja sin piso. Si de verdad 

lo creyera, no podría apelar a “cómo comenzó la división” en la historia. No 

puede descalificar a la historia como norma y luego usarla como martillo 

para golpear al adversario. Si no es autoridad, tampoco puede ser prueba. 



18 
 

Segundo, confunde cosas de orden circunstancial con cosas de orden 

esencial. Es cierto que usar bancas, electricidad o micrófonos no cambia la 

Cena. Pero ¿por qué? Porque no forman parte del mandamiento, sino que 

son ayudas para el culto. Ahora, ¿qué pasa con los vasos? Jesús nunca mandó 

“beber todos de un solo vaso.” Lo que sí mandó fue “bebed de ella todos.” El 

mandato es participar del contenido bendecido, no del recipiente físico. 

Cambiar el número de vasos no altera el acto conmemorativo, porque el acto 

no está definido por la vajilla, sino por el fruto de la vid y la memoria de 

Cristo. 

Tercero, la afirmación de que usar múltiples vasos “altera la forma que Jesús 

usó” es pura lectura selectiva. En Mateo 26 y paralelos se nos dice que Jesús 

tomó una copa. Claro que tomó una, había que tomar algo, ¡no tenía el fruto 

de la vid en las manos! Pero el texto nunca añade “y todos ustedes deberán 

repetir este gesto con un único vaso para siempre jamás.” Pretender que el 

gesto incidental se convierta en forma normativa es como afirmar que el 

memorial debe hacerse recostados en una sala de Jerusalén, de noche y 

después de cantar un himno pascual. Esa lógica no se sostiene. 

Cuarto, el discurso de “no es sentimentalismo, sino fidelidad al modelo original” 

es retórica hueca. El verdadero modelo original que Jesús dejó no fue un 

recipiente, sino un mandamiento: “haced esto en memoria de mí.” Lo que 

constituye la Cena es el pan, el fruto de la vid y el recordatorio de su muerte 

hasta que Él venga (cfr. 1 Corintios 11:26). El vaso no es parte del modelo, es 

un medio. Insistir en un único vaso no es fidelidad, sino fetichismo. 

Como vemos, Antonio Piña se contradice con la historia, confunde esencia 

con accidente, absolutiza un detalle incidental, y acaba llamando “modelo 

original” a lo que nunca fue mandado. La fidelidad no se mide por idolatrar 

el vaso, sino por guardar lo que el Señor ordenó, que todos participen del pan 

y del fruto de la vid como memoria de su sangre y su cuerpo. 

AP: “la metonimia es una figura válida. Pero el error está en usarla como excusa 

para ignorar el recipiente que Jesús usó. Jesús no estaba usando lenguaje poético 

en la Cena. Estaba tomando un objeto físico, bendiciéndolo, pasándolo, y diciendo 

“esta copa es el nuevo pacto en mi sangre” 

Refutación: Primero, claro que la metonimia es válida, y justamente por 

eso la Biblia la usa constantemente con la palabra “copa”. En Isaías 51:17 se 

habla de la “copa del furor de Dios”, en Juan 18:11 de “la copa que el Padre 



19 
 

me dio”, en Apocalipsis 14:10 de “la copa de la ira de Dios”. En todos esos 

casos, ¿qué se bebe? ¿un recipiente celestial de barro? No, el contenido, el 

juicio, la experiencia. El griego y el hebreo recurren a la metonimia porque 

lo importante es lo que la copa representa, no la materia de la copa. Negar 

ese uso en la Cena del Señor es ignorar la gramática bíblica. 

Segundo, decir que Jesús “no estaba usando lenguaje poético” es una 

caricatura. Nadie sostiene que la institución de la Cena sea un poema lírico. 

Pero sí es un lenguaje simbólico, “esto es mi cuerpo… esta copa es el nuevo 

pacto en mi sangre.” Tomar esas frases como identidades materiales es caer 

en el mismo error de Roma con la transubstanciación, confundiendo signo 

con cosa significada. Jesús usó símbolos porque estaba instituyendo un 

memorial. 

Tercero, la supuesta secuencia que Piña describe, diciendo: “tomando un 

objeto físico, bendiciéndolo, pasándolo”, es ya una lectura inventada. El griego 

de Mateo 26:27 y Lucas 22:20 dice que Jesús tomó una copa, dio gracias, la 

dio a ellos y dijo “bebed de ella todos”. Lo que el texto no dice, que Jesús 

“bendijo el vaso” ni que “la pasó” de mano en mano. Ambos son añadidos. 

En cambio, sí dice que lo que esa copa representaba era su sangre del nuevo 

pacto. 

Cuarto, la frase “esta copa es el nuevo pacto en mi sangre” confirma el 

carácter representativo. Si Piña la toma al pie de la letra, tendría que concluir 

que el recipiente de barro o vidrio es en sí mismo el pacto. Eso es absurdo. El 

valor está en el contenido como símbolo de la sangre derramada, no en el 

recipiente. 

AP: “Sí, se bebe el contenido, no el vaso. Pero Jesús no separó el recipiente del 

símbolo, y Pablo lo repite (1 Corintios 10:16; 11:25-26).” 

Refutación: Que Jesús no “separara” el recipiente del contenido no 

significa que el recipiente sea parte del símbolo. El lenguaje bíblico funciona 

por metonimia, pues se nombra la palabra “copa”, pero lo que importa es lo 

que contiene. El Antiguo Testamento está lleno de ejemplos, donde leemos 

sobre la “copa de ira” en Isaías 51:17, la “copa del furor” en Jeremías 25:15, 

la “copa de salvación” en Salmo 116:13. En todos los casos, nadie se obsesiona 

con cierto vaso, porque el símbolo es el contenido. El recipiente es un simple 

vehículo de lenguaje. 



20 
 

En los relatos de la Cena Jesús mismo hace la distinción. Con el pan, lo parte 

y lo reparte: “Tomad, comed; esto es mi cuerpo” (Mateo 26:26). Con el vino, 

dice: “Bebed de ella todos, porque esto es mi sangre del nuevo pacto” (vv. 27-

28). El símbolo no es la copa como objeto, sino el contenido bebido por todos. 

El mandamiento es claro: bebed. El vaso no se bebe; el fruto de la vid, sí. 

Pablo en 1 Corintios 10:16 no cambia el foco. “La copa de bendición que 

bendecimos, ¿no es la comunión de la sangre de Cristo?” Aquí “copa” es un 

recurso metonímico. Si fuera literal, el vaso se convertiría en comunión, lo 

cual es absurdo. La gramática muestra que el predicado “es comunión” indica 

relación representativa, no identidad material. Igual ocurre en 11:25: “Esta 

copa es el nuevo pacto en mi sangre.” ¿Es el vidrio o el barro el nuevo pacto? 

Nadie con un mínimo de rigor sostendría eso. Lo que se significa es el 

contenido bendecido, que apunta a la sangre de Cristo. 

Si Antonio Piña fuera consistente, tendría que admitir que es posible 

participar de “un recipiente literal que los demonios tienen” (cfr. 1 Corinitos 

10:21), y que si alguien participa de más que un solo “recipiente literal” 

demoniaco, ¡no funciona! O, tendría que admitir que “la mesa” (1 Corintos 

10.21) es inseparable también, y que al comer la cena del Señor, siempre tiene 

que haber una mesa literal para que se obedezca y se coma debidamente la 

cena del Señor, ¿es así? 

La verdad es que el argumento de Piña confunde mención con institución. 

Jesús mencionó una copa porque estaba en la mesa, pero lo que instituyó fue 

un memorial con pan y fruto de la vid. Pablo repite la misma figura 

metonímica para hablar de participación en la sangre de Cristo. Pretender 

que eso convierte el vaso en parte esencial del símbolo es transformar un 

detalle narrativo en dogma y desplazar el foco del sacrificio al recipiente. 

AP: “La metonimia no elimina la forma visible del acto. El recipiente no es una 

distracción, sino parte del símbolo completo.” 

Refutación: Si decimos que la “metonimia no elimina la forma visible del 

acto”, estamos concediendo algo obvio, pues en la mesa había un recipiente 

visible. Nadie niega eso. La cuestión es si la Biblia lo eleva a categoría de 

símbolo sagrado. El texto nunca lo hace. Jesús no dijo “este vaso es el pacto”, 

sino “esta copa es el nuevo pacto en mi sangre”, usando el recipiente como 

recurso metonímico para señalar el contenido, que es lo que se bebe. El acto 



21 
 

visible no consagra el vaso; el acto visible es beber el fruto de la vid en 

memoria de Cristo. 

Decir que “el recipiente es parte del símbolo completo” es un añadido al texto. 

La Biblia nunca enseña que el vaso tenga carga simbólica. El pan sí 

representa el cuerpo; el fruto de la vid sí representa la sangre. El vaso es 

simplemente el medio de servicio. Si fuera símbolo, tendría que explicarse su 

significado, igual que se explica el del pan y el vino. Pero no lo hay. 

Además, si aceptamos la lógica de Piña, se abren absurdos inevitables. ¿Cuál 

recipiente? ¿El que Jesús usó esa noche, el de barro o metal en Jerusalén? 

¿El que cada congregación escoja? ¿Un vaso, una jarra, un cáliz? Si el 

recipiente fuera parte del símbolo instituido, entonces habría que normar su 

material, tamaño, forma y color. Eso es precisamente lo que la Escritura 

evita, caer en ritualismo de objetos. 

Pablo mismo, en 1 Corintios 11, recalca que lo esencial de la Cena es “el pan” 

y “la copa” como comunión en el cuerpo y la sangre de Cristo. Nunca dedica 

una sola línea a la naturaleza o forma del recipiente. Su énfasis está en 

discernir el cuerpo y la sangre, no en venerar la vajilla. 

AP: “Pablo dice: “La copa de bendición que bendecimos”. Lo que se bendice no 

es el recipiente solo, sino el contenido representado por él. Decir que “una copa no 

se bebe” es un argumento superficial. Es como decir “comer el pan de vida” es 

literal pan del cielo. La copa representa el nuevo pacto en la sangre de Cristo, y fue 

una copa literal compartida. Esa fue la forma instituida por Jesús. El punto no es si 

bebieron vidrio o barro, sino que Jesús usó una copa y mandó beber de ella todos 

juntos.” 

Refutación: Ese razonamiento parece sólido porque mezcla frases bíblicas 

con conclusiones propias, pero se desmorona cuando se le aplica gramática 

y lógica. 

Primero, usted sigue afirmando lo que no ha probado, es decir, que se 

bendicen “dos cosas”, es decir, “recipiente y contenido”, cuando la Biblia 

claramente dice se bendice una sola cosa. El texto dice, “la copa de 

bendición”, no dice, “la copa y el fruto de bendición”, como si hablase de dos 

cosas que son bendecidas. No, el texto es claro, se bendice una sola cosa, una, 

no dos. Y si una, entonces se bendice el fruto de la vid, no cierto recipiente.  



22 
 

Cuando decimos que la “copa no se bebe”, no estamos haciendo un 

argumento artificial, sino significativo que exhibe el error de su posición. 

Usted dice que al bendecir la copa se bendicen “dos cosas”, es decir, 

“recipiente y contenido” juntos, entonces, al beber “la copa”, se deben beber 

“dos cosas” juntas, pero dado que el recipiente no se bebe, sino el contenido, 

entonces es del todo cierto que la copa de bendición es en referencia al fruto 

de la vid, no al recipiente. Este argumento que usted llama “artificial”, más 

bien es un argumento mortal para su posición equivocada. 

Eso de que “comer el pan de vida” es literal pan del cielo” no prueba que mi 

argumento sea superficial. Por el contrario, prueba el punto. Porque si la 

palabra “pan” no es literal, ¡tampoco lo es la palabra “copa”! Si no se come 

“un pan literal”, entonces ¡tampoco se bendice ni se bebe una copa literal! 

No es verdad que “La copa representa el nuevo pacto en la sangre de Cristo”, pues 

ya hemos demostrado que la palabra “copa” es en referencia al fruto de la 

vid, por lo que es el fruto de la vid lo que representa el nuevo pacto en la 

sangre de Cristo. Esa copa es la “sangre del nuevo pacto, que por muchos es 

derramada para remisión de los pecados” (Mateo 26:28). Luego, “esta copa” 

no es el recipiente, sino el fruto de la vid que representa la sangre del nuevo 

pacto. 

Usted habla de “una copa literal compartida”; es un argumento reciclado que 

ya hemos refutado (véase página 10 en adelante). Por tanto, no es verdad que 

“Esa fue la forma instituida por Jesús”. Tal “forma” es parte de su falsa doctrina, 

no de Jesús.  

Cuando usted aclara que “el punto no es si bebieron vidrio o barro, sino que Jesús 

usó una copa y mandó beber de ella todos juntos”, en realidad no demuestra 

nada, es una afirmación vacía, sin fundamento. Decir “bebed de ella todos 

juntos” es un reverendo disparate, pues resulta imposible que los discípulos 

pusieran sus bocas al mismo tiempo sobre un solo recipiente. Primero usted 

supone que bebieron por turno; ahora nos dice que lo hicieron todos a la vez. 

Entre más defiende su postura, más peculiar se vuelve su doctrina. 

Por otra parte, yo nunca he dicho que Jesús bebiera vidrio o barro. Pero 

cuando usted afirma que la palabra “copa” se refiere a “dos cosas a la vez”, es 

decir, al recipiente y al fruto de la vid juntos, lo que se sigue de su lógica es 

que Jesús y sus discípulos bebieron barro, porque bebieron “la copa”, y según 

usted “la copa” son dos cosas en conjunto, el vaso y el contenido. Entonces, 



23 
 

¿bebieron la copa sí o no? Usted no se decide. Pero si concede que lo que 

bebieron fue el fruto de la vid, y no el recipiente, queda demostrado que es 

falso identificar “copa” con “recipiente más contenido”. El uso bíblico es 

claro, “copa” es una metonimia para señalar lo que se bebe, no un objeto 

híbrido de barro y líquido. 

AP: “En contraste, Mateo 26:27, Marcos 14:23, Lucas 22:20 y 1 Corintios 11:25 

relatan una acción histórica literal de Jesús: tomar una copa real, bendecirla y 

pasarla a sus discípulos.” 

Refutación: Pero el relato de un hecho histórico no convierte ese hecho 

incidental en una forma perpetuamente obligatoria. Si fuera así, habría que 

replicar toda la escenografía pascual, como hacerlo de noche, en Jerusalén, 

recostados, después de cantar los salmos del Hallel. El mismo argumento que 

absolutiza “una copa literal” en todo el relato debería absolutizar también 

esas circunstancias. Pero, si la palabra “copa” represente una “copa literal” 

en todo el evento histórico, entonces, cuando dice que “bebieres esta copa”, 

¿significa tragar el barro? ¿Tragar la copa literal? El texto dice “esta copa”, 

no “lo que contiene esta copa”. ¿Bebieron o no bebieron un recipiente literal? 

Por otro lado, los textos no dicen que Jesús “bendijo la copa”. Mateo 26:27 y 

Marcos 14:23 usan εὐχαριστήσας (“habiendo dado gracias”), y Lucas 22:20 

habla de la copa “después de cenar”. El objeto de la acción no es el recipiente, 

sino el acto de acción de gracias a Dios por el fruto de la vid. La idea de que 

Jesús bendijo el vaso es un añadido ajeno al texto. 

Tampoco dicen que Jesús “la pasó”. Mateo 26:27 usa ἔδωκεν αὐτοῖς (“les dio”), 

que en todo el Nuevo Testamento significa entregar o repartir el contenido, 

no hacer circular un objeto. Lucas 22:17 es todavía más claro: διαμερίσατε 
ἑαυτοῖς (“repartidlo entre vosotros”). Es imposible forzar esa forma verbal a 

que signifique “hacer girar un recipiente” cuando el propio evangelista habla 

de repartir. 

Pablo en 1 Corintios 11:25 recuerda el gesto diciendo: “Esta copa es el nuevo 

pacto en mi sangre.” Si “la copa” fuera el recipiente literal, tendríamos que 

concluir que el pacto nuevo está hecho de barro o de vidrio. Pero Pablo usa 

la misma metonimia que en 10:16, “la copa” es el contenido, el fruto de la vid, 

que simboliza la sangre de Cristo. Lo histórico es que Jesús tomó un vaso; lo 

simbólico, que con ese vaso señaló el contenido como representación de su 

sangre. 



24 
 

Además, el hecho de que un relato sea histórico no significa que todas las 

palabras dentro de él sean literales. Los evangelistas narran escenas reales, 

pero las expresan con recursos lingüísticos normales del griego y del hebreo, 

entre ellos la metonimia. Aquí algunos ejemplos que lo demuestran: 

1. Mateo 26:27, “bebed de ella todos”. 

• El hecho histórico dice que Jesús tomó una copa en la mesa 

pascual.  

• La expresión: πίετε ἐξ αὐτῆς πάντες (“bebed de ella todos”). 

• Metonimia: no significa que los discípulos debían ingerir el 

recipiente, sino el contenido. El vaso es nombrado, pero en 

referencia a lo que se bebe. Un hecho histórico con términos 

figurados. 

 

2. Juan 18:11, “la copa que el Padre me ha dado”. 

• El hecho histórico: Jesús está en Getsemaní, a punto de ser 

arrestado. 

• La expresión: τὸ ποτήριον ὃ δέδωκέν μοι ὁ πατήρ (“la copa que el 

Padre me dio”). 

• Metonimia: “copa”, aquí no es un recipiente literal, sino el 

sufrimiento que le espera. El relato es histórico, pero la palabra 

se usa en sentido figurado. 

 

3. Marcos 10:38-39, “beber la copa”. 

• El hecho histórico: Jesús dialoga con Santiago y Juan. 

• La expresión: “¿Podéis beber la copa que yo bebo?” 

• Metonimia: nuevamente, la “copa” significa la experiencia de 

sufrimiento y muerte. No hay vaso físico, aunque la escena es real 

o histórica. 

 

4. Éxodo 12:3-4 (LXX), “un cordero”. 

• El hecho histórico: la institución de la Pascua en Egipto. 

• La expresión: “tomará cada familia un cordero” (πρόβατον en 

singular). 

• Metonimia: el singular “cordero” funciona como símbolo 

institucional. No significa que todo Israel comiera literalmente 

de un único animal. Hecho histórico y término figurado. 



25 
 

5. Mateo 26:26, “esto es mi cuerpo”. 

• El hecho histórico: Jesús partió pan y lo dio a sus discípulos. 

• La expresión: “τοῦτό ἐστιν τὸ σῶμά μου” (“esto es mi cuerpo”). 

• Metonimia: el pan no se transformó físicamente en carne; 

representa su cuerpo. El relato es histórico, pero el lenguaje es 

simbólico. 

La Biblia mezcla historia con lenguaje figurado sin problema. Un hecho real 

puede narrarse con expresiones metonímicas o simbólicas. En la Cena del 

Señor, lo histórico no cambia la verdad de que lo metonímico es que “copa” 

nombra al recipiente, pero significa el contenido y lo que este representa, su 

sangre del nuevo pacto. Insistir en que todo es literal porque el relato es 

histórico es confundir género narrativo con valor semántico de las palabras. 

AP: “No se puede usar una imagen alegórica para invalidar una acción histórica 

literal. Son géneros y contextos totalmente distintos. La copa en la Cena fue una 

acción física ordenada por Cristo, no una metáfora” 

Refutación: Yo no estoy invalidando una “acción literal”. Que con sus 

acciones históricas Jesús usó la palabra “copa” en sentido figurado, eso es la 

verdad. Por ejemplo, Jesús dijo, “esto es mi cuerpo” (Mateo 26:26), ¿es 

literal? ¿El pan es literalmente el cuerpo literal de Jesús? ¿Invalida usted una 

acción histórica literal al negar el pan literal no es el cuerpo literal de Jesús? 

Bueno, yo tampoco invalido nada cuando indico que la palabra “copa” es en 

referencia al “fruto de la vid”. Luego, es falso que “La copa en la Cena fue una 

acción física”. Por cierto, Jesús no mandó cierta “acción física” con la palabra 

“copa”. La “acción” tuvo que ver con “comer y beber”, no con “copa”. La 

palabra “copa” representa lo que se bebe, el fruto de la vid, y si la “acción” de 

beber es en referencia al fruto, puesto que la copa no se bebe, entonces es del 

todo cierto que la acción literal tiene que ver con beber el fruto de la vid, y no 

a “usar un recipiente” para beber la “copa”, es decir, para beber “el fruto de 

la vid”. 

AP: “Jesús tomó una copa literal, dio gracias, la bendijo y dijo: “Bebed de ella 

todos” (Mateo 26:27).” 

Refutación: Usted sigue argumentando en círculos, y lo peor de todo, 

presentando argumentos que ya he refutado. Usted echa mano del 

argumentum ad nauseam, falacia en la que se argumenta a favor de un 

enunciado mediante su prolongada reiteración. La apelación a este 



26 
 

argumento implica que usted incita a una discusión superflua para escapar 

de mis razonamientos que no se pueden contrarrestar, reiterando aspectos 

discutidos, explicados y/o refutados con anterioridad. Esto muestra que 

usted es culpable de lo que me acusa, siendo un maestro del reciclaje 

argumentativo.  

AP: “Jesús no dijo: “La copa representa la Palabra de Dios” ni “la copa es como 

un símbolo espiritual”. Dijo que esa copa (la que sostenía y compartía con ellos) 

era el símbolo del nuevo pacto en su sangre. Por eso, el contexto es el que determina 

si la palabra se usa: Literalmente (acción real: beber de una copa) Alegóricamente 

(espada = Palabra de Dios) Metonímicamente (copa = contenido, juicio, bendición) 

En la Cena, el contexto es narrativo-ritual, no alegórico. En Efesios 6, el contexto 

es alegórico-simbólico. Por tanto, no se pueden usar igual las palabras ni sus 

significados.” 

Refutación: Pero sí dijo, “esta copa es el nuevo pacto en mi sangre” (Lucas 

22:20), y si la palabra “es” no significa “representa”, entonces el recipiente 

es literalmente el “nuevo pacto”. ¿Es así? ¿Se atreve Antonio Piña a decir que 

el recipiente literal es el nuevo pacto literal? Si no, entonces en este evento 

histórico hay representaciones figuradas. Pero, qué es la “copa”. Bueno, si 

“esto” (Mateo 26:28) es la “copa” (v. 27), y si la “copa” es “el fruto de la vid”, 

entonces “el fruto de la vid” es “la sangre del nuevo pacto”, o “el nuevo pacto 

en mi sangre” (Lucas 22:20). ¡El recipiente no representa el nuevo pacto! 

Usted señala que lo que Jesús “no dijo”, pero al mismo tiempo cree tener 

libertad para decirnos lo que nadie lee en los textos bíblicos involucrados. 

¿Qué texto dice: “(la que sostenía y compartía con ellos)”? No hay un verbo 

como μεταδίδωμι (“compartir”), διαδίδωμι (“repartir en turno”) ni παραδίδωμι 
(“pasar”). Tampoco hay un participio que implique la acción de “sostener” 

mientras otros beben. El gesto de λαβών se limita al momento inicial. Jesús 

tomó la copa. El foco del relato pasa enseguida al mandato de beber, no a un 

acto continuo de sostenerla o circularla. “Compartir con ellos” sería algo 

como “μετ’ αὐτῶν ἐμερίσατο” o “διέδωκεν μετ’ αὐτῶν”. Pero ni esas palabras, ni 

esa redacción están en el texto. 

Por otro lado, su razonamiento se ve ordenado, pero está levantado sobre 

una simplificación falsa, como si el lenguaje bíblico tuviera compartimentos 

herméticos donde sólo cabe lo literal, lo alegórico o lo metonímico, según el 

género. La realidad es que un mismo relato histórico puede contener 



27 
 

expresiones figuradas sin dejar de ser histórico. Miremos ejemplos. En Juan 

18:11 la escena es histórica, pues Jesús está en Getsemaní, arrestado por los 

soldados. Y sin embargo dice: “¿La copa que el Padre me ha dado, no la he 

de beber?” Aquí no hay ningún género “alegórico-simbólico” como en Efesios 

6, y sin embargo “copa” se usa en sentido metonímico para designar su 

sufrimiento. La narrativa histórica no elimina la figura. Otro ejemplo en 

Mateo 26:26. El hecho histórico es que Jesús tomó un pan y lo partió. Pero 

al darlo dijo: “Esto es mi cuerpo.” ¿Alguien cree que el pan se transformó en 

tejido humano? No, el lenguaje es representativo dentro de un contexto 

histórico. En Éxodo 12:3–4, el mandato histórico de la Pascua habla de “un 

cordero por familia”. La instrucción es real, no alegórica. Pero el uso del 

singular “un cordero” es institucional, no literal, pues cientos de familias 

sacrificaron cientos de animales. El contexto era ritual, pero el lenguaje no 

es pura literalidad. Por tanto, su objeción se desploma. No hay un muro entre 

“narrativo-ritual” y “figurado.” La Cena del Señor es narración histórica, sí, 

pero usa símbolos y metonimias para darle sentido. Pretender que por ser 

“ritual” cada palabra debe entenderse literal es lo mismo que haría Roma con 

“esto es mi cuerpo.” Es un error de categoría, confundir el hecho histórico 

(Jesús tomó un recipiente) con el significado representativo (el pan = cuerpo, 

la copa = fruto de la vid, y fruto de la vid = sangre). 

AP: “Jesús no repartió vasos individuales.” 

Refutación: La afirmación de que “Jesús no repartió vasos individuales” parte 

de un supuesto falso, porque el mismo texto bíblico enseña que Jesús no fue 

quien preparó el lugar ni los elementos de la Pascua. En Mateo 26:17-19 los 

discípulos preguntan: “¿Dónde quieres que preparemos para que comas la 

Pascua?” y el relato concluye diciendo que “los discípulos hicieron como 

Jesús les mandó, y prepararon la Pascua.” Marcos 14:12-16 añade el detalle 

de que Jesús envió a dos discípulos con instrucciones precisas sobre dónde 

ir, qué preguntar y con quién hablar, y ellos “prepararon la Pascua.” Lucas 

22:8-13 es aún más explícito: “Jesús envió a Pedro y a Juan, diciendo: Id, 

preparadnos la Pascua… Y ellos fueron y hallaron como les dijo, y prepararon 

la Pascua.” En ningún caso se presenta a Jesús mismo arreglando la mesa, 

poniendo un solo vaso en la mesa, o diciendo a los discípulos que no debían 

poner sino un solo vaso. Fueron los discípulos quienes hicieron todo lo 

necesario. Ahora bien, si fueron ellos quienes dispusieron el lugar y Jesús 

nunca dio una orden sobre cuántos vasos debía haber, ¿cómo supieron que 



28 
 

debían poner un solo vaso? El texto jamás lo dice. La tradición judía de la 

Pascua incluía varias copas durante el ritual, y cada participante tenía acceso 

al vino. Lo que los evangelistas narran es que Jesús tomó una copa de la mesa 

para darle un significado nuevo, no que hubiera una sola copa en todo el 

aposento ni que ordenara usar solo un recipiente. El argumento de que 

“Jesús no repartió vasos individuales” carece de base porque, en primer 

lugar, Jesús no preparó la mesa, y en segundo lugar, no hay ninguna 

instrucción de su parte que limitara la Cena a un vaso único. Si los discípulos 

hubiesen dispuesto varios vasos sobre la mesa, no habrían quebrantado 

ninguna orden del Señor, porque lo único que Jesús mandó fue que todos 

bebieran del fruto de la vid en memoria de Él. 

AP: “Jesús no dijo: “cada uno tome su copa”, sino una sola copa que pasó entre 

todos.” 

Refutación: Jesús tampoco dijo: “pasadla entre todos”. El texto griego usa 

ἔδωκεν αὐτοῖς (“les dio”), verbo que en los evangelios significa repartir el 

contenido, no hacer circular un objeto único. Además, Lucas 22:17 es 

terminante: “Tomad esto y repartidlo entre vosotros” (διαμερίσατε), lo cual 

apunta a distribuir el contenido, no a que todos bebieran del mismo vaso. El 

añadido de que “pasó la copa” es invención, no lectura fiel del texto. 

AP: “Pablo llama a esta acción “la copa de bendición que bendecimos” (1 Cor. 

10:16), en singular.” 

Refutación: Pablo habla en singular porque está usando la copa como 

categoría litúrgica, no como objeto único. Si fuera literal, habría que suponer 

que los corintios bebían del mismo recipiente que los de Jerusalén, algo 

imposible. En 1 Corintios 10:17, Pablo también dice: “un pan”, y nadie 

concluye que toda la iglesia universal debe comer siempre del mismo pan 

físico. El singular en estos pasajes es institucional, no material. 

AP: “La analogía de la espada es una burla (falacia reductio ad absurdum mal 

aplicada). Decir: “entonces llevemos machetes al culto” es una exageración para 

ridiculizar la interpretación literal del uso de una copa. Pero eso es una falacia de 

burla, no una refutación. En lógica formal, es una falsa analogía. Así que tranquilo 

Luévano, si su preocupación era llevar un machete no es necesario que lleve su 

machete al servicio de adoración. Solo fue algo que usted mal interpretó “solo es 

producto de su imaginación”.” 



29 
 

Refutación: La comparación con la espada no es burla, es una 

demostración de que el literalismo selectivo es inconsistente. Efesios 6:17 

llama a la Palabra de Dios “espada del Espíritu”. Si aplicamos la misma lógica 

literalista con la copa, tendríamos que traer armas blancas al culto. Ese es el 

punto de la analogía, mostrar que no todo lenguaje bíblico debe leerse al pie 

de la letra. Descartar la comparación como “burla” es evadir el argumento.  

AP: “Usar Efesios 6:17 (“la espada del Espíritu”) para negar la literalidad de la 

copa en la Cena del Señor es una analogía inválida, porque mezcla géneros 

literarios y confunde una alegoría con un rito real instituido por Cristo.” 

Refutación: No se está mezclando géneros, se está mostrando que un 

mismo término puede usarse en contextos distintos con valor literal o 

figurado. En la Cena, el acto es histórico, pero el lenguaje es representativo: 

“esto es mi cuerpo”, “esta copa es el nuevo pacto.” Nadie en el primer siglo 

pensó que el pan era literalmente músculo, ni que el vaso era literalmente el 

pacto. La analogía de Efesios ayuda a recordar que las figuras pueden 

aparecer en contextos históricos sin problema. 

AP: “No se reparte una metonimia”.  

Refutación: Aquí su argumento se contradice. Si reconoce que “copa” es 

metonimia del contenido, entonces ya admitió que lo importante es lo que se 

bebe, no el vaso. Y si lo que se reparte es el contenido, entonces no importa 

si ese contenido se distribuye en un solo vaso o en muchos, todos participan 

de la misma realidad. Decir que la unidad se rompe con varios vasos es como 

decir que la unidad del pan se rompe porque se parte en muchos trozos. Justo 

al contrario, el símbolo cobra fuerza cuando todos participan del mismo 

contenido, aunque esté servido en recipientes distintos. 

AP: “El recipiente es logísticamente necesario, no teológicamente normativo”.  

Refutación: Correcto, el recipiente es un medio, pero usted añade que “el 

acto de usar una sola copa fue normado por Cristo.” Eso es falso. Cristo no 

ordenó “una sola copa”, sino “bebed de ella todos”. El énfasis está en el beber, 

no en la cantidad de vasos. Si el número de recipientes fuera esencial, Cristo 

lo habría especificado, así como especificó el pan y el fruto de la vid. 

Convertir la logística en teología es hacer del utensilio un sacramento. 

AP: “Confunde lo literal con lo espiritual.” 



30 
 

Refutación: La confusión viene precisamente de su lado. Nadie niega que 

Jesús tomó un vaso literal; lo que se discute es si ese objeto debe elevarse a 

norma. El hecho histórico no cancela el valor representativo. Lo mismo 

ocurre con el pan, se partió un pan literal, pero el símbolo es su cuerpo, no la 

hogaza. Reconocer el lenguaje figurado dentro de un relato histórico no es 

confusión, es exégesis responsable. 

AP: “Usa figuras retóricas (como la metonimia) para deshacer una forma 

ordenada por Jesús.” 

Refutación: La metonimia no deshace nada, es el recurso que el mismo 

Espíritu Santo inspiró para expresar el mandamiento. Cuando Jesús dijo 

“bebed de ella todos”, usó la forma típica en que la Biblia habla de la copa, 

nombrando el recipiente para referirse al contenido. Si Cristo hubiese 

querido normar el vaso, habría dicho “guardad un único recipiente para 

siempre.” En cambio, lo que mandó fue beber el fruto de la vid como símbolo 

de su sangre. No es la figura la que destruye la forma, es su lectura literalista 

la que inventa una forma que Jesús nunca ordenó. 

AP: “Recurre a burlas y comparaciones forzadas para evitar el peso del ejemplo 

de Cristo.” 

Refutación: Las comparaciones no son burlas, son pruebas de 

inconsistencia. Efesios 6 habla de la “espada del Espíritu.” Nadie trae 

machetes al culto porque entendemos que la palabra “espada” es figurada. 

Señalar eso no es ridiculizar, es demostrar que su literalismo aplicado a la 

copa se quiebra en otros contextos. El ejemplo de Cristo pesa, sí, pero lo que 

instituyó no fue un vaso de barro, sino un memorial en pan y fruto de la vid. 

AP: “Si Jesús hizo algo de una manera específica para institucionar un memorial, 

y los apóstoles lo enseñaron igual, ese modelo no se debe cambiar.” 

Refutación: Lo que Jesús hizo de manera específica fue dar pan y dar a 

beber del fruto de la vid en memoria de su sacrificio. Eso es exactamente lo 

que Pablo enseña en 1 Corintios 11:26: “todas las veces que comáis este pan 

y bebáis esta copa, la muerte del Señor anunciáis hasta que venga.” El modelo 

que no debe cambiar es el pan y el fruto de la vid como símbolos de su cuerpo 

y su sangre. Elevar el vaso a categoría de modelo es añadir algo que ni Jesús 

ni Pablo dijeron. La fidelidad al memorial consiste en comer y beber en 

memoria de Él, no en canonizar la vajilla. 



31 
 

Conclusión. 

He refutado aquí, otra vez, las declaraciones que Antonio Piña dejó en mi 

portal de Facebook, donde estoy anunciado las diversas refutaciones del libro 

que él no escribió, pero que me envío con mucha emoción para que lo 

refutara. Él no se quiso esperar a que terminara ese trabajo, sino que se 

adelantó a presentar aquí más argumentos reciclados y sumamente fáciles 

de refutar. 

Animo a Piña a esperar a que termine mi refutación del libro que me envió, 

pues en un sano debate, estoy en mi turno de refutar, y él de esperar a que 

termine, para presentar defensa o reconocer su error. Pero si me sigue 

enviando argumentos verdaderamente reciclados, no me da tiempo para 

seguir con el libro que me envió. Ya de por sí es complicado para mi trabajar 

en ese asunto, como para estar lidiando con sus arrancas y fallidos intentos 

por refutarme y de defender su doctrina falsa.  

Aún así, gracias a Dios que me ha dado el tiempo y la salud para exponer 

nuevamente el error de este falso maestro. Antonio Piña y su doctrina falsa 

han quedado refutados.  

 

 

 

Ω 

 

 

 

 

 

Volviendo a la Biblia 

www.volviendoalabiblia.com.mx 

Septiembre, 2025 

Se autoriza la distribución de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido 

http://www.volviendoalabiblia.com.mx/

