
1 
 

REFUTACIÓN DEL LIBRO 

“Matrimonio, divorcio y segundas nupcias: la enseñanza 

uniforme de Moisés, Jesús y Pablo” 

Capítulo 4 

“Jesús interpretó correctamente a Moisés para los judíos” 

De Jaime Restrepo 

Por Lorenzo Luévano 

 

staremos refutando lo que hasta ahora es el capítulo más extenso en 

el libro que Jaime Restrepo supuestamente escribió, es decir, el capí-

tulo 4, el cual lleva por título: “Jesús interpretó correctamente a Moisés 

para los judíos”. Pero, antes de entrar de lleno a la refutación de dicho capí-

tulo, es importante recordar lo que refutamos en el capítulo anterior. Hemos 

demostrado que la palabra “fornicación” significa exactamente eso, fornicar, 

tener relaciones sexuales ilícitas. Es falso que dicha palabra haga referencia 

a “besar solamente”, “acariciar solamente” o “manosear solamente”. Es 

cierto que durante el acto de “fornicación” las personas involucradas se be-

san, se acaricien, etc., pero siempre fornican. Pero, si no hay coito, entonces 

no hay fornicación. Hay “caricias”, “abrazos”, “besos”, pero si no hay coito, 

entonces no hay “fornicación”. Hay lujuria, lascivia, inmundicia, pero si no 

hay coito, entonces no hay “fornicación”. También hemos demostrado que 

la mujer de Deuteronomio 24, no es repudiada por “fornicación”. Restrepo 

quiso demostrar con Jeremías 3, que la “cosa indecente” es la “fornicación”, 

dado que es por “fornicación” que en Jeremías se entrega la carta de repudio. 

Sin embargo, esta analogía entre Deuteronomio 24 y Jeremías 3, sobre todo 

para interpretar los términos legales del texto mosaico, es un error.1 También 

demostramos que la idea de que la mujer repudiada de Deuteronomio 24 

tuvo “libertad”, “permiso” o “derecho” de parte de Dios para volver a 

 
1 Ver apéndice al final para un estudio exhaustivo sobre Deuteronomio 24 y Jeremías 3. 

E 



2 
 

casarse con otro, es una idea equivocada. Ni el hombre que repudia, ni la 

mujer repudiada tuvieron libertad, permiso o derecho para casarse con 

otros. Si la mujer lo hacía, entonces ella quedaba envilecida por haberse ca-

sado después de haber sido repudiada. Una vez aclarado lo anterior, entre-

mos a refutar la tesis de Restrepo en este capítulo 4. 

Cita de Restrepo: “Jesús Interpretó a Moisés Correctamente Para los Judíos. Antes 

de concluir nuestro estudio de la enseñanza de Moisés sobre el divorcio, queremos 

considerar la enseñanza de Jesús sobre el divorcio bajo Moisés. Las declaraciones 

de Jesús sobre el divorcio se encuentran principalmente en el Mateo 5:32 y Mateo 

19:3-12, en el que tanto Jesús como los fariseos, que lo estaban probando sobre el 

divorcio y el nuevo matrimonio, se refirieron a partes de la enseñanza de Moisés en 

Deuteronomio 24. En vista de que Mat. 5:32 está en lo que comúnmente se llama el 

Sermón del Monte, primero queremos examinar el contexto completo de la ense-

ñanza de Jesús allí analizando brevemente el Sermón del Monte, principalmente de 

Mateo 5-7, considerado generalmente el corazón de la enseñanza moral de Jesús. 

Comenzando con Mateo 5 leemos: vss. 1-2: 1 Viendo la multitud, subió al monte; y 

sentándose, vinieron a él sus discípulos. 2 Y abriendo su boca les enseñaba, diciendo: 

Así, Jesús enseñó a los israelitas, israelitas que necesitaban desesperadamente volver 

a Dios y servirle en espíritu y en verdad. Comprender lo que enseñó en este sermón 

nos ayudará a ubicar Mat. 5:32 en su contexto adecuado.” 

Refutación: Restrepo inicia confundiendo los roles de Jesús que desempeñó 

en su ministerio. Nuestro confundido hermano afirma que Jesús interpretó 

a Moisés “correctamente para los judíos”, como si Cristo hubiera venido a ser 

un comentarista de la Ley mosaica. Pero Jesús no se presentó como un intér-

prete de Moisés, sino como el Legislador divino que restableció la voluntad 

original de Dios: “Oísteis que fue dicho… pero yo os digo” (Mateo 5:21, 27, 

31, 33, 38, 43). ¿Cómo se puede leer el Sermón del Monte y no percibir esta 

fórmula repetitiva de contraste y autoridad divina? Jesús no está “expli-

cando a Moisés”, sino colocando su propia palabra como la norma final y 

suprema. 

Restrepo cree equivocadamente que el sermón del Monte fue para “hacer vol-

ver a los israelitas a Moisés”. Tal cosa es un error. El sermón del Monte fue para 

proclamar la justicia superior del Reino, “Porque os digo que si vuestra jus-

ticia no fuere mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino 

de los cielos” (Mateo 5:20). ¿Está Moisés en este versículo como meta? No. 



3 
 

Cristo pone como condición de entrada al reino una justicia mayor que la 

que se basaba en la Ley. El evangelista subraya que lo que Jesús enseñaba no 

era un “contexto mosaico”, sino una verdad del Reino. Mateo 7:28-29 deja 

claro que el pueblo se admiraba de su enseñanza, porque hablaba “como 

quien tiene autoridad, y no como los escribas”. No era un rabino que citaba 

a Moisés, sino el Hijo de Dios que imponía su propia autoridad. 

Las cosas que Restrepo aprendió de su maestro Samuel G. Dawson, contie-

nen un grave problema lógico. Si el Sermón del Monte fuera únicamente un 

“retorno a Moisés”, ¿por qué termina con el llamado a edificar sobre la roca 

de las palabras de Cristo? (cf. Mateo 7:24-27) No dice, “Edificad sobre Moi-

sés”, sino “sobre estas mis palabras”. Si todo fuese un comentario mosaico, 

estas palabras habrían caducado con la cruz, pero nadie, a menos que per-

siga cierta tesis favorable a su causa, se atreve a afirmar que el Sermón del 

Monte no es vigente para nosotros. 

Los apóstoles citan y aplican directamente el Sermón del Monte a los cristia-

nos. Santiago 5:12 repite el “sea vuestro sí, sí; y vuestro no, no” (Mateo 5:37), 

no como Ley mosaica, sino como mandamiento cristiano. Pedro cita el lla-

mado a la mansedumbre y a no devolver mal por mal (cf. 1 Pedro 3:9), en 

sintonía con Mateo 5:39-44. ¿Cómo podría Restrepo sostener que “compren-

der el sermón es ubicar Mateo 5:32 en su contexto mosaico”, si los apóstoles 

mismos lo ubican en el contexto cristiano y normativo para los santos? 

Restrepo fuerza el texto al afirmar que Cristo fue un simple intérprete de 

Moisés. El Sermón del Monte, y en particular Mateo 5:32, no es un llamado 

a “volver a la Ley”, sino a abrazar la justicia del Reino de Dios. Limitar la 

voz de Cristo a la de un comentarista mosaico equivale a rebajar su autori-

dad y a ignorar que en Él se inaugura la plenitud de la voluntad divina. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Mateo 5-7, encontramos el relato más completo del 

Sermón del Monte. La opinión común de este pasaje es que Jesús contrastó su Nuevo 

Pacto con el Pacto Mosaico. El autor durante muchos años mantuvo esta opinión él 

mismo. Es fácil ver cómo uno podría tomar los contrastes que Jesús construyó, como 

‘Oístes que fue dicho, pero yo os digo’. Dado que Malaquías profetizó que el Mesías 

traería un nuevo pacto de todos modos, seguramente el Sermón del Monte contrastó 

esos dos pactos.” 



4 
 

Refutación: Restrepo reconoce que “es fácil ver” que los contrastes introdu-

cidos por Jesús en el Sermón del Monte corresponden a la transición del 

pacto mosaico al nuevo pacto, y sin embargo, después lo niega. Pero la 

misma fórmula repetida por Cristo (“Oísteis que fue dicho… pero yo os 

digo”) no puede reducirse a una simple corrección rabínica. ¿Qué otro ra-

bino o profeta se atrevió a sustituir el “fue dicho” con el “yo os digo”? El 

contraste es claro, no es Moisés contra fariseos, es la interpretación rabínica 

contra el Mesías. Además, Restrepo admite que Malaquías profetizó la lle-

gada del nuevo pacto, pero luego desconecta esa profecía del cumplimiento 

evidente en las palabras de Cristo. ¿Para qué vino el Mesías, sino para dar la 

ley del Reino? 

Cita de Jaime Restrepo: “Varios eruditos de la Biblia adoptan este enfoque. Foy 

E. Wallace, en su Sermón del Monte y el Estado Civil lo expresó de esta manera: 

‘Por tanto, todo el Sermón del Monte fue prospectivo y contemplativo del nuevo 

pacto, la nueva dispensación y el nuevo reino, desde Pentecostés hasta el fin de los 

tiempos, y ahora procedemos al examen de sus principios. Cada bienaventuranza 

enuncia un principio evangélico, un anticipo del reino, y es imposible ignorar el Pen-

tecostés como el tiempo predicho en estos preceptos, cuya perspectiva inmediata 

acentuó la enseñanza.’ James Tolle, autor de un volumen útil sobre las Bienaventu-

ranzas, expone el mismo enfoque: ‘Así, las Bienaventuranzas han sido designadas de 

diversas maneras como la carta de la vida cristiana, la carta magna del cristianismo, 

el documento central de la fe cristiana, la ley viva del nuevo reino y el código para 

el discipulado cristiano.’” 

Refutación: Restrepo cita a Wallace y Tolle para luego descartar su posición. 

Sin embargo, ambos eruditos están en lo correcto al ver el carácter prospec-

tivo del sermón. Las Bienaventuranzas no describen la justicia farisaica bajo 

Moisés, sino la justicia del Reino que sobrepasa la Ley. Cuando Cristo pro-

clama, “Bienaventurados los pobres en espíritu, porque de ellos es el reino 

de los cielos” (Mateo 5:3), no está exhortando a los judíos a un mejor cum-

plimiento de la Torá, sino introduciendo la ética del Reino venidero. Si Res-

trepo tuviera razón en afirmar que todo el Sermón es mera interpretación 

mosaica, tendría que decir con consecuencia que ser “luz del mundo” y “sal 

de la tierra” (Mateo 5:13-14) es una exigencia mosaica, y que “amad a vues-

tros enemigos” (Mateo 5:44) también lo era. Pero ¿dónde en la Ley de Moisés 



5 
 

se exige amar a los enemigos con esa plenitud? Esta es la voz del nuevo Le-

gislador, no del comentarista mosaico. 

Cita de Jaime Restrepo: “El autor ahora piensa que esta posición no es correcta, 

sino que Jesús estaba interpretando correctamente el Pacto Mosaico a los judíos. El 

contraste no fue entre la Ley Mosaica y el Nuevo Pacto de Cristo, sino entre la Ley 

de Moisés y lo que los judíos habían hecho con la Ley de Moisés. Hizo esto para 

mostrarles lo que todo israelita debería ser. Por lo tanto, pronto veremos que todo 

el Sermón del Monte fue de la Ley de Moisés. Esto incluye su enseñanza en las Bie-

naventuranzas, su enseñanza sobre la sal y la luz, y su enseñanza sobre la actitud y 

la acción. También abarcó su enseñanza sobre la lujuria, el amor a los enemigos, la 

‘regla de oro’, el matrimonio, el divorcio y el nuevo matrimonio, y los juramentos, 

¡todo!” 

Refutación: Aquí se halla la afirmación más grave de Restrepo: “todo el Ser-

món del Monte fue de la Ley de Moisés”. Si fuese así, entonces debemos creer 

que Moisés enseñó la regla de oro (“todas las cosas que queráis que los hom-

bres hagan con vosotros, así también haced vosotros con ellos”, Mateo 7:12) 

y que Moisés enseñó la bienaventuranza de los perseguidos “por causa de la 

justicia” (Mateo 5:10-11). Pero esto no corresponde a la enseñanza mosaica, 

sino a la revelación plena del Reino. Jesús dice explícitamente que “la ley y 

los profetas fueron hasta Juan; desde entonces el reino de Dios es anunciado” 

(Lucas 16:16). El sermón no es un comentario legalista para que los judíos 

sean mejores israelitas, sino la proclamación inicial del Reino de los cielos. 

Además, decir que el contraste no fue entre la Ley y Cristo, sino entre la Ley 

y lo que los judíos hicieron con ella, ignora el peso de las palabras de Jesús 

en Mateo 5:31-32. Moisés permitió el repudio “por la dureza de vuestros co-

razones”, pero Cristo dice, “mas yo os digo que cualquiera que repudia a su 

mujer, a no ser por causa de fornicación, hace que ella adultere.” Esto no es 

una mera corrección de tradición farisaica, sino una revocación de la conce-

sión mosaica y una restauración del principio original (cf. Mateo 19:8). 

Decir que “todo el Sermón del Monte fue de Moisés” es tanto como afirmar 

que Cristo no habló como Legislador del Reino, sino como un intérprete ju-

dío más. Pero el pueblo mismo entendió que Jesús enseñaba “como quien 

tiene autoridad, y no como los escribas” (Mateo 7:29). ¿Cómo puede 



6 
 

Restrepo sostener que Jesús hablaba como intérprete de Moisés, cuando los 

oyentes percibieron lo contrario? 

Cita de Jaime Restrepo: “Este estudio es importante, primero, porque no debemos 

malinterpretar la enseñanza más básica de Jesús. Además, no debemos aplicar su 

enseñanza a aquellos a quienes Jesús no tenía la intención de hacerlo. Albert 

Sweitzer, el ilustre médico misionero francés, pensó que el Sermón del Monte era un 

esfuerzo noble, pero ‘no una ética para todos los días’. Sin embargo, si Jesús simple-

mente estaba enseñando correctamente la Ley de Moisés, es importante entender 

que el hombre tiene la capacidad de obedecer a Dios sin pecar.” 

Refutación: Restrepo afirma que no debemos aplicar la enseñanza de Jesús 

a quienes no iba dirigida originalmente, como si el Sermón del Monte no 

tuviera vigencia universal, sino un marco exclusivamente mosaico. Pero esto 

es un error grave. Cristo mismo declaró que sus palabras son normativas 

para todos los que le llaman “Señor”, “A cualquiera, pues, que me oye estas 

palabras, y las hace, le compararé a un hombre prudente…” (Mateo 7:24). 

No limita su enseñanza a judíos de su generación, sino a todo el que oye. 

Citar a Schweitzer para sostener que el sermón no es “una ética para todos 

los días” es citar a un incrédulo para debilitar la autoridad del Señor. Ade-

más, Restrepo condiciona la enseñanza de Jesús a un marco de obediencia 

perfecta a Moisés, cuando el sermón apunta precisamente a algo mayor, 

“Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que está en los cielos es 

perfecto” (Mateo 5:48). Esto no es mero mosaísmo, es la justicia del Reino. 

Cita de Jaime Restrepo: “Cuando Dios estaba a punto de dar el Pacto Mosaico a 

los judíos en el Monte Sinaí en Ex. 19:5, les dijo: ‘Ahora, pues, si diereis oído a mi 

voz, y guardareis mi pacto, vosotros seréis mi especial tesoro sobre todos los pueblos; 

porque mía es toda la tierra.’ En el versículo 8, la gente dio su reacción, como si 

creyeran que Dios no pidió demasiado para que su comunión con ellos se basara en 

una estricta obediencia a su pacto: ‘Y todo el pueblo respondió a una, y dijeron: 

Todo lo que Jehová ha dicho, haremos. Y Moisés refirió a Jehová las palabras del 

pueblo.’” 

Refutación: Restrepo apela a Éxodo 19 para decir que el pueblo pensó que 

podía cumplir el pacto, y que Dios no exigió más de lo que podían dar. Pero 

el relato bíblico muestra otra cosa, su promesa fue ingenua, pues apenas en-

tregada la ley, ya habían caído en idolatría con el becerro de oro (cf. Éxodo 



7 
 

32). El punto no es que la ley fuera imposible de obedecer, sino que el pecado 

del hombre hace inevitable el fracaso. Pablo lo explica con claridad, “Lo que 

era imposible para la ley, por cuanto era débil por la carne, Dios, enviando a 

su Hijo… condenó al pecado en la carne” (Romanos 8:3). Restrepo confunde 

posibilidad abstracta con capacidad real; la historia de Israel demuestra que, 

aunque la ley era santa, justa y buena (Romanos 7:12), ningún hombre pudo 

cumplirla sin pecado. 

Cita de Jaime Restrepo: “Por supuesto, alguien podría pensar que los judíos fueron 

ingenuos al suponer que podían guardar el pacto, pero considere más. En Dt. 5:27, 

cuando Moisés les dio el pacto por segunda vez, los judíos le dijeron nuevamente: 

‘Acércate tú, y oye todas las cosas que dijere Jehová nuestro Dios; y tú nos dirás 

todo lo que Jehová nuestro Dios te dijere, y nosotros oiremos y haremos.’ Aparente-

mente, los judíos no pensaron que era imposible obedecer a Dios, a pesar de que 

habían estado familiarizados con el pacto durante cuarenta años. En el versículo 28, 

Dios los elogió por pensar así: ‘Y oyó Jehová la voz de vuestras palabras cuando me 

hablabais, y me dijo Jehová: He oído la voz de las palabras de este pueblo, que 

ellos te han hablado; bien está todo lo que han dicho.’ Por lo tanto, Dios tampoco 

pensó que guardar el pacto estaba más allá de su capacidad.” 

Refutación: El error aquí es confundir el elogio de Dios con una confirma-

ción de que el pueblo podía guardar perfectamente el pacto. Dios aprobó la 

disposición inicial, pero inmediatamente después añadió: “¡Quién diera que 

tuviesen tal corazón, que me temiesen y guardasen todos los días todos mis 

mandamientos, para que a ellos y a sus hijos les fuese bien para siempre!” 

(Deuteronomio 5:29). Es decir, la dificultad no era externa sino interna, el 

corazón del pueblo. Restrepo omite este versículo clave, que muestra que, 

aunque la ley era clara, el problema residía en la incapacidad moral del hom-

bre. Por eso Pablo, con plena autoridad, concluye, “Por las obras de la ley 

ningún ser humano será justificado delante de él” (Romanos 3:20). 

Cita de Jaime Restrepo: “Por último, en Dt. 30:11-14, que tuvo lugar al final de 

la vida de Moisés, Dios aseguró a los judíos que estaba a su alcance obedecer el 

pacto: ‘Porque este mandamiento que yo te ordeno hoy no es demasiado difícil para 

ti, ni está lejos… Porque muy cerca de ti está la palabra, en tu boca y en tu corazón, 

para que la cumplas.’ Por lo tanto, Dios persuadió a los judíos, y ellos entendieron 

que guardar la Ley de Moisés estaba a su alcance. Dios nunca les dio una ley que 

estuviera más allá de su capacidad de obedecer. El problema no era que la ley 



8 
 

fuera demasiado difícil para ellos; el problema era que simplemente no la cumplían 

a la perfección.” 

Refutación: Restrepo usa Deuteronomio 30 para afirmar que la ley estaba 

plenamente al alcance del hombre. Sin embargo, Pablo cita este mismo pa-

saje en Romanos 10:6-8 para mostrar que la verdadera obediencia no se logra 

por el sistema mosaico, sino por la fe en Cristo: “Cerca de ti está la palabra… 

esta es la palabra de fe que predicamos.” Moisés anticipa la necesidad de un 

cambio de corazón (cf. Deuteronomio 30:6), algo que solo Dios puede hacer. 

Si fuera verdad que Israel tenía la capacidad de cumplir perfectamente la 

ley, ¿por qué terminó en continua desobediencia, cautiverios, idolatría y fi-

nalmente bajo el juicio de Dios? La insistencia de Restrepo en que “el pro-

blema no era que la ley fuera difícil” contradice la enseñanza apostólica, la 

cual declara que “la ley nada perfeccionó” (Hebreos 7:19). Cristo no vino a 

repetir la ley de Moisés, sino a suplir lo que Moisés nunca pudo dar, es decir, 

gracia y verdad (Juan 1:17). 

Cita de Jaime Restrepo: “También veremos que Dios incluyó la gran mayoría de 

las enseñanzas de Jesús en el Nuevo Pacto más adelante, por lo que es posible para 

los cristianos. El hecho de que Israel haya usado tan mal la enseñanza que Jesús 

enumeró en este pasaje brinda severas advertencias para aquellos de nosotros que 

luchamos por cumplir con el Nuevo Pacto de Cristo. Nuestro enfoque con cada seg-

mento del Sermón del Monte será (1) comprender la enseñanza, (2) notar dónde 

podemos encontrarla en el Pacto Mosaico, (3) notar que Jesús enseñó lo mismo que 

Moisés hizo para la misma gente, (4) para notar dónde podemos encontrar la misma 

enseñanza en el Nuevo Pacto de Jesús (si esa enseñanza alguna vez se dirige a los 

cristianos), y por lo tanto, es vinculante para los cristianos ahora.” 

Refutación: Restrepo afirma que “Dios incluyó la gran mayoría de las enseñanzas 

de Jesús en el Nuevo Pacto más adelante”, como si Jesús no hubiera hablado con 

autoridad propia, sino que sus palabras quedaron en suspenso hasta ser “in-

cluidas” después. Pero esto es reducir a Cristo al nivel de Moisés y negar su 

condición de legislador del Reino. Jesús mismo dijo: “El cielo y la tierra pa-

sarán, pero mis palabras no pasarán” (Mateo 24:35). No dijo: “esperad a que 

mis palabras sean repetidas en el Nuevo Pacto”, sino que confirió a sus en-

señanzas un carácter permanente y universal. 



9 
 

Cuando Restrepo escribe que “Israel usó mal la enseñanza que Jesús enumeró en 

este pasaje”, cae en contradicción consigo mismo. Porque si todo el Sermón 

del Monte fuera mosaico, como él mismo sostiene, entonces los israelitas no 

estaban “usando mal” enseñanzas de Jesús, sino simplemente transgrediendo 

a Moisés. La verdad es que lo que Israel mostró con su rechazo fue que no 

soportaba la palabra del Mesías, no que se equivocaran al interpretar a Moi-

sés. El problema no era un error de exégesis mosaica, sino la resistencia al 

Señor mismo. 

Finalmente, su metodología propuesta, “notar dónde podemos encontrarla en el 

Pacto Mosaico… notar que Jesús enseñó lo mismo que Moisés hizo para la misma 

gente”, es una distorsión peligrosa. Jesús no enseñó “lo mismo” que Moisés. 

Moisés nunca dijo: “amad a vuestros enemigos” (Mateo 5:44), ni “no resistáis 

al que es malo” (Mateo 5:39). Estas son enseñanzas que sobrepasan radical-

mente la ley mosaica. El propio Jesús lo declaró: “Oísteis que fue dicho… 

pero yo os digo”. Restrepo quiere borrar la línea que el mismo Cristo trazó 

entre Moisés y el Reino. 

La idea de que una enseñanza de Jesús es vinculante “si alguna vez se dirige 

a los cristianos” es igualmente absurda. El Señor dejó claro a quiénes se di-

rigía: “el que oye mis palabras” (Mateo 7:24). No restringió su aplicación a 

una generación de judíos bajo Moisés, sino que estableció principios eternos 

para todos los que entrarían al Reino. Si las palabras de Cristo solo son váli-

das cuando reaparecen en los escritos apostólicos, ¿qué hacemos con los 

evangelios mismos? ¿Leerlos como historia caduca? Eso es lo que Restrepo, 

en la práctica, propone. Pero los apóstoles no se limitaron a repetir a Moisés, 

se apoyaron en las palabras de Jesús como la autoridad final (cf. 1 Timoteo 

5:18 citando a Lucas 10:7). 

Restrepo encierra a Jesús en el marco mosaico y subordina su enseñanza a 

una supuesta validación posterior, cuando la realidad es que Cristo habló 

como legislador y juez definitivo (Juan 12:48). Ignorar esto es minar la base 

misma del cristianismo. 

Cita de Jaime Restrepo: “vs. 3 - Bienaventurados los pobres en espíritu, porque 

de ellos es el reino de los cielos. Ser pobre de espíritu es ser humilde. Es lo opuesto 



10 
 

a la arrogancia, la justicia propia y el orgullo. Jesús enseñó que los judíos que eran 

pobres de espíritu serían bendecidos o felices.” 

Refutación: Restrepo reduce la declaración de Cristo a un principio aplicado 

solamente a “los judíos que eran pobres de espíritu”. Pero el texto no dice, 

“bienaventurados los judíos pobres en espíritu”, sino “bienaventurados los 

pobres en espíritu”. La promesa no se limita al judaísmo mosaico, sino que 

abre el Reino de los cielos a todos los que tienen esta condición espiritual. 

¿Cómo puede Restrepo restringir lo que Cristo universaliza? Si fuese sólo 

para judíos bajo Moisés, ¿por qué Mateo habla del “reino de los cielos”, con-

cepto característico de su evangelio y claramente vinculado con la nueva dis-

pensación? 

Cita de Jaime Restrepo (citando a Barclay y estudios léxicos): “Pobre – pto-

chos (πτωχός, G4434)… adjetivo que describe a uno que se agacha … cargado 

de pobreza, impotente… metafóricamente, de la religión de los judíos… ptójos des-

cribe al hombre totalmente indigente, que no tiene absolutamente nada; ̀ aní y ebyón 

describe al pobre, humilde e indefenso que ha puesto toda su confianza en Dios. … 

Por tanto, ‘benditos los pobres en espíritu’ quiere decir: ¡Bendita la persona que es 

consciente de su total indefensión, y que pone toda su confianza en Dios!” 

Refutación: El análisis léxico de Restrepo y Barclay es útil para comprender 

el término, pero el error está en la aplicación. Una vez que reconocen que 

“pobre en espíritu” significa depender de Dios, inmediatamente vuelven a 

encerrar esta bienaventuranza en el judaísmo, como si Jesús dijera, “benditos 

los israelitas humildes”. Sin embargo, el mismo contexto del sermón muestra 

que las bienaventuranzas son principios universales del Reino, los que llo-

ran, los mansos, los misericordiosos, los pacificadores… No hay nada en el 

texto que limite esto a la ley mosaica. ¿Acaso la misericordia (cf. Mateo 5:7) 

era una exigencia exclusivamente mosaica? ¿O es que Cristo habla de un ca-

rácter requerido a todo ciudadano del Reino? 

Cita de Jaime Restrepo (conclusión de la bienaventuranza): “El Reino de Dios 

es la posesión de los pobres en espíritu, porque son ellos los que se han dado cuenta 

de su absoluta incapacidad aparte de Dios, y han aprendido a confiar y a obedecer. 

Así pues, esta bienaventuranza quiere decir: ¡Ah, la bienaventuranza del que es cons-

ciente de su propia y total indefensión, y que ha puesto toda su confianza en Dios; 



11 
 

porque sólo así puede rendir a Dios aquella perfecta obediencia que le hará ciuda-

dano del Reino del cielo!” 

Refutación: Aquí está la contradicción más seria. Restrepo admite que la bie-

naventuranza se refiere al Reino de los cielos, pero al mismo tiempo sostiene 

que todo el Sermón del Monte pertenece al marco mosaico. ¿Cómo puede 

ser esto? Bajo Moisés no se predicó que los pobres en espíritu eran “ciuda-

danos del Reino de los cielos”. Ese lenguaje es escatológico y mesiánico, no 

mosaico. El Reino de los cielos es el Reino que Cristo vino a anunciar, no el 

sistema legal de Sinaí. 

Además, Restrepo transforma la gracia de esta promesa en una demanda de 

“perfecta obediencia” que hará ciudadano del Reino. Pero Cristo no dice: 

“Bienaventurados los que logran obedecer perfectamente”, sino “bienaven-

turados los pobres en espíritu”. El ciudadano del Reino no entra por su per-

fección, sino por reconocer su absoluta incapacidad y depender de la gracia 

de Dios. Aquí Restrepo traiciona la enseñanza misma de la bienaventuranza, 

que es consuelo para los humildes, no exigencia de perfeccionistas. 

Restrepo manipula las Bienaventuranzas para reducirlas a un manual de 

piedad mosaica, cuando en realidad son la carta magna del Reino. El len-

guaje del Reino de los cielos, la universalidad de las promesas y la radicali-

dad de las exigencias superan con creces al marco de Moisés. Limitar esto a 

“judíos bajo la ley” es negar el carácter mesiánico y eterno de la palabra de 

Cristo. 

Cita de Jaime Restrepo: “La Enseñanza del Antiguo Pacto. El Antiguo Pacto enseñó 

claramente al pueblo de Dios a ser humilde. En Isa. 66:2, Dios dijo: ‘Mi mano hizo 

todas estas cosas, y así todas estas cosas fueron, dice Jehová; pero miraré a aquel 

que es pobre y humilde de espíritu, y que tiembla a mi palabra.’ De igual manera 

leemos en Isa. 57:15 -- ‘Porque así dijo el Alto y Sublime, el que habita la eternidad, 

y cuyo nombre es el Santo: Yo habito en la altura y la santidad, y con el quebrantado 

y humilde de espíritu, para hacer vivir el espíritu de los humildes, y para vivificar el 

corazón de los quebrantados.’ En Proverbios 29:23, Salomón escribió: ‘La soberbia 

del hombre le abate; pero al humilde de espíritu sustenta la honra.’” 

Refutación: Restrepo intenta probar que, como el Antiguo Pacto habló de 

humildad, entonces la primera bienaventuranza del Sermón del Monte no 



12 
 

sería enseñanza nueva, sino mera repetición mosaica. Sin embargo, aquí hay 

una falacia de equivalencia. Que el Antiguo Testamento hable de humildad 

no significa que Mateo 5:3 esté contenido en Moisés ni que Jesús se limite a 

repetir lo ya dicho. 

Isaías 57:15 e Isaías 66:2 no son leyes mosaicas, sino profecías que trascien-

den a Moisés. Son declaraciones que apuntan al carácter de Dios y a su trato 

con los contritos, en un contexto muchas veces de juicio y restauración me-

siánica. Si Restrepo quiere demostrar que Cristo simplemente “explicaba 

Moisés”, ¿por qué cita a Isaías y no a Deuteronomio? En realidad, al hacerlo 

reconoce que los profetas ya anunciaban un principio más allá de Moisés. 

Más aún, lo que distingue al Sermón del Monte no es que hable de humildad 

en general, sino que vincula la humildad con una promesa escatológica 

única: “de ellos es el reino de los cielos”. Ningún texto mosaico promete que 

los pobres en espíritu serán ciudadanos del Reino celestial. Moisés prometía 

larga vida en la tierra de Canaán (cf. Deuteronomio 5:33), pero Cristo pro-

mete herencia en el Reino eterno. Son cosas muy distintas. 

Finalmente, el hecho de que proverbios o profetas exaltaran la humildad solo 

confirma que Dios siempre valoró ese espíritu, pero la diferencia radical es 

que Cristo inaugura su Reino con esa bienaventuranza como principio de 

entrada. Restrepo quiere hacernos creer que porque hay paralelos temáticos 

en el Antiguo Testamento, entonces todo el Sermón del Monte es mosaico. 

Pero esa lógica es insostenible. El Nuevo Testamento habla también de la 

creación, la fe y la justicia; ¿debemos concluir que todo eso es solo Moisés? 

La continuidad temática no borra la novedad de Cristo como Legislador. 

Cita de Jaime Restrepo: “Jesús Enseñó a los Judíos lo Mismo Que el Antiguo Pacto.” 

Refutación: El encabezado ya supone lo que debe probar. Jesús no “enseñó 

lo mismo” que Moisés, proclamó la norma del Reino y habló con autoridad 

propia (“pero yo os digo”, Mateo 5:21, 27, 31, 33, 38, 43). Moisés prometía 

vida en la tierra; Jesús promete ciudadanía en el “reino de los cielos” (Mateo 

5:3). ¿Es eso “lo mismo”? 

Cita de Jaime Restrepo: “Así, en esta bienaventuranza Jesús enseñó a los judíos 

que no eran pobres de espíritu exactamente lo que Moisés enseñó.” 



13 
 

Refutación: ¿Dónde enseñó Moisés que “los pobres en espíritu” poseen el 

“reino de los cielos”? La bienaventuranza no es un llamado a Canaán sino al 

Reino mesiánico. La continuidad temática (Dios valora la humildad) no 

equivale a identidad de pacto. Confundir paralelo moral con equivalencia 

de dispensación es un non sequitur. 

Cita de Jaime Restrepo: “Puedes ver arrogancia de ellos en Jn. 7:48, donde… 

‘¿Acaso ha creído en él alguno de los gobernantes, o de los fariseos?’” 

Refutación: Sí, había arrogancia. Pero ese dato sociológico no prueba que 

Jesús repitiera a Moisés. Muestra, más bien, por qué la entrada al Reino exige 

pobreza de espíritu (Mateo 5:3). El criterio ya no es pertenencia farisea, sino 

sometimiento al Mesías. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Luc. 18:9-14 los fariseos ‘…confiaban en sí mismos 

como justos…’” 

Refutación: Justamente, la parábola del fariseo y el publicano enseña una 

justificación que no es mosaica (“se volvió a su casa justificado”, Lucas 

18:14). ¿Desde cuándo Moisés justificó al impuro que solo clama por miseri-

cordia? Aquí se ve el paso a la justicia del Reino, no una glosa de la Torá. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Mat. 18:1-4… ‘Si no os volvéis y os hacéis como niños, 

no entraréis en el reino de los cielos’ (vs. 3).” 

Refutación: Este texto contradice la tesis de Restrepo. No dice “no entraréis 

a la tierra”, sino “al reino de los cielos”. Es puerta de entrada al Reino de 

Cristo, no llamado a un mejor legalismo mosaico. Si Restrepo tiene razón, 

¿por qué Jesús usa la fórmula de ingreso al Reino y no al pacto sinaítico? 

Cita de Jaime Restrepo: “En Jn. 13:6-12 Jesús lavó los pies… Jesús le dijo a Pedro 

que si no… no tendría parte con Jesús. Pedro tampoco habría tenido parte con Moi-

sés.” 

Refutación: Jesús no mencionó a Moisés. La advertencia es Cristo céntrica: 

“no tendrás parte conmigo” (Juan 13:8). Forzar “conmigo” para que signifi-

que “con Moisés” altera el texto. La lección es comunión con Cristo por el 

camino del servicio, rasgo definitorio del discipulado en el Reino (Juan 

13:13-17), no una pertenencia al pacto de Sinaí. 



14 
 

Cita de Jaime Restrepo: “Cuando terminó, les preguntó: ‘¿Sabéis lo que os he he-

cho?’… Lo que todavía necesitaban aprender era que el mayor es el que sirve… Si 

no aprendían eso, no tendrían parte con Cristo (Juan 13:8).” 

Refutación: Correcto en la aplicación; pero de nuevo, la comunión es con 

Cristo, no con Moisés. El estándar del Reino invierte jerarquías (cf. Mateo 

20:25-28). Eso no es mera “interpretación mosaica”, es ética del Rey para sus 

súbditos. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Lc. 6:24… ‘¡Ay de vosotros, ricos!’… Un examen del 

contexto muestra que Jesús no habló de riquezas físicas, sino de riqueza de espíritu, 

arrogancia…” 

Refutación: Reducción indebida. En Lucas 6 los “ayes” contrastan directa-

mente con “bienaventurados los pobres… los que ahora tenéis hambre… los 

que ahora lloráis” (Lucas 6:20-26). Hay dimensión espiritual, sí; pero la letra 

de Lucas apunta también a realidades materiales que revelan dónde está la 

confianza. Limitarlo a “riqueza de espíritu” es estrechar el alcance del texto 

y convertir un diagnóstico del Reino en una mera admonición moralista. 

Cita de Jaime Restrepo: “Los arrogantes… se lamentaban cuando la nación pronto 

sería destruida… Los arrogantes… ya tenían su consuelo. No tenían recompensa 

futura en el reino debido a su falta de humildad.” 

Refutación: La mención de la destrucción nacional (70 d.C.) puede ser una 

aplicación histórica, pero el “ay” de Lucas no se agota en ese horizonte. Jesús 

habla en claves universales y escatológicas, verdadera recompensa vs. con-

suelo presente. Reducirlo a polémica judía del primer siglo deja fuera la in-

tención del Maestro de normar a todo discípulo, en toda época. 

Cita de Jaime Restrepo: “El Nuevo Pacto de Cristo enseñó a los cristianos lo mismo 

sobre la humildad.” 

Refutación: Esta afirmación es el eje del error. Restrepo quiere que conclu-

yamos que, porque la humildad aparece en Moisés, en Jesús y en los apósto-

les, entonces todo es “lo mismo”. Pero la presencia de un principio moral en 

distintas épocas no borra la diferencia de pacto. Moisés también habló de 

amor, pero nadie diría que Juan 13:34 (“un mandamiento nuevo os doy”) es 

simplemente una repetición mosaica. La humildad es eterna en el carácter 



15 
 

de Dios, pero Cristo la vincula al Reino celestial, no a la mera obediencia 

nacional en Canaán. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Rom. 12:3, Pablo dijo: … no tenga más alto concepto 

de sí que el que debe tener…” 

Refutación: Sí, Pablo enseña humildad, pero en contexto eclesial, cómo cada 

miembro debe pensar de sí mismo dentro del cuerpo de Cristo. Esto no es lo 

mismo que Moisés demandando obediencia a la Ley. La comparación de 

Restrepo borra la diferencia entre la ética del Reino en Cristo y la regulación 

de una nación bajo un pacto terrenal. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Fil. 2:5-8, Pablo dijo que los cristianos deberían tener 

la actitud de Cristo… se humilló… hasta la muerte de cruz.” 

Refutación: Aquí se ve claramente el error. ¿Dónde enseñó Moisés que el 

modelo de humildad era un Mesías que se encarna y muere en la cruz? Nin-

guna enseñanza mosaica contiene eso. Cristo es paradigma único, no repeti-

ción mosaica. Afirmar que “enseñó lo mismo” es negar el carácter singular 

de la humillación de Jesús como fundamento de la salvación. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Santiago 4:6, 10… Dios resiste a los soberbios, y da 

gracia a los humildes.” 

Refutación: Santiago cita la enseñanza de Cristo y los Salmos, pero la aplica 

a la vida cristiana bajo el Nuevo Pacto. La misma frase “da gracia” señala la 

diferencia. Moisés exigía obediencia; Cristo otorga gracia al humilde. Esa di-

ferencia es capital, Ley demanda, Evangelio ofrece gracia. Restrepo la borra. 

Cita de Jaime Restrepo: “En 1 Ped. 5:5, Pedro dijo: … revestíos de humildad; 

porque Dios resiste a los soberbios, y da gracia a los humildes.” 

Refutación: Otra vez, Pedro no repite a Moisés, sino a su Señor. Su llamado 

no es a sostener una teocracia nacional, sino a vivir como “extranjeros y pe-

regrinos” (1 Pedro 2:11) en el Reino espiritual. Restrepo ignora la nueva si-

tuación de los cristianos para forzar la tesis de que todo es “lo mismo”. 

Cita de Jaime Restrepo: “Por lo tanto, aprendemos que si tenemos una actitud de 

sabelotodo, no somos diferentes de los judíos de la época de Jesús.” 



16 
 

Refutación: La aplicación moral es cierta, pero no prueba su tesis. Sí, la arro-

gancia es pecado en cualquier tiempo. Pero el hecho de que el mismo pecado 

aparezca en dos pactos no los hace idénticos. Esa es la falacia de Restrepo, 

confundir similitud ética con identidad de pacto. 

Cita de Jaime Restrepo: “Un buen ejemplo de humildad se ve en Isaac Newton…” 

Refutación: La anécdota de Newton puede ilustrar, pero nada añade al ar-

gumento bíblico. Además, citar a Newton para reforzar que Moisés y Cristo 

enseñaron lo mismo es retóricamente débil, un ejemplo de modestia cientí-

fica no valida la tesis de continuidad de pactos. 

Cita de Jaime Restrepo: “Alentamos… ejemplos de humildad: Gedeón, Salomón, 

Pedro, Pablo y Jesús… También ejemplos de arrogancia: Uzías, los discípulos, Pedro, 

Herodes, el hermano mayor…” 

Refutación: Los ejemplos muestran que la humildad o la arrogancia son uni-

versales, en todo tiempo. Pero eso no significa que las bienaventuranzas sean 

mosaicas. El error está en confundir valores eternos (como humildad, mise-

ricordia, fe) con la ley mosaica como tal. Moisés habló de humildad, sí; pero 

no prometió el Reino celestial a los humildes. Esa promesa pertenece única-

mente a Cristo. 

Restrepo acumula textos del Nuevo Testamento y del Antiguo para sostener 

que “todo es lo mismo”. Pero en el fondo confunde principios eternos con 

sistemas de pacto. Dios siempre exigió humildad; pero solo Cristo, en el Ser-

món del Monte, la definió como condición para entrar en el Reino de los 

cielos. Esa es la novedad que Restrepo borra con su tesis. 

Cita de Jaime Restrepo: “Obviamente, la enseñanza de Jesús sobre la humildad 

en el Sermón del Monte no es nueva. Es lo mismo que enseñó Moisés. No es más noble 

que lo que enseñó Moisés, ni es demasiado alto para que lo alcance el hombre (Cfr. 

Dt. 30:11-14). Fue alcanzable para los judíos, y es posible para nosotros.” 

Refutación: Aquí Restrepo comete su error recurrente, confunde continui-

dad ética con identidad de pacto. Sí, Moisés habló de humildad, pero nunca 

prometió que “los pobres en espíritu” heredarían el Reino de los cielos. Esa 

es una promesa que solo Cristo, como legislador del Nuevo Pacto, podía ha-

cer. Además, citar Deuteronomio 30:11-14 como si describiera la 



17 
 

accesibilidad del Sermón del Monte es un anacronismo, ese pasaje habla de 

la Torá de Moisés y de la tierra de Canaán, no del Reino celestial inaugurado 

en Cristo. Jesús mismo mostró la superioridad de su enseñanza cuando dijo: 

“Oísteis que fue dicho… pero yo os digo” (Mateo 5). Si no fuera “más noble”, 

¿por qué los oyentes se admiraban porque enseñaba como quien tiene auto-

ridad y no como los escribas? (cf. Mateo 7:28-29) 

Cita de Jaime Restrepo: “vs. 4 - Bienaventurados los que lloran, porque ellos re-

cibirán consolación. ‘Llorar’ aquí no habla de llorar en un funeral, sino de lamentar 

la propia condición pecaminosa.” 

Refutación: La explicación es correcta en parte, pero limitada. “Los que llo-

ran” en el contexto de Mateo 5 se refiere tanto al lamento personal por el 

pecado como al dolor general por el quebranto del mundo bajo el dominio 

del mal. Restrepo reduce esta bienaventuranza a un paralelo moral con Moi-

sés, cuando en realidad está proclamando un principio escatológico, los que 

lloran hallarán consolación en la redención final (cf. Apocalipsis 21:4). Eso 

jamás lo prometió Moisés. 

Cita de Jaime Restrepo: “En 1 Cor. 5:2 Pablo dijo que los corintios ‘no se lamen-

taban’ por la condición de fornicador impenitente…” 

Refutación: Correcto, Pablo sí reprende la falta de lamento. Pero otra vez, 

confundir esta aplicación disciplinaria en la iglesia con la promesa de Jesús 

en Mateo 5:4 es tergiversar. Pablo aplica un principio del Reino, que el pe-

cado debe dolernos porque Cristo reina en medio de su pueblo. No es Moisés 

que exige obediencia legal, sino el Espíritu que convence de pecado (Juan 

16:8). 

Cita de Jaime Restrepo: “Hay al menos tres actitudes que el hombre puede tener 

hacia el pecado: (1) indiferencia, (2) terquedad, (3) duelo por el pecado.” 

Refutación: La clasificación es útil, pero no prueba que Mateo 5:4 sea ense-

ñanza mosaica. Moisés nunca habló de “duelo por el pecado” como biena-

venturanza ni lo vinculó con consolación divina. Sí habló de arrepentimiento 

nacional (cf. Deuteronomio 30), pero el tono de Jesús es personal, espiritual 

y universal. 



18 
 

Cita de Jaime Restrepo (citando a Barclay): “La palabra para llorar es la más 

fuerte en griego… usada para duelo por difuntos… es un dolor incontenible.” 

Refutación: Aquí el análisis léxico es correcto, pero la conclusión que Res-

trepo pretende extraer es errada: que esto es simplemente “lo mismo que Moisés 

enseñó”. El término griego (πενθέω, pentheō) introduce una profundidad 

emocional que no aparece como mandato en la Torá. Moisés no prometió 

consolación eterna al que llora; Jesús sí. La diferencia no es de grado, sino de 

naturaleza. 

Cita de Jaime Restrepo (resumen de Barclay): “El verdadero sentido de la se-

gunda bienaventuranza es: ¡Ah, la bienaventuranza de la persona que tiene el co-

razón destrozado ante el sufrimiento del mundo y por su propio pecado; porque en 

su dolor encontrará el gozo del Señor!” 

Refutación: Esta explicación refleja bien el espíritu del texto, pero contradice 

la tesis de Restrepo. Aquí ya no estamos en Moisés, sino en la promesa del 

Mesías, el que llora será consolado por el Señor. No hay nada equivalente 

en Moisés. Isaías 61:1-3 anticipó que el Siervo de Jehová vendría a “consolar 

a todos los enlutados”; y justamente Jesús aplica ese texto a sí mismo en Lu-

cas 4:18-21. Es decir, el consuelo prometido es mesiánico, no mosaico. 

Restrepo insiste en negar la novedad del Sermón del Monte, pero la segunda 

bienaventuranza lo desmiente. Jesús no repite a Moisés, cumple la profecía 

de Isaías y abre las puertas de un consuelo que solo él podía dar. Decir que 

“no es más noble” que Moisés es ignorar la gloria del Mesías que consuela a 

los quebrantados de corazón con perdón y esperanza eterna. 

Cita de Jaime Restrepo: “Los ejemplos de David lamentándose por sus propios 

pecados en el Sal. 38.18 y Sal. 51:4, 17 son buenos. Para un estudio más detallado, 

véase también Isa. 6.5, Joel 2.12, 13, Mt. 26.75, Lc. 19.41, Dt. 4.29, 5.29, 2 Crón. 

7.14, Hab. 1.4, Ez. 9.4, Sal. 139.21, Sal. 119.136, Esdras 10.6 y Sal. 32.1-2.” 

Refutación: Citar ejemplos de lamento en el Antiguo Testamento no prueba 

que la segunda bienaventuranza sea parte de la Ley de Moisés. David lloró 

por su pecado, sí, pero jamás se le prometió: “serás consolado en el Reino de 

los cielos.” Los textos proféticos anuncian arrepentimiento y perdón, pero la 



19 
 

promesa específica de Cristo en Mateo 5:4 tiene carácter mesiánico, solo él 

ofrece consuelo eterno a los que lloran. 

Cita de Jaime Restrepo: “Jesús Enseñó a los Judíos lo Mismo Que el Antiguo Pacto. 

Por lo tanto, vemos que Jesús estaba enseñando a los judíos (que no estaban de luto 

por su triste condición) exactamente lo que Moisés enseñó.” 

Refutación: Este es el corazón del error. ¿Dónde enseñó Moisés que los que 

lloran por su pecado recibirán consolación divina y entrada al Reino? Moisés 

mandó obedecer la Ley y prometió bendición material en Canaán, no con-

suelo eterno. El lamento por el pecado en la Torá está vinculado a rituales de 

expiación; en Cristo se transforma en condición para recibir perdón y paz 

del Espíritu (cf. Mateo 11:28-29). Decir que se trata de “exactamente lo mismo” 

es falsear tanto a Moisés como a Jesús. 

Cita de Jaime Restrepo: “Recuerde al publicano en Lc. 18:13, quien ni siquiera 

levantaba los ojos al cielo, en contraste con el fariseo…” 

Refutación: El publicano no fue justificado por Moisés, sino por la miseri-

cordia de Dios en Cristo (cf. Lucas 18:14). Esa parábola enseña que la justifi-

cación viene de la gracia, no de la Ley. Restrepo confunde un principio de 

humildad con la doctrina mosaica, cuando el mismo pasaje demuestra la 

ruptura con el legalismo. 

Cita de Jaime Restrepo: “Asimismo, Pedro, en Mateo 26:75, salió y lloró amarga-

mente por su lamentable condición.” 

Refutación: Pedro lloró, pero ¿qué lo consoló? No Moisés, sino el Cristo re-

sucitado que lo restauró (cf. Juan 21:15-19). El episodio confirma que el con-

suelo pertenece a Cristo, no a la Torá. 

Cita de Jaime Restrepo: “Finalmente, recuerde la versión negativa de esta biena-

venturanza en Lucas 6:25, donde Jesús dijo: ‘¡Ay de vosotros, los que ahora reís! 

porque lamentaréis y lloraréis.’ Jesús advirtió a los judíos…” 

Refutación: Jesús no está repitiendo a Moisés. El “ay” es característico de los 

profetas que anuncian juicio, pero aquí es aplicado por el propio Mesías en 

términos escatológicos. No se limita a un desastre nacional; apunta a la in-

versión de valores del Reino, los que confían en la risa presente perderán el 

gozo eterno. 



20 
 

Cita de Jaime Restrepo: “La Enseñanza del Nuevo Pacto. Encontramos la misma 

enseñanza en el Nuevo Pacto. En Hch. 2.37… 2 Cor. 7.10… el consuelo del carcelero 

de Filipos…” 

Refutación: Sí, el Nuevo Pacto llama al arrepentimiento y promete consuelo. 

Pero eso no prueba que sea “lo mismo” que Moisés, sino al contrario, mues-

tra continuidad con la enseñanza del Rey Jesús. Moisés nunca habló de un 

arrepentimiento que lleva a bautizarse “en el nombre de Jesucristo para per-

dón de los pecados” (Hechos 2:38). El dolor por el pecado en el Evangelio 

produce un tipo de consuelo imposible bajo la Ley, la justificación por la 

cruz. 

Cita de Jaime Restrepo: “Conclusión. Ciertamente, la enseñanza de Jesús en esta 

segunda bienaventuranza no es nueva ni más noble que la Ley de Moisés. No era 

demasiado alta para los judíos, ni su contraparte en el Nuevo Pacto es demasiado 

alta para los cristianos de hoy (Cfr. Dt. 30:11-14).” 

Refutación: Esta conclusión repite la falacia inicial. El consuelo prometido 

en Mateo 5:4 es nuevo y más noble porque apunta a la gracia mesiánica. 

Moisés jamás ofreció consolación escatológica, ni el perdón pleno en Cristo. 

La referencia a Deuteronomio 30:11-14 vuelve a ser un uso indebido, ese 

texto habla de la cercanía de la Ley mosaica, no de la consolación del Evan-

gelio. Pablo mismo cita Deuteronomio 30 en Romanos 10:6-8 para mostrar 

que ya apunta a la justicia de la fe en Cristo, no a la repetición de la Ley. 

Restrepo acumula pasajes de lamento en el Antiguo Testamento, en el 

Nuevo Testamento y en ejemplos históricos, pero no demuestra su tesis. El 

hecho de que tanto Moisés como los profetas llamaran al arrepentimiento no 

significa que Jesús “enseñó lo mismo.” Lo distintivo de la bienaventuranza 

es la promesa de consolación mesiánica, imposible bajo Moisés. Negar esa 

novedad equivale a negar la obra de Cristo como cumplimiento y superación 

de la Ley. 

Cita de Jaime Restrepo: “vs. 5 - Bienaventurados los mansos, porque ellos recibi-

rán la tierra por heredad. La palabra ‘manso’ es una palabra de la que se abusa 

mucho hoy. Los griegos la usaron para describir la fuerza bajo control. Lo usaron de 

caballos que fueron domesticados… Podríamos usar la palabra manso para descri-

bir un río turbulento y veloz que una presa ha domesticado.” 



21 
 

Refutación: La explicación filológica sobre praÿs (πραΰς) como “fuerza bajo 

control” es correcta en parte. Sin embargo, Restrepo se concentra en ilustra-

ciones griegas y naturalistas, y omite el trasfondo mesiánico y bíblico de la 

mansedumbre. En el Antiguo Testamento, la mansedumbre se conecta con 

la dependencia absoluta de Dios, no solo con control emocional. Zacarías 9:9 

profetiza al Rey Mesías “manso y cabalgando sobre un asno”, y Jesús mismo 

se presenta así en Mateo 21:5. Limitar “mansedumbre” a un rasgo de carácter 

humano sin subrayar su relación con la venida del Reino es reducir la biena-

venturanza a moralismo. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Núm. 12.3, ‘Y aquel varón Moisés era muy manso, 

más que todos los hombres que había sobre la tierra’, sin embargo, recordamos su 

indignación por el pecado, rompiendo las tablas, quemando los ídolos, etc., lo que 

demostró que era cualquier cosa menos un cobarde.” 

Refutación: Es cierto que Moisés es descrito como “manso”, pero este ejem-

plo no prueba que Mateo 5:5 sea parte de la enseñanza mosaica. Moisés fue 

manso en su carácter, pero nunca prometió a nadie que “recibiría la tierra 

por heredad” por ser manso. Esa promesa aparece únicamente en labios de 

Cristo, quien reinterpreta el Salmo 37:11 (“los mansos heredarán la tierra”) 

y lo coloca en un marco escatológico, no es la tierra de Canaán lo que se 

hereda, sino la nueva creación (2 Pedro 3:13; Apocalipsis 21:1). Restrepo 

fuerza un paralelo artificial para sostener que Jesús repitió a Moisés, cuando 

en realidad Jesús inaugura la herencia definitiva. 

Cita de Jaime Restrepo: “Alguien sugirió que la mansedumbre es una cualidad 

que hace que una persona siempre se sienta enojada en el momento adecuado y 

nunca enojada en el momento equivocado. Alguien más ha dicho que una persona 

mansa se siente enojada por los motivos correctos, contra las personas correctas, de 

la manera correcta, en el momento correcto y durante el tiempo correcto.” 

Refutación: Estas definiciones filosóficas o psicológicas, aunque ingeniosas, 

desvían del mensaje bíblico. La mansedumbre no se define por la perfección 

en el manejo de la ira, sino por la absoluta sumisión al gobierno de Dios. 

Cristo mismo lo ejemplifica: “Aprended de mí, que soy manso y humilde de 

corazón” (Mateo 11:29). ¿Dónde enseñó Moisés algo así? Nunca. Esta defini-

ción de mansedumbre proviene de Cristo como modelo de discípulo en el 



22 
 

Reino. Restrepo mezcla frases humanas con ejemplos de Moisés para soste-

ner su tesis de continuidad, pero pierde de vista que Jesús no solo describe 

una virtud, sino que promete una herencia eterna a los que viven esa virtud 

en el Reino. 

Cita de Jaime Restrepo: “En el español actual la palabra manso no es una de las 

palabras honorables de la vida. Ahora conlleva la idea de servilismo, bajeza de 

carácter, consentimiento al mal e incapacidad o falta de voluntad para resistirse a 

una afrenta vergonzosa. Nos presenta el retrato de una criatura sumisa e ineficaz.” 

Refutación: Es cierto que en el uso moderno la palabra “manso” puede sonar 

despectiva, pero reducir el término bíblico a una caricatura de debilidad es 

un error. Jesús mismo, el Rey soberano, se autodefine como “manso y hu-

milde de corazón” (Mateo 11:29). La mansedumbre en la Escritura no es de-

bilidad, sino poder sometido a Dios. Presentar al manso como un ser servil 

e ineficaz contradice el modelo de Cristo, quien en su mansedumbre venció 

el pecado, la muerte y a Satanás. 

Cita de Jaime Restrepo: “Pero resulta que la palabra manso –en griego praüs– 

era una de las grandes palabras éticas.” 

Refutación: Aquí Barclay acierta en subrayar la nobleza del término, pero 

Restrepo (siguiendo esta línea) incurre en un error mayor, explicar la biena-

venturanza de Cristo con categorías griegas de ética en vez de con la revela-

ción bíblica. Jesús no se apoyó en Aristóteles ni en la ética helénica, sino en 

la promesa profética de que los mansos heredarían la tierra (cf. Salmo 37:11). 

La raíz de la bienaventuranza no es la filosofía, sino el cumplimiento mesiá-

nico de las Escrituras. 

Cita de Jaime Restrepo: “Aristóteles… definía la mansedumbre (praotés) como el 

término medio entre orguilotés (ira excesiva) y aorguésía (pasotismo). Praotés, man-

sedumbre, como veía Aristóteles, es el feliz término medio entre la excesiva, y la 

falta de, ira.” 

Refutación: Esta explicación filosófica es interesante como referencia cultu-

ral, pero no es el sentido que Cristo dio. Para Jesús, la mansedumbre no es 

equilibrio entre extremos, sino confianza radical en Dios frente a la injusticia. 

El manso hereda la tierra porque no pelea con violencia ni impone su 



23 
 

voluntad por la fuerza, sino que espera en el Señor. Aristóteles buscaba un 

ideal humano; Jesús promete una herencia divina. Tomar prestada la defini-

ción aristotélica para explicar Mateo 5:5 oscurece la enseñanza bíblica y la 

reduce a una virtud natural, cuando en realidad es fruto del Espíritu (cf. Gá-

latas 5:23). 

Cita de Jaime Restrepo: “Así es que la primera traducción posible de esta biena-

venturanza sería: ¡Bendito el que se indigna a su debido tiempo y por la debida 

causa, y no al contrario!” 

Refutación: Esa traducción es totalmente inadecuada. Jesús no dijo: “Biena-

venturados los que saben enojarse con equilibrio.” Dijo: “Bienaventurados 

los mansos, porque ellos recibirán la tierra por heredad.” El punto no es la 

gestión de la ira, sino la actitud de sumisión y confianza en Dios que prepara 

al discípulo para heredar el Reino. Reducir la promesa a una “indignación 

justa” despoja al texto de su dimensión escatológica. El Mesías no ofrece la 

nueva creación a los que administran bien su enojo, sino a los que confían 

mansamente en su justicia. 

Cita de Jaime Restrepo: “Si nos preguntamos cuál es el debido tiempo y cuál el 

contrario diríamos que, por regla general, en la vida no se debe uno enfurecer por 

un insulto o una injuria que se le hace a él personalmente; eso es algo que un cristiano 

no debe nunca tener en cuenta; pero se debe uno indignar por las injurias que se les 

hacen a otras personas. La ira egoísta es siempre un pecado; la ira limpia de 

egoísmo puede ser una de las grandes dinámicas del mundo.” 

Refutación: Aquí se confunde la ira justa con la mansedumbre. Jesús no dijo: 

“Bienaventurados los que saben enojarse por las causas correctas.” Él dijo: 

“Bienaventurados los mansos.” La ira justa tiene su lugar en la Biblia (Efesios 

4:26, “Airaos, pero no pequéis”), pero no es el centro de la bienaventuranza. 

Restrepo reduce la enseñanza de Cristo a una ética de manejo de emociones, 

cuando en realidad se trata de la promesa escatológica, los mansos hereda-

rán la tierra. Esa herencia no depende de cómo administramos la ira, sino de 

cómo nos sometemos al reinado de Dios en Cristo. 

Cita de Jaime Restrepo: “Pero la palabra praüs tiene un segundo uso general en 

griego. Es la que se usa con referencia a un animal que ha sido domesticado, que 

está acostumbrado a obedecer la palabra de mando, que ha aprendido a obedecer 



24 
 

las riendas. Es la palabra que se usa de un animal que ha aprendido a aceptar el 

control. Así que la segunda posible traducción de esta bienaventuranza sería: ¡Ben-

dita la persona que tiene bajo control todos sus instintos, impulsos y pasiones! ¡Bendito 

el que se mantiene total y constantemente bajo su propio control!” 

Refutación: Esta es otra distorsión peligrosa. Jesús no enseña la autosufi-

ciencia estoica, como si la bienaventuranza fuera para los que logran un do-

minio perfecto de sí mismos. Eso sería imposible para el hombre natural. El 

sentido bíblico de la mansedumbre no es “bajo mi propio control”, sino “bajo 

el control de Dios.” Restrepo llega a reconocer esto más adelante, pero pri-

mero ofrece una definición errónea que confunde al lector. Moisés no enseñó 

tal cosa. Cristo habla de un carácter formado por la gracia, no por la autodis-

ciplina humana. 

Cita de Jaime Restrepo: “Pero en el momento en que decimos esto nos damos 

cuenta de que necesita un cambio. No se trata tanto de la bendición de la persona 

que se controla a sí misma, porque eso está fuera de la capacidad humana; sino más 

bien de la persona que está totalmente bajo el control de Dios, porque sólo en Su 

servicio encontramos la perfecta libertad, y en hacer Su voluntad, la paz.” 

Refutación: Aquí hay algo correcto, pero se convierte en prueba contra la 

tesis de Restrepo. Si la mansedumbre es estar “totalmente bajo el control de 

Dios”, entonces se trata de una virtud eminentemente Cristo céntrica, por-

que solo en Cristo encontramos libertad verdadera (cf. Juan 8:36). Moisés 

nunca prometió libertad espiritual mediante mansedumbre; la Ley ofrecía 

bendición terrenal a la obediencia, pero no paz interior ni herencia escatoló-

gica. Por lo tanto, esta descripción contradice la idea de que Jesús “enseñó lo 

mismo que Moisés.” 

Cita de Jaime Restrepo: “Pero hay todavía un tercer enfoque de esta bienaven-

turanza. Los griegos contrastaban siempre la cualidad que llamaban praotés, y que 

la Reina-Valera traduce por mansedumbre, con la cualidad que llamaban hysélo-

kardía, que quiere decir altivez de corazón. En praotés se encuentra la verdadera 

humildad que destierra todo orgullo.” 

Refutación: Aquí se introduce de nuevo la ética griega, que en nada ilumina 

el sentido bíblico. La contraposición entre mansedumbre y orgullo sí es vá-

lida, pero no proviene de Aristóteles, sino de las Escrituras: “Dios resiste a 

los soberbios, y da gracia a los humildes” (Santiago 4:6). Jesús no apoyó su 



25 
 

enseñanza en el pensamiento helénico, sino en los Salmos y los profetas. Res-

trepo vuelve a enredar el significado al poner más peso en definiciones ex-

ternas que en la revelación divina. 

Cita de Jaime Restrepo: “Sin humildad no se puede aprender… Sin humildad no 

puede haber tal cosa como amor… Sin humildad no puede haber verdadera reli-

gión…” 

Refutación: Estas frases son ciertas en sí mismas, pero no prueban la tesis de 

Restrepo. Decir que Jesús “no enseñó nada nuevo” porque también Moisés y 

los sabios valoraban la humildad es confundir principios morales con la re-

velación del Reino. La promesa de Mateo 5:5 es única, los mansos heredarán 

la tierra. Esa herencia no se encuentra en Quintiliano, ni en Aristóteles, ni en 

Moisés. Se encuentra únicamente en Cristo, quien garantiza esa herencia por 

su sangre (cf. 1 Pedro 1:4). 

Restrepo cita a Barclay y a filósofos griegos para reforzar su interpretación, 

pero el resultado es desviar el sentido bíblico hacia un terreno moralista. La 

mansedumbre, en la boca de Jesús, no es una virtud filosófica ni un eco de 

Moisés, es la disposición de aquellos que confían en Dios y, por ello, reciben 

como herencia la tierra prometida del Reino eterno. Esta enseñanza no es 

una repetición del Sinaí, sino el cumplimiento mesiánico del Salmo 37:11 en 

labios del Rey que inaugura el nuevo pacto. 

Cita de Jaime Restrepo: “Praotés describe la humildad, la aceptación de la nece-

sidad de aprender y de la necesidad de ser perdonados. Describe la única actitud 

adecuada del hombre para con Dios. Así que la tercera posible traducción de esta 

bienaventuranza sería: ¡Bendito el que tiene la humildad de reconocer su propia 

ignorancia, debilidad y necesidad!” 

Refutación: Este comienzo parece correcto, la mansedumbre ciertamente 

implica humildad ante Dios. Pero la debilidad está en suponer que esta es 

solo “una posible traducción.” Jesús no estaba ofreciendo alternativas de tra-

ducción filosófica, sino proclamando una bienaventuranza absoluta y me-

siánica. La mansedumbre no es solo reconocer ignorancia, es un carácter en-

tero rendido a Dios (cf. Mateo 11:29). Convertirla en una definición huma-

nista es reducir lo espiritual a mera disposición natural. 



26 
 

Cita de Jaime Restrepo: “Es esta mansedumbre, dice Jesús, la que heredará la 

Tierra. Es un hecho de la Historia que siempre han sido las personas que tenían este 

don de autocontrol, que temían sus pasiones, instintos e impulsos bajo disciplina, las 

que han sido verdaderamente grandes.” 

Refutación: Aquí el error es mayúsculo. Jesús no estaba haciendo un comen-

tario sobre “la Historia universal” ni sobre los grandes hombres disciplina-

dos. No habló de líderes fuertes y virtuosos según la carne, sino de los que 

confían en Dios y esperan en su justicia. La promesa de “heredar la tierra” 

no se refiere a éxitos históricos, sino al cumplimiento del Salmo 37:11: “Los 

mansos heredarán la tierra y se recrearán con abundancia de paz.” Esta es 

una promesa escatológica del Reino de Dios, no un proverbio moral para los 

héroes de la Historia. 

Cita de Jaime Restrepo: “Números dice de Moisés, el más grande líder y legisla-

dor que ha conocido el mundo: ‘Moisés era un hombre muy manso, más que todos los 

hombres que había sobre la Tierra’ (Números 12:3).” 

Refutación: Restrepo utiliza mal el ejemplo de Moisés. Ciertamente fue 

manso, pero no como “el más grande legislador que ha conocido el mundo,” 

sino como siervo de Dios, dependiente de Él. Además, la mansedumbre de 

Moisés no le bastó para heredar la tierra prometida; fue excluido de Canaán 

por su desobediencia (cf. Deuteronomio 32:51-52). Esto contradice directa-

mente la idea de que la mansedumbre mosaica cumplía la bienaventuranza 

de Jesús. Cristo promete una herencia segura a sus discípulos, no un intento 

incompleto como el de Moisés. 

Cita de Jaime Restrepo: “El autor de Proverbios dice: ‘El que domina su espíritu es 

mejor que el que conquista una ciudad’ (Proverbios 6:32).” 

Refutación: Este es un error textual. Restrepo cita mal el pasaje. Proverbios 

16:32, no 6:32. Este descuido no es trivial; muestra una falta de rigor en la 

exégesis. Además, aunque el proverbio exalta el dominio propio, no promete 

herencia de la tierra, ni mucho menos el Reino. Confundir un proverbio de 

sabiduría con la promesa mesiánica de Cristo es un salto hermenéutico ile-

gítimo. 



27 
 

Cita de Jaime Restrepo: “Fue la falta de esa misma cualidad lo que fue la ruina 

de Alejandro Magno que, en un ataque de genio incontrolado, en medio de una 

orgía, le arrojó una lanza a su mejor amigo y le mató.” 

Refutación: Este ejemplo histórico es irrelevante para la exégesis. Jesús no 

estaba comentando sobre los defectos de Alejandro Magno ni ilustrando con 

moralidades griegas. Usar un rey pagano como ejemplo de la “ruina por falta 

de mansedumbre” distrae del punto central, la mansedumbre como virtud 

espiritual ante Dios. Esta ilustración humanista desvía el texto de su inten-

ción divina. 

Cita de Jaime Restrepo: “Pero la persona que se ha sometido al perfecto control 

de Dios obtendrá esta mansedumbre que de veras le permitirá heredar la Tierra.” 

Refutación: Aquí, Restrepo sin querer se contradice. Si la mansedumbre es 

someterse al perfecto control de Dios, entonces no puede ser simplemente 

“lo mismo que Moisés enseñó.” Bajo Moisés, Israel no heredó la tierra por 

mansedumbre espiritual, sino por promesa nacional y herencia física. La he-

rencia que Jesús promete en Mateo 5:5 es espiritual y eterna, accesible solo 

por el evangelio. Por tanto, la bienaventuranza no repite el Antiguo Pacto, 

sino que anuncia la nueva creación en Cristo. 

Cita de Jaime Restrepo: “La traducción completa de esta tercera bienaventuranza 

debería ser: ¡AH, LA BIENAVENTURANZA DEL QUE SE INDIGNA SIEMPRE A SU DE-

BIDO TIEMPO Y POR LA CAUSA DEBIDA, Y NO AL CONTRARIO; Y QUE TIENE BAJO 

CONTROL, PORQUE ÉL MISMO ESTÁ BAJO EL CONTROL DE DIOS, TODO INSTINTO, 

IMPULSO Y PASIÓN Y QUE TIENE LA HUMILDAD DE RECONOCER SU PROPIA IG-

NORANCIA Y DEBILIDAD: PORQUE TAL PERSONA ES SOBERANA ENTRE LOS SERES 

HUMANOS!” 

Refutación: Esta “traducción completa” es en realidad una paráfrasis huma-

nista que distorsiona gravemente el texto inspirado. Jesús no dijo: “El manso 

es soberano entre los seres humanos.” Dijo: “Heredará la tierra.” Aquí Res-

trepo altera el mensaje de Cristo, sustituyendo la promesa divina por un 

ideal de grandeza humana. La soberanía que Cristo ofrece no es terrenal, 

sino celestial. Corromper la bienaventuranza con palabras de gloria humana 

es perder de vista el Reino eterno. 

 



28 
 

Cita de Jaime Restrepo: “En el Salmo 37:11, 22, 29 y 34, David enseñó: 

‘Pero los mansos heredarán la tierra, y se recrearán con abundancia de paz. 

Porque los benditos de él heredarán la tierra; y los malditos de él serán destruidos. 

Los justos heredarán la tierra, y vivirán para siempre sobre ella. 

Espera en Jehová, y guarda su camino, y él te exaltará para heredar la tierra; 

cuando sean destruidos los pecadores, lo verás.’” 

Refutación: Es correcto que el Salmo 37 habla de “heredar la tierra.” Pero la 

aplicación inmediata en el Antiguo Testamento es nacional y temporal, la 

permanencia de Israel en Canaán. Restrepo comete un error hermenéutico 

grave al igualar esta promesa temporal con la bienaventuranza de Mateo 5:5. 

David hablaba de estabilidad en la tierra prometida bajo la condición de fi-

delidad al pacto mosaico. Jesús, en cambio, cita este salmo para anunciar la 

herencia escatológica del Reino de los cielos. La diferencia no es de matiz, 

sino de naturaleza, una es la herencia física de Canaán, otra es la herencia 

espiritual y eterna en Cristo. 

Cita de Jaime Restrepo: “En estos pasajes, ‘heredar la tierra’ significaba salir vic-

torioso. Era lo opuesto a ser expulsado, conquistado y vencido. Desde el principio 

(Deuteronomio 28-30), Dios le había prometido a Israel que mientras le fueran fieles, 

saldrían victoriosos. Pero cuando renunciaran a él, serían expulsados de la tierra.” 

Refutación: Aquí Restrepo explica bien el sentido histórico para Israel, pero 

ignora que Jesús no hablaba ya a Israel como nación bajo la ley, sino como 

Mesías que inauguraba un reino eterno. “Heredar la tierra” en la boca de 

Jesús no se limita a victoria política ni a estabilidad nacional. Si esa fuera la 

promesa, entonces la bienaventuranza habría caducado con la destrucción 

de Jerusalén en el año 70. Pero el texto no caducó, porque Cristo está anun-

ciando la herencia final del nuevo cielo y la nueva tierra (cf. 2 Pedro 3:13; 

Apocalipsis 21:1-7). Reducir la promesa de Jesús a victoria militar o perma-

nencia territorial es volver al nivel mosaico y desconocer la plenitud del 

evangelio. 

Cita de Jaime Restrepo: “En Sofonías 2:3, encontramos: ‘Buscad a Jehová todos 

los humildes de la tierra, los que pusisteis por obra su juicio; buscad justicia, buscad 

mansedumbre; quizás seréis guardados en el día del enojo de Jehová.’” 



29 
 

Refutación: El pasaje de Sofonías exhorta a la nación a humillarse para evitar 

el castigo inminente. Otra vez, el contexto es nacional y temporal, ligado a la 

ira de Jehová contra Judá y las naciones circundantes. Aplicar este texto di-

rectamente a la bienaventuranza de Cristo es confundir categorías. Jesús no 

promete que “quizás” los mansos serán librados de un castigo temporal, sino 

que asegura que los mansos heredarán la tierra de manera definitiva. La di-

ferencia entre la incertidumbre del “quizás” en Sofonías y la certeza absoluta 

en la boca del Mesías debería bastar para demostrar que no estamos ha-

blando de la misma promesa. 

Restrepo pretende demostrar que la bienaventuranza de Mateo 5:5 es sim-

plemente la repetición del Antiguo Pacto. Pero su argumento fracasa porque 

confunde la herencia condicional y nacional de Israel con la herencia eterna 

y universal de los mansos en Cristo. El Antiguo Pacto apuntaba a la tierra de 

Canaán; el Nuevo Pacto promete la nueva creación. Restrepo iguala ambos 

niveles como si fueran idénticos, pero Jesús los separa radicalmente. Él no 

repite a Moisés, sino que cumple las Escrituras y abre una herencia eterna 

que Moisés nunca pudo dar. 

Cita de Restrepo: “Jesús enseñó en Mateo 11:29: ‘Llevad mi yugo sobre vosotros, 

y aprended de mí, que soy manso y humilde de corazón; y hallaréis descanso para 

vuestras almas’. Jesús mismo era manso. Hebreos 5:2 nos dice que soportó paciente-

mente a los ignorantes y extraviados. Sin embargo, no era débil. Dígale eso a los 

judíos que debatió y a los que expulsó del templo.” 

Refutación: Restrepo mezcla correctamente textos sobre la mansedumbre de 

Jesús, pero los usa para reforzar su tesis errónea, de que Cristo no trae nada 

nuevo. Sí, Jesús fue manso, pero Mateo 11:29 no es mera repetición de Moi-

sés. Allí Jesús se presenta como el dador de descanso definitivo: “hallaréis 

descanso para vuestras almas.” Ese descanso no es la tierra prometida ni la 

mera tranquilidad espiritual mosaica, sino el reposo mesiánico (cf. Hebreos 

4:9-10). Restrepo confunde la mansedumbre de Cristo como ejemplo moral 

con la revelación única de Cristo como portador de reposo eterno. 

Cita de Restrepo: “La Enseñanza del Nuevo Pacto. Encontramos que el Nuevo Pacto 

de Jesús enseñó lo mismo que el Antiguo Pacto enseñó sobre la mansedumbre. En 

Santiago 1:21, Santiago dijo: ‘Por lo cual, desechando toda inmundicia y abundancia 



30 
 

de malicia, recibid con mansedumbre la palabra implantada, la cual puede salvar 

vuestras almas’.” 

Refutación: Este es un error recurrente en Restrepo, confundir continuidad 

temática con identidad de pacto. Claro que la mansedumbre fue apreciada 

por Dios desde siempre, pero Santiago no está repitiendo la Ley de Moisés, 

sino mostrando cómo los cristianos deben recibir la “palabra implantada” 

que salva sus almas. Esa “palabra” es el evangelio de Jesucristo (Romanos 

1:16), algo que nunca fue predicado por Moisés. El hecho de que mansedum-

bre aparezca en ambas economías no significa que Cristo solo “repitió Moi-

sés.” 

Cita de Restrepo: “Pablo enseñó en 2 Timoteo 2:24-25: ‘Porque el siervo del Señor 

no debe ser contencioso… que con mansedumbre corrija a los que se oponen…’. 

Pablo enseñó a los cristianos a ser mansos hacia Dios. Por ejemplo, en Gálatas 

2:20… En Romanos 6:19…” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en un giro indebido. Los textos citados 

no dicen que Pablo “enseñó lo mismo que Moisés,” sino que Pablo ordena 

mansedumbre dentro del marco del evangelio. Moisés nunca enseñó que el 

siervo del Señor debía corregir a los opositores con mansedumbre para que 

“quizá Dios les conceda arrepentimiento.” Ese es un lenguaje netamente cris-

tiano, ligado al evangelio y a la conversión, no a la Torá. Además, Gálatas 

2:20 no trata de mansedumbre en abstracto, sino de la vida crucificada con 

Cristo, algo desconocido bajo la ley. 

Cita de Restrepo: “Asimismo, Dios les dice a los cristianos que sean mansos con los 

hombres, con las autoridades civiles (Tito 3:1-2) y entre sí (1 Pedro 5:5, Efesios 

5:21)… En Efesios 4:1-2, Colosenses 3:12-13, Gálatas 6:1… Varias veces se nos 

recomendó el ejemplo del mismo Jesús.” 

Refutación: Sí, el Nuevo Testamento ordena mansedumbre. Pero el punto 

clave es, ¿son estas exhortaciones simples repeticiones de Moisés? No. Tito 

3:1-2 manda mansedumbre hacia las autoridades civiles del Imperio ro-

mano, algo inexistente en la legislación mosaica. Efesios 4 y Colosenses 3 

vinculan la mansedumbre con la nueva creación en Cristo. Gálatas 6:1 habla 

de restaurar al caído con mansedumbre, en el marco de la gracia del evan-

gelio. Ninguno de estos mandamientos puede encontrarse en la Ley 



31 
 

mosaica. Pretender que son “lo mismo que Moisés enseñó” es tergiversar la di-

ferencia entre pacto antiguo y nuevo. 

Cita de Restrepo: “Varias veces se nos recomendó el ejemplo del mismo Jesús. En 

1 Pedro 2:23… Lucas 23:34… Mateo 27:14… Isaías 53:3.” 

Refutación: Aquí el error es aún más evidente. Pedro enseña mansedumbre 

apelando al sufrimiento de Cristo en la cruz (cf. 1 Pedro 2:23), algo comple-

tamente ausente en Moisés. Lucas 23:34 y Mateo 27:14 no tienen paralelo en 

la ley mosaica, pues muestran al Mesías soportando injusticia para dar sal-

vación. Isaías 53:3 no es “la Ley de Moisés,” sino una profecía mesiánica. 

Usar estos textos para probar que Jesús “enseñó lo mismo que Moisés” es un 

error de categoría, al confundir sombra (ley) con realidad (Cristo crucifi-

cado). 

Cita de Restrepo: “En este pasaje, Jesús enseñó que los israelitas de su época, no 

los cristianos, heredarían la tierra si eran fieles a Dios. Reiteró la misma promesa que 

Moisés les había hecho siglos antes, ya que virtualmente citó el Salmo 37:11. A los 

cristianos en ninguna parte se les dice que heredaremos ninguna tierra, como lo hizo 

Israel, y que podremos quedarnos en una tierra específica. Israel tenía tal promesa 

de tierra, nosotros no.” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en un error hermenéutico grave, pues re-

duce la promesa de Jesús a un eco del Salmo 37, desconociendo el cumpli-

miento mesiánico. La frase de Mateo 5:5, “heredarán la tierra,” no puede li-

mitarse a Palestina, pues Jesús está inaugurando el Reino de los cielos (cf. 

Mateo 4:17). En Hebreos 11:13-16 se aclara que los fieles del Antiguo Pacto 

esperaban una patria mejor, es decir, celestial, no meramente Canaán. Asi-

mismo, Romanos 4:13 enseña que la promesa hecha a Abraham no era “que 

sería heredero de una tierra,” sino “del mundo.” Limitar Mateo 5:5 a Pales-

tina es ignorar la expansión de la promesa en Cristo. 

Cita de Restrepo: “Sin embargo, se nos dice que saldremos victoriosos si somos 

mansos. Seremos vencedores, no expulsados ni vencidos. Reinamos con Cristo. Juan 

vio una multitud celestial que cantaba a Cristo sobre el reinado terrenal de sus fieles 

en Apocalipsis 5:9-10.” 

Refutación: Aquí Restrepo se contradice. Primero dice que Mateo 5:5 aplica 

“sólo a Israel,” luego apela a Apocalipsis 5 para aplicarlo a los cristianos. 



32 
 

Pero Apocalipsis 5 no promete un reinado “en la tierra de Israel,” sino la 

victoria universal de los redimidos. Además, Mateo 5:5 no es idéntico al len-

guaje apocalíptico de Apocalipsis 5, sino parte de la proclamación inaugural 

del Reino mesiánico. Restrepo cambia arbitrariamente el significado para 

forzar su tesis errada, que Jesús “no trajo nada nuevo.” 

Cita de Restrepo: “Jesús enseñó en Apocalipsis 3:21 que vencemos de la misma 

manera que Él lo hizo, y que al hacerlo así, reinamos con Él.” 

Refutación: Nuevamente, Restrepo confunde los niveles de aplicación. Apo-

calipsis 3:21 no es Moisés “reiterado,” sino una promesa directamente ligada 

a la victoria de Cristo sobre la muerte y su exaltación al trono del Padre. Eso 

no está en Moisés. Pretender que Mateo 5:5 sea simplemente Moisés repetido 

contradice la misma lógica de Apocalipsis, la victoria del Cordero entroni-

zado es la base de la herencia del cristiano, no el pacto mosaico. 

Cita de Restrepo: “Por supuesto, la sabiduría de este mundo nos enseñó a no ser 

humildes, a no someternos, sino a afirmarnos… Napoleón, Hitler y Nietzsche eran 

agresores… pero eran pobres en cuanto a las verdaderas riquezas.” 

Refutación: Este párrafo es un desvío retórico. Que los grandes de este 

mundo carecieran de mansedumbre es cierto, pero no prueba que Mateo 5:5 

sea mera repetición de Moisés. Restrepo usa ejemplos históricos para refor-

zar un punto moral, pero pierde el punto teológico, Jesús no está dando sim-

plemente consejos de ética social, sino revelando las condiciones para entrar 

en el Reino de los cielos. 

Cita de Restrepo: “Al cerrar nuestra discusión sobre esta bienaventuranza, vemos 

que la enseñanza de Jesús aquí no es nueva ni más noble que la que enseñó Moisés. 

No era demasiado alto para los israelitas, ni demasiado alto para nosotros (Cfr. 

Deuteronomio 30:11-14).” 

Refutación: Este es el corazón del error de Restrepo, negar la novedad del 

Reino. Sí, Moisés habló de mansedumbre y obediencia, pero Jesús no está 

simplemente “repitiendo a Moisés.” Jesús está aplicando la mansedumbre 

como condición para participar en su Reino mesiánico (cf. Mateo 5:3, “de 

ellos es el Reino de los cielos”), algo que trasciende la posesión de Canaán. 

Además, Deuteronomio 30:11-14 no puede usarse para negar la distinción 



33 
 

entre Ley y Evangelio, porque el mismo Pablo cita ese pasaje en Romanos 

10:6-9 para mostrar que se cumple en Cristo, en la palabra de fe que predi-

camos. Restrepo omite ese detalle decisivo. 

Cita (según Barclay, citada por Restrepo): “Así pues, el hambre que describe 

esta bienaventuranza no es el agradable apetito que se satisface con un bocadillo 

de media mañana; la sed de la que habla no se podía mitigar con una taza de café 

o bebida fresca. Era el hambre de la persona a punto de morir de inanición, o la 

sed del que se morirá si no bebe.” 

Refutación: Hasta aquí, la explicación cultural es correcta, describe la inten-

sidad de los términos griegos. El problema no es lingüístico, sino hermenéu-

tico. Restrepo usará esta explicación para sostener que Jesús solamente re-

afirma una ética mosaica. Pero el mismo énfasis en la intensidad de hambre 

y sed abre la puerta a la novedad del Reino, no es simplemente hambre de 

“obedecer la Ley de Moisés,” sino un anhelo desesperado por la justicia de 

Dios revelada en Cristo (cf. Romanos 1:17). La referencia inmediata de Jesús 

en el Sermón del Monte es el Reino de los cielos (cf. Mateo 5:3, 10), no la 

tierra de Canaán. 

Cita de Jaime Restrepo: “En efecto demanda: ‘¿Hasta qué punto quieres la bon-

dad? ¿La quieres tanto como quiere un hambriento la comida, o el agua el que se 

está muriendo de sed?’ … Por tanto aquí, la traducción correcta sería: ¡Benditos los 

que tienen hambre y sed de verdadera y total integridad!” 

Refutación: Aquí hay un error de desplazamiento semántico. La palabra 

griega dikaiosýnē (“justicia”) no debe reducirse a “bondad” o “integridad 

moral” en abstracto. En Mateo, “justicia” es un término técnico teológico, se 

refiere a vivir conforme a la voluntad de Dios en el Reino que Jesús inaugura 

(Mateo 6:33: “Buscad primeramente el reino de Dios y su justicia”). Limitarla 

a una “ética de bondad total” como lo hace Restrepo es despojarla de su ca-

rácter Cristo céntrico. Moisés nunca habló de tener “hambre y sed de justi-

cia” como acceso al Reino celestial; Jesús sí lo hace. 

Cita de Jaime Restrepo: “Esta bienaventuranza nos dice que no hay que confor-

marse con una bondad parcial. Bendita la persona que tiene hambre desesperada 

y sed ardiente de la bondad que es total.” 



34 
 

Refutación: Nuevamente, Restrepo insiste en un moralismo legalista. Según 

su lectura, Jesús no está anunciando nada nuevo, sino exigiendo obediencia 

a la Ley mosaica “con intensidad.” Pero Jesús no está pidiendo “más de lo 

mismo,” sino mostrando que la verdadera justicia no se obtiene por obras de 

la Ley (cf. Romanos 3:20), sino que es don de Dios recibido por fe (cf. Roma-

nos 3:21-22). El hambre y sed que Cristo bendice no es hambre de acumular 

méritos mosaicos, sino hambre de la justicia divina que se da en el evangelio. 

Cita de Jaime Restrepo: “¡AH, LA BIENAVENTURANZA DEL QUE ANHELA UNA IN-

TEGRIDAD TOTAL COMO ANSÍA EL QUE ESTÁ MURIENDO DE HAMBRE EL ALIMENTO 

Y EL AGUA EL QUE ESTÁ PERECIENDO DE SED; PORQUE TAL PERSONA ALCANZARÁ 

UNA COMPLETA SATISFACCIÓN!” 

Refutación: Aquí el error se vuelve más evidente. Restrepo, siguiendo a Bar-

clay, convierte el texto en un himno a la “integridad humana.” Pero el texto 

no habla de la autosuficiencia moral del hombre, sino del hambre y sed por 

lo que sólo Dios puede dar. Jesús promete que quienes tienen esa hambre 

“serán saciados,” un verbo en voz pasiva que indica acción de Dios, no del 

hombre. No se trata de un llamado a alcanzar integridad por uno mismo 

(como en el pacto mosaico), sino de recibir la justicia de Dios en el Reino 

(Filipenses 3:9, “no teniendo mi propia justicia… sino la que es por la fe en 

Cristo”). 

Cita de Restrepo: “Tener hambre y sed de justicia es buscarla, sin pensar que ya 

has llegado a ella como estándar de justicia. Jesús encontró tal actitud de arrogante 

justicia propia entre muchos israelitas de su época.” 

Refutación: La primera frase es verdadera en parte, pero queda incompleta. 

Tener hambre y sed de justicia no es solo “buscarla,” sino desear recibirla de 

Dios. El error está en presentar la justicia como un estándar humano al cual 

el hombre debe alcanzar por esfuerzo propio, cuando en el Sermón del 

Monte Jesús ya anticipa la justicia del Reino que se recibe de arriba (cf. Mateo 

6:33). En segundo lugar, aunque Jesús sí denunció la arrogancia de los judíos 

que confiaban en sí mismos como justos (cf. Lucas 18:9), su respuesta no fue 

exhortarlos a redoblar la obediencia mosaica, sino a buscar la justicia que 

viene de Dios (cf. Lucas 18:13-14). Restrepo confunde el blanco, lo que se 



35 
 

opone a la justicia propia no es “buscar más intensamente la ley de Moisés,” 

sino reconocer la incapacidad humana y volverse a Dios en fe. 

Cita de Restrepo: “La Enseñanza del Antiguo Pacto. En el Salmo 42:1, David escri-

bió: ‘Como el ciervo brama por las corrientes de las aguas, así clama por ti, oh Dios, 

el alma mía.’” 

Refutación: Este texto describe un anhelo por Dios mismo, no por un código 

legal. El alma de David no anhela “la Ley de Moisés como estándar de justi-

cia,” sino la comunión con Dios, algo que solo el Mesías vendría a realizar 

plenamente (cf. Juan 1:18; Hebreos 10:19-22). Usar este salmo para afirmar 

que Jesús simplemente enseñó lo que Moisés ya mandó es tergiversar su sen-

tido. 

Cita de Restrepo: “En el Salmo 63:1, leemos: ‘Dios, Dios mío eres tú; de madrugada 

te buscaré; mi alma tiene sed de ti, mi carne te anhela, en tierra seca y árida donde 

no hay aguas.’” 

Refutación: De nuevo, este salmo no se trata de una “ética mosaica” sino de 

una espiritualidad centrada en Dios mismo. Jesús, en Mateo 5:6, no está di-

ciendo: “busquen más la Ley de Moisés,” sino, “busquen la justicia de Dios 

que será dada en el Reino.” La diferencia es fundamental. Moisés no podía 

saciar (cf. Hebreos 7:19), pero Cristo sí promete saciar. 

Cita de Restrepo: “Isaías 55:1 nos dice: ‘A todos los sedientos: Venid a las aguas; 

y los que no tienen dinero, venid, comprad y comed. Venid, comprad sin dinero y sin 

precio, vino y leche.’” 

Refutación: Aquí Restrepo cae en contradicción. Este texto no pertenece al 

Sinaí ni al pacto mosaico, sino a una profecía mesiánica. Isaías está invitando 

a participar de los bienes de la nueva alianza (véase Isaías 55:3: “haré con 

vosotros pacto eterno, las misericordias firmes a David”). Por lo tanto, Jesús 

en Mateo 5:6 no está repitiendo a Moisés, sino cumpliendo la profecía de 

Isaías al ofrecer gratuitamente la justicia de Dios en el Reino. 

Cita de Restrepo: “Amós 8:11 dijo: ‘He aquí vienen días, dice Jehová el Señor, en 

los cuales enviaré hambre a la tierra, no hambre de pan, ni sed de agua, sino de oír 

la palabra de Jehová.’” 



36 
 

Refutación: Este texto no describe un mandato de Moisés, sino un juicio pro-

fético. Es una advertencia de que Dios privaría a Israel de Su palabra por 

causa de su desobediencia. De ninguna manera puede citarse como prueba 

de que el Antiguo Pacto ya contenía la enseñanza de Jesús en Mateo 5:6. Más 

bien, subraya la necesidad de una nueva revelación, que es lo que Cristo trae 

(cf. Hebreos 1:1-2). 

Cita de Restrepo: “2 Crónicas 15:15 dijo: ‘Todos los de Judá se alegraron de este 

juramento; porque de todo su corazón lo juraban, y de toda su voluntad lo buscaban, 

y fue hallado de ellos; y Jehová les dio paz por todas partes.’” 

Refutación: Este texto muestra un momento de renovación bajo Asa, donde 

el pueblo buscó a Jehová. Pero la aplicación que Restrepo quiere darle es 

ilegítima, pues no se trata de una enseñanza universal de Moisés sobre 

“hambre y sed de justicia,” sino de un episodio histórico donde Israel renovó 

su fidelidad. El problema es que esa fidelidad nunca fue duradera, porque 

la Ley no podía perfeccionar (cf. Hebreos 10:1-4). Aquí vemos el contraste, 

en Cristo, quienes tienen hambre y sed de justicia “serán saciados,” promesa 

permanente y definitiva que nunca dio Moisés. 

Cita de Restrepo: “Por lo tanto, Jesús enseñó a los judíos, que no tenían hambre ni 

sed de justicia, exactamente lo que enseñaron Moisés y los profetas del Antiguo 

Testamento. Le enseñó lo mismo a la misma gente.” 

Refutación: Aquí hay un error fundamental. Jesús no estaba “repitiendo” a 

Moisés, sino corrigiendo e interpretando con autoridad divina lo que Moisés 

había dicho. Esto es evidente en todo el Sermón del Monte: “Oísteis que fue 

dicho… pero yo os digo” (cf. Mateo 5:21-22, 27-28, 31-32, 33-34, 38-39, 43-44). 

Jesús no se limitó a repetir la Ley; Él elevó el estándar y lo aplicó a las inten-

ciones del corazón. Además, Mateo 7:28-29 afirma que la multitud se mara-

villaba porque enseñaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas. 

Si Jesús solo hubiera repetido a Moisés, no habría tal contraste. 

Cita de Restrepo: “En Lucas 18:9, encontramos que muchos de ellos ‘confiaban en 

sí mismos como justos’. Estas personas no sienten la necesidad de ‘tener hambre y sed 

de justicia’, porque ya la tienen.” 



37 
 

Refutación: El error está en la última frase. Jesús no reconoce que los fariseos 

“ya tenían justicia,” sino que denuncia su justicia como falsa. Romanos 10:3 

explica que los judíos “ignorando la justicia de Dios, y procurando establecer 

la suya propia, no se han sujetado a la justicia de Dios.” Tener hambre de 

justicia no significa creerse justo, sino reconocer la necesidad de recibir la 

justicia que proviene de Dios. Los fariseos no “la tenían,” sino que carecían 

de ella completamente (cf. Mateo 23:27-28). 

Cita de Restrepo: “Estos eran los mismos ‘sabelotodos’ que no cuestionarían a Jesús 

como él les enseñó en parábolas (Mateo 13:10-13). No conocían la verdadera jus-

ticia y estaban demasiado orgullosos para hacer una pregunta y demostrar que no 

la sabían.” 

Refutación: El error aquí es hermenéutico. En Mateo 13:10-13, Jesús explica 

que hablaba en parábolas para ocultar la verdad a los que no tenían disposi-

ción espiritual y revelar a los que buscaban. No se trata de “no hacer pre-

guntas por orgullo intelectual,” sino de una profecía cumplida: “Porque 

viendo no ven, y oyendo no oyen ni entienden” (Mateo 13:13; Isaías 6:9-10). Res-

trepo reduce un tema de endurecimiento profético y revelación divina a un 

simple asunto de arrogancia académica. 

Cita de Restrepo: “Un ejemplo de judíos que tenían hambre y sed de justicia fueron 

los judíos de Berea de Hechos 17:11. Lucas los describió de esta manera: ‘Y éstos 

eran más nobles que los que estaban en Tesalónica, pues recibieron la palabra con 

toda solicitud, escudriñando cada día las Escrituras para ver si estas cosas eran así.’ 

Su ‘prontitud mental’ fue el resultado de su ‘hambre y sed de justicia’. ‘Muchos de 

ellos creyeron’ que Jesús era el Cristo que buscaban.” 

Refutación: El error es de contexto. Los de Berea no estaban bajo Moisés, 

sino que estaban escuchando el evangelio de Cristo predicado por Pablo. Su 

nobleza consistió en comparar lo que Pablo predicaba con las Escrituras para 

confirmar que Jesús era el Mesías. No es un ejemplo de obediencia a Moisés, 

sino de apertura al nuevo pacto en Cristo. Restrepo aplica este texto a su tesis 

para forzar continuidad, cuando en realidad demuestra ruptura con el ju-

daísmo incrédulo y aceptación del evangelio. 

Cita de Restrepo: “Jesús no tuvo ningún problema con los israelitas que obedecie-

ron a Moisés en este respecto.” 



38 
 

Refutación: Esto es falso. Jesús constantemente denunció la hipocresía de los 

que pretendían obedecer a Moisés pero no lo hacían de corazón (Juan 5:45-

47, “si creyeseis a Moisés, me creeríais a mí, porque de mí escribió él”). Ade-

más, en Juan 7:19, Jesús confrontó a los judíos diciendo: “¿No os dio Moisés 

la ley, y ninguno de vosotros cumple la ley?” No es cierto que Jesús no tu-

viera problema, sí los tuvo, porque su obediencia era incompleta e hipócrita. 

Cita de Restrepo: “Los israelitas de este calibre complacieron y obedecieron a 

Moisés, quien les ordenó en Deuteronomio 6:6-7: ‘Y estas palabras que yo te mando 

hoy, estarán sobre tu corazón; y las repetirás a tus hijos, y hablarás de ellas estando 

en tu casa, y andando por el camino, y al acostarte, y cuando te levantes.’” 

Refutación: Este pasaje describe el deber de Israel bajo el Sinaí, pero no 

prueba que Jesús en Mateo 5:6 simplemente “repite” lo mismo. El error ló-

gico es confundir paralelismo temático (ambos hablan de amar y buscar a 

Dios) con identidad de pacto. Sí, Moisés mandó obedecer la ley, pero Jesús 

prometió algo que Moisés no pudo dar: “ellos serán saciados.” Bajo Moisés, 

Israel falló repetidamente (cf. Romanos 7:10-12). Bajo Cristo, la justicia es 

don de Dios (Romanos 3:21-22). 

Cita de Restrepo: “El Nuevo Testamento contiene la misma enseñanza. Por ejemplo, 

en 1 Corintios 9:24, Pablo dijo: ‘¿No sabéis que los que corren en el estadio, todos 

a la verdad corren, pero uno solo se lleva el premio? Corred de tal manera que lo 

obtengáis.’” 

Refutación: Aquí Restrepo afirma que Pablo está enseñando “lo mismo” que 

Moisés o los profetas, pero el contexto de 1 Corintios 9 lo contradice. Pablo 

no está hablando de la justicia que Israel buscaba en la ley, sino de la carrera 

cristiana hacia el premio en Cristo. El mismo Pablo explica en Filipenses 3:9 

que su justicia no es la de la ley, sino “la que es por la fe de Cristo, la justicia que 

es de Dios por la fe.” Restrepo pasa por alto esta distinción crucial. Moisés 

mandaba guardar la ley para permanecer en la tierra; Pablo habla de correr 

hacia la meta en Cristo para alcanzar la salvación eterna. Son enseñanzas 

relacionadas en el sentido de disciplina espiritual, pero no idénticas en su 

fundamento. 

Cita de Restrepo: “En contraste a los muchos judíos de su tiempo, Pablo dijo en 

Filipenses 3:13-14 – ‘Hermanos, yo mismo no pretendo haberlo ya alcanzado; pero 



39 
 

una cosa hago: olvidando ciertamente lo que queda atrás, y extendiéndome a lo 

que está delante, prosigo a la meta, al premio del supremo llamamiento de Dios en 

Cristo Jesús.’” 

Refutación: El error lógico aquí es doble. Primero, Restrepo presenta a Pablo 

como si simplemente ilustrara la misma “hambre y sed” que Moisés enseñó. 

Pero Pablo aclara en Filipenses 3:7-9 que dejó atrás la justicia de la ley y la 

tuvo por basura para ganar a Cristo. Es decir, su hambre y sed de justicia no 

era conforme a Moisés, sino conforme al evangelio. 

Segundo, Restrepo reduce el contraste a un asunto moral (“los judíos eran 

conformistas, Pablo era esforzado”), cuando en realidad el contraste es teo-

lógico, los judíos buscaban justicia propia en la ley, Pablo busca justicia en 

Cristo. No es “la misma enseñanza,” sino un paso mayor, de la figura en la 

ley al cumplimiento en el evangelio. 

Cita de Restrepo: “Cuando Jesús enseñó a los israelitas a ‘tener hambre y sed de 

justicia’, no enseñó algo más nuevo, más noble, ni más elevado ni más inalcanzable 

que lo que enseñaba el Pacto Mosaico (Cfr. Deuteronomio 30:11-14). Enseñó lo 

mismo que Moisés enseñó al mismo pueblo.” 

Refutación: Este razonamiento presenta un error de identidad de pactos. 

Restrepo iguala la justicia del Sermón del Monte con la justicia de la Ley de 

Moisés, cuando Jesús explícitamente hace una distinción. En Mateo 5:20 de-

clara: “Porque os digo que si vuestra justicia no fuere mayor que la de los 

escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los cielos.” Si Jesús exige una 

justicia “mayor”, no puede ser “lo mismo” que Moisés enseñó. 

Además, el hambre y sed de justicia en el Sermón del Monte apunta a la 

justicia del reino, que según Romanos 3:21 es “aparte de la ley, la justicia de 

Dios manifestada, testificada por la ley y por los profetas”. Restrepo con-

funde continuidad tipológica (Moisés anunció la necesidad de buscar a Dios) 

con identidad literal (la justicia del reino es la misma que la justicia mosaica). 

Cita de Restrepo: “Ellos tenían hambre y sed de justicia, y el Nuevo Pacto deja en 

claro que también lo es para nosotros.” 

Refutación: Este enunciado es engañoso por su generalización indebida. No 

es cierto que Israel, como pueblo, tuviera hambre y sed de justicia. Jesús 



40 
 

mismo denuncia lo contrario en Mateo 23:27-28, describiéndolos como hipó-

critas que aparentaban justicia exterior, pero estaban llenos de iniquidad. Pa-

blo confirma en Romanos 10:2-3 que Israel tenía “celo de Dios, pero no con-

forme a ciencia; ignorando la justicia de Dios, procuraron establecer la suya 

propia, y no se han sujetado a la justicia de Dios.” 

Es decir, Israel no tenía hambre de justicia divina, sino de justicia propia. 

Restrepo pasa por alto este contraste radical que es clave para entender la 

enseñanza de Cristo. 

Cita de Restrepo: “El ejemplo de los judíos nos muestra que podemos ser el pueblo 

del pacto de Dios, y debido a nuestra falta de hambre y sed de justicia, aún pode-

mos perder la justicia de Dios por completo.” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en un anacronismo teológico. Identifica 

a los cristianos del Nuevo Pacto con Israel bajo la Ley, como si ambos fueran 

“el mismo pueblo del pacto” con las mismas condiciones. Pero Hebreos 8:6-

13 muestra claramente que el Nuevo Pacto es distinto al antiguo, fundado 

sobre mejores promesas y con una obra interna del Espíritu en la mente y 

corazón. 

Además, la idea de “perder la justicia de Dios” está mal expresada. En el 

Nuevo Testamento la justicia es imputada por la fe en Cristo (Romanos 5:1, 

Filipenses 3:9). No es que se “pierda” como si fuera una posesión étnica o 

ritual, sino que se abandona si alguien se aparta de Cristo (Hebreos 10:26-

29). Restrepo mezcla categorías y confunde la advertencia de Jesús a Israel 

incrédulo con la vida del cristiano en la gracia. 

Cita de Restrepo: “vs. 7 – Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcan-

zarán misericordia. Este versículo se explica por sí mismo. Jesús explicó que los judíos 

inmisericordes ellos mismos no recibirían misericordia.” 

Refutación: En estas pocas palabras, nuestro sectario hermano comete varios 

errores que señalamos y refutamos puntualmente. 

En primer lugar, comete un error de reducción. Restrepo afirma que la bie-

naventuranza “se explica por sí misma” y la limita a un juicio inmediato 

contra los judíos inmisericordes. Pero Jesús no dice: “Ay de los judíos inmi-

sericordes.” Dice: “Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzarán 



41 
 

misericordia.” La promesa es positiva, universal y escatológica. Es el principio 

del Reino, no una mera advertencia temporal contra Israel. 

En segundo lugar, encontramos un error histórico. Restrepo reduce el al-

cance de la misericordia al contexto de los judíos del primer siglo. Pero el 

mismo Evangelio de Mateo muestra que la misericordia es condición para 

todo discípulo en todo tiempo. En Mateo 18:33, Jesús pregunta: “¿No debías 

tú también tener misericordia de tu consiervo, como yo tuve misericordia de 

ti?” Esa parábola no se aplica solo a judíos, sino a todos los siervos del Rey. 

En tercer lugar, hay un error al suponer que Cristo tiene en consideración el 

Antiguo Pacto. Bajo Moisés, la misericordia se expresaba principalmente en 

actos rituales (sacrificios, ofrendas por el pecado, días de expiación). Jesús, 

en cambio, traslada el énfasis a una ética del corazón: “Misericordia quiero, 

y no sacrificio” (Mateo 9:13). Esto no es “lo mismo” que enseñó Moisés; es 

una corrección directa contra el ritualismo vacío de Israel. 

Finalmente, Restrepo ignora la dimensión futura en las palabras del Señor. 

La promesa de “alcanzarán misericordia” no se limita al presente, sino que 

apunta al juicio final, cuando solo los que practicaron misericordia recibirán 

misericordia (cf. Santiago 2:13, “juicio sin misericordia se hará con aquel que 

no hiciere misericordia”). Restrepo, al reducirlo a un asunto de judíos inmi-

sericordes, ignora la enseñanza sobre la salvación eterna. 

Cita de Restrepo: “El Pacto Mosaico requería que los israelitas fueran misericor-

diosos.” 

Refutación: Que la Ley pidiera actos de misericordia no convierte la biena-

venturanza en una simple repetición mosaica. La Ley ordena; el Rey pro-

mete, “Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzarán mise-

ricordia” (Mateo 5:7). La diferencia es decisiva. Bajo Moisés el acento cae en 

el rito y la norma nacional; en labios de Cristo, la misericordia es marca de 

ciudadanía del Reino y se vincula a la esperanza de recibir misericordia en 

el juicio (cf. Santiago 2:13). ¿Es eso “lo mismo” que la administración leví-

tica? 

Cita de Restrepo: “David enseñó en el Sal. 18:25: ‘Con el misericordioso te mos-

trarás misericordioso, y recto para con el hombre íntegro.’” 



42 
 

Refutación: David no está legislando como Moisés; está testificando del 

obrar de Dios en la experiencia personal. Ese principio de reciprocidad di-

vina es coherente con el carácter de Dios, pero Jesús va más allá al convertirlo 

en una bienaventuranza del Reino con promesa explícita. Jesús dice, “alcan-

zarán misericordia”. La Ley describía y mandaba; Cristo, además, concede y 

asegura. ¿Dónde promete Moisés la misericordia final para todo discípulo 

del Mesías que practica misericordia? 

Cita de Restrepo: “Otro pasaje importante del Antiguo Testamento es Oseas 6:6, 

donde Dios dijo: ‘Porque misericordia quiero, y no sacrificio, y conocimiento de Dios 

más que holocaustos.’” 

Refutación: Precisamente Oseas 6:6 revela la insuficiencia del ritual mosaico 

cuando el corazón carece de misericordia. Es un reproche profético al culto 

vacío, no un triunfo de la Ley. Jesús toma ese texto para sacudir a quienes 

confiaban en sacrificios y no en la compasión que Dios demanda (¿no es eso 

admitir que el mero mosaísmo no bastó?). La cita de Oseas prepara el terreno 

para la corrección del Mesías, no para afirmar que Él “solo repitió” a Moisés. 

Cita de Restrepo: “En Mateo 9:13, Jesús citó deliberadamente este pasaje a los 

judíos de su época: ‘Id, pues, y aprended lo que significa: Misericordia quiero, y no 

sacrificio. Porque no he venido a llamar a justos, sino a pecadores, al arrepenti-

miento.’” 

Refutación: Justamente aquí se ve la novedad. Cristo no solo repite Oseas; 

lo aplica a Su misión, diciendo: “no he venido a llamar a justos, sino a peca-

dores.” Ese énfasis cristo céntrico no es Moisés mejorado; es el Mesías reor-

denando las prioridades del culto alrededor de su llamado salvador. Si fuese 

“lo mismo”, ¿por qué el Señor dice “aprended lo que significa”? El mandato 

presupone que, bajo la Ley, no lo habían entendido. 

Cita de Restrepo: “Jesús despreció el énfasis de algunos judíos en el ritual religioso 

por descuidar las acciones adecuadas hacia sus semejantes.” 

Refutación: Cierto en el diagnóstico, pero no en la conclusión. El desprecio 

de Jesús al ritualismo vacío no es un regreso a Moisés, sino su superación, 

“Misericordia quiero, y no sacrificio.” La misericordia deja de ser un aderezo 

de la liturgia y pasa a ser señal identitaria del Reino, al punto que el perdón 



43 
 

recibido obliga a perdonar (cf. Mateo 18:33). ¿Puede la Ley exigir eso con la 

misma autoridad del Rey que perdona? 

Cita de Restrepo: “En 2 Samuel 22:26, encontramos: ‘Con el misericordioso te mos-

trarás misericordioso, y recto para con el hombre íntegro.’” 

Refutación: Es el mismo pensamiento del Salmo 18, reiterado. Suma eviden-

cia temática, pero no prueba identidad de pactos. La continuidad del carác-

ter de Dios no borra la novedad del Reino, pues, en Cristo, la misericordia 

practicada fluye de la misericordia recibida (cf. Mateo 18:27-35). Bajo la Ley, 

el eje es “haz y vivirás”; bajo el Evangelio, “recibe misericordia y vive mos-

trando misericordia”. 

Cita de Restrepo: “En Miqueas 6:8, tenemos: ‘Oh hombre, él te ha declarado lo 

que es bueno, y qué pide Jehová de ti: solamente hacer justicia, y amar misericordia, 

y humillarte ante tu Dios.’” 

Refutación: Miqueas resume el querer de Dios, sí; pero lo hace en un con-

texto que denuncia que Israel, con todo y Ley, no lo hacía. Ese fracaso reite-

rado es la antesala de la obra del Mesías y del Nuevo Pacto (Hebreos 8:6-13), 

donde Dios escribe Su ley en el corazón. Jesús, entonces, no “repite Moisés”: 

inaugura la ética del Reino que cumple lo que la Ley señalaba pero no podía 

producir. La bienaventuranza no es un eco del Sinaí; es la voz del Rey pro-

metiendo misericordia a los misericordiosos. 

Cita de Restrepo: “Cuando Jesús se encontró con judíos que no eran misericordiosos, 

les enseñó lo mismo que enseñó Moisés. Enseñó lo mismo a las mismas personas.” 

Refutación: Este encabezado ya carga con la conclusión que quiere probar. 

Jesús no estaba repitiendo a Moisés, sino mostrando el corazón de la Ley y 

llevándola a su plenitud. La frase de Cristo en Mateo 5:7 es una bienaventu-

ranza del Reino: “alcanzarán misericordia”. Moisés nunca prometió tal cosa. 

¿Dónde enseñó Moisés que la misericordia recibida en el juicio final depende 

de practicar misericordia? Lo que Jesús da es novedad, no mera repetición 

mosaica. 

Cita de Restrepo: “Por ejemplo, en la parábola del buen samaritano en Lucas 10, 

Jesús mostró que el verdadero prójimo era el que mostraba compasión. Luego les 

dijo a los judíos: ‘Vayan y hagan lo mismo’ (Lucas 10:37, 25), como dijo Moisés.” 



44 
 

Refutación: El error aquí es evidente. La parábola del buen samaritano no 

es “Moisés repetido.” Precisamente muestra la insuficiencia de la práctica 

religiosa de los sacerdotes y levitas de la Ley, que pasaron de largo. El héroe 

de la parábola no es un judío cumplidor de Moisés, sino un samaritano, des-

preciado por los judíos. ¿Cómo puede Restrepo decir que Jesús repite a Moi-

sés, si Jesús rompe el esquema mosaico para mostrar que el prójimo no se 

define por la Ley, sino por la compasión universal? Decir que el mandato 

“Vayan y hagan lo mismo” es igual a Moisés es no ver que Cristo estaba 

corrigiendo y superando la comprensión limitada del prójimo bajo la Ley. 

Cita de Restrepo: “En Mateo 9:10-13, Jesús citó Oseas 6:6, mencionado anterior-

mente, y les dijo a los judíos inmisericordes: … ‘Id, pues, y aprended lo que significa: 

Misericordia quiero, y no sacrificio. Porque no he venido a llamar a justos, sino a 

pecadores, al arrepentimiento.’” 

Refutación: Jesús no cita Oseas para repetir a Moisés, sino para desenmas-

carar el fracaso del legalismo judío. El texto de Oseas ya denunciaba la insu-

ficiencia del ritual, y Jesús lo aplica a sí mismo: “No he venido a llamar a 

justos, sino a pecadores.” Esa declaración no está en Moisés. Es una afirma-

ción mesiánica que marca una diferencia de pacto. Si fuese “lo mismo”, ¿por 

qué Jesús manda “aprended lo que significa”? Esa instrucción revela que Is-

rael, con toda su Ley, no había entendido la misericordia. 

Cita de Restrepo: “En Mateo 23:23-24, Jesús dijo a los líderes religiosos de los 

judíos: ‘¡Ay de vosotros, escribas y fariseos, hipócritas! … dejáis lo más importante 

de la ley: la justicia, la misericordia y la fe. Esto era necesario hacer, sin dejar de 

hacer aquello.’” 

Refutación: Aquí Jesús cita “la Ley”, pero precisamente para mostrar que 

los fariseos habían distorsionado sus prioridades. Es un reproche a su hipo-

cresía, no un reconocimiento de que basta repetir a Moisés. La clave está en 

la expresión “lo más importante de la ley”. Es una enseñanza que prepara 

para la plenitud en Cristo, no una prueba de que “Jesús enseñó lo mismo 

que Moisés.” Además, Mateo 23 forma parte de la denuncia del fracaso del 

liderazgo judío, preludio del juicio sobre Jerusalén (cf. Mateo 23:37-38). Res-

trepo omite este contexto y presenta el texto como si validara su tesis, cuando 

en realidad refuerza la insuficiencia de la justicia farisaica. 



45 
 

Cita de Restrepo: “Mateo 25:41-43 habla de un juicio basado en gran parte en 

mostrar misericordia: ‘Apartaos de mí, malditos, al fuego eterno preparado para el 

diablo y sus ángeles…’” 

Refutación: Este pasaje es decisivo, y justamente contradice a Restrepo. El 

juicio descrito en Mateo 25:41-46 no tiene paralelo en Moisés. No se trata de 

expulsión de la tierra, sino de destino eterno, vida eterna o castigo eterno. La 

misericordia aquí no es un requisito nacional de la Ley, sino criterio escato-

lógico del Rey que juzga a todas las naciones. Moisés nunca habló de que los 

inmisericordes irían al “fuego eterno preparado para el diablo y sus ánge-

les.” Esa es la enseñanza exclusiva de Cristo como Juez universal. ¿Cómo 

entonces puede Restrepo decir que Jesús “enseñó lo mismo a las mismas 

personas”? 

Cita de Restrepo: “La enseñanza de Cristo del Nuevo Pacto enseñó lo mismo sobre 

la misericordia. En Romanos 15:1, Pablo dijo: ‘Así que, los que somos fuertes debemos 

soportar las flaquezas de los débiles, y no agradarnos a nosotros mismos.’” 

Refutación: El texto de Pablo no es una repetición de Moisés. Habla de la 

responsabilidad de los cristianos de soportarse en amor dentro del cuerpo 

de Cristo. La referencia a los “fuertes y débiles” es un tema de conciencia 

cristiana en asuntos de libertad (cf. Romanos 14:1–15:7), algo que Moisés ja-

más trató. Bajo la Ley mosaica no había “tolerancia en conciencia” en torno 

a alimentos, días o prácticas; había un sistema rígido. Pablo exhorta a la mi-

sericordia en un marco eclesial y cristológico, no en el de la ley mosaica. 

Cita de Restrepo: “En 1 Tesalonicenses 5:14, Pablo escribió: ‘También os rogamos, 

hermanos, que amonestéis a los ociosos, que alentéis a los de poco ánimo, que sos-

tengáis a los débiles, que seáis pacientes para con todos.’” 

Refutación: Este texto tampoco puede ser presentado como enseñanza mo-

saica. Pablo instruye a una iglesia gentil, recién convertida al evangelio, a 

practicar paciencia y misericordia en comunidad. El llamado aquí no es 

“Moisés repetido,” sino la ética de la iglesia, fundada en Cristo y capacitada 

por el Espíritu Santo. Moisés nunca habló de amonestar al ocioso en una 

asamblea de Cristianos, ni de sostener a los débiles como parte de un cuerpo 

espiritual en Cristo. 



46 
 

Cita de Restrepo: “En Efesios 4:32, leemos: ‘Antes sed benignos unos con otros, 

misericordiosos, perdonándoos unos a otros, como Dios también os perdonó a voso-

tros en Cristo.’” 

Refutación: Aquí se ve con claridad la diferencia entre Ley y Evangelio. La 

misericordia que Pablo exige está fundamentada en la obra de Cristo: “como 

Dios también os perdonó a vosotros en Cristo.” Moisés jamás enseñó esta 

motivación ni pudo hacerlo, porque la expiación de Cristo aún no había ocu-

rrido. El perdón mosaico estaba ligado a sacrificios de animales y a un san-

tuario terrenal (cf. Levítico 16); el perdón cristiano está ligado a la cruz y a la 

gracia del Mesías. Llamar a esto “lo mismo que Moisés” es borrar la novedad 

del evangelio. 

Cita de Restrepo: “Leemos en Santiago 2:13: ‘Porque juicio sin misericordia se hará 

con aquel que no hiciere misericordia; y la misericordia triunfa sobre el juicio.’” 

Refutación: Este texto subraya la importancia de practicar misericordia, 

pero lo hace en un marco cristológico. La misericordia aquí no es ritual, sino 

fruto de la fe viva que justifica (cf. Santiago 2:14-26). La afirmación “la mise-

ricordia triunfa sobre el juicio” es escatológica, apunta al día del juicio final, 

algo que Moisés nunca enseñó en estos términos. Bajo Moisés, los juicios 

eran nacionales y temporales; bajo Cristo, la misericordia tiene repercusio-

nes eternas. 

Cita de Restrepo: “Una vez más, la enseñanza de Jesús sobre mostrar misericordia 

en el Sermón del Monte no era nueva, más noble ni demasiado elevada para los 

judíos de su época (Cfr. Deuteronomio 30:11-14). Simplemente les enseñó exacta-

mente lo que hizo Moisés. Su Nuevo Pacto enseñó a los cristianos ahora lo mismo, y 

no es menos alcanzable para nosotros de lo que fue para los judíos bajo Moisés.” 

Refutación: Aquí Restrepo repite su error central. Si Jesús solo “enseñó exac-

tamente lo mismo que Moisés,” ¿por qué declara en Mateo 5:20 que la justicia 

del Reino debe ser mayor que la de los escribas y fariseos? Si fuese “lo 

mismo,” no habría necesidad de un Nuevo Pacto. Hebreos 8:6-13 es claro, 

Cristo es mediador de un pacto “mejor,” no de una repetición. 

Deuteronomio 30:11-14 no puede ser usado como llave de interpretación 

para el Sermón del Monte. Pablo mismo cita ese pasaje en Romanos 10:6-9 y 



47 
 

muestra que su cumplimiento es Cristo, diciendo: “Esta es la palabra de fe 

que predicamos.” Es decir, lo que Moisés dijo era una sombra; su plenitud 

está en el evangelio. Restrepo, al negar esto, se coloca en contradicción con 

la hermenéutica apostólica. 

Cita de Restrepo: “vs. 8 – Bienaventurados los de limpio corazón, porque ellos 

verán a Dios. Limpio – katharos (καθαρός, G2513) – Libre de mezclas impuras, sin 

tacha. La palabra ‘limpio’ significa ‘sin alear’ o sin mezclar. Proviene de la figura de 

oro puro, por ejemplo, que no contiene ningún otro material. La Biblia usa el término 

en el sentido de ‘sincero’, no hipócrita. La persona pura de corazón no dice una cosa 

y hace otra.” 

Refutación: Es correcto que katharós indica pureza sin mezcla, pero Restrepo 

presenta el término de manera reduccionista, como si la pureza del corazón 

fuera meramente sinceridad moral o ausencia de hipocresía. Jesús no está 

diciendo solamente “bienaventurados los sinceros,” sino que está descri-

biendo una condición espiritual que permite ver a Dios. En la Escritura, la 

pureza de corazón está asociada con una obra divina de limpieza (cf. Salmo 

51:10: “Crea en mí, oh Dios, un corazón limpio”), no con una simple hones-

tidad humana. Moisés nunca prometió que los de corazón limpio verían a 

Dios; al contrario, Éxodo 33:20 declara: “No me verá hombre, y vivirá.” Si 

ahora Cristo promete que los de limpio corazón verán a Dios, entonces no se 

trata de repetir a Moisés, sino de proclamar algo radicalmente nuevo, la vi-

sión de Dios como herencia del Reino. 

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “La palabra griega para limpio es kat-

harós, que tiene una variedad de usos, cada uno de ellos con algo nuevo que añadir 

al sentido de esta bienaventuranza... (i) ropa lavada; (ii) trigo aventado; (iii) leche o 

vino sin adulterar... Así pues, el sentido básico de katharós es sin mezcla ni adulterio 

ni aleación. Es por esto por lo que esta bienaventuranza es tan exigente. Podría 

traducirse: ¡Bendita la persona cuyos motivos son siempre totalmente sin mezcla, por-

que verá a Dios!” 

Refutación: La explicación filológica de Barclay puede ser útil, pero se queda 

en el plano naturalista. La pureza de corazón no es simplemente “motivos 

sin mezcla.” Esa interpretación moralista desvía el texto de su dimensión 

teológica. ¿Qué hombre podría garantizar que sus motivos son siempre to-

talmente puros? El mismo Jeremías 17:9 declara que “engañoso es el corazón 



48 
 

más que todas las cosas.” La promesa de Jesús no descansa en una moralidad 

perfecta alcanzada por el hombre, sino en la transformación que Dios obra 

en el corazón bajo el Nuevo Pacto (cf. Ezequiel 36:26: “os daré corazón 

nuevo, y pondré espíritu nuevo dentro de vosotros”). Restrepo, al seguir a 

Barclay, reduce la bienaventuranza a una ética griega del carácter, cuando 

en realidad es una promesa mesiánica de regeneración y visión de Dios. 

Cita de Restrepo: “El Pacto Mosaico enseñó a los judíos a ser puros de corazón, no 

hipócritas y sinceros. Por ejemplo, Isaías 29:13 (que Jesús citó en Mateo 15:6-9) 

enseñó: ‘Dice, pues, el Señor: Porque este pueblo se acerca a mí con su boca, y con 

sus labios me honra, pero su corazón está lejos de mí, y su temor de mí no es más 

que un mandamiento de hombres que les ha sido enseñado.’” 

Refutación: Sí, los profetas denunciaron la hipocresía del pueblo, pero esa 

denuncia no prueba que el Sermón del Monte sea “lo mismo que Moisés.” 

Al contrario, Isaías 29:13 muestra el fracaso del pueblo bajo la Ley, pues hon-

raban con labios, pero no con el corazón. Jesús cita este pasaje precisamente 

para mostrar que la adoración ritual sin pureza interior es vana. Moisés 

nunca prometió a los puros de corazón la visión de Dios; Cristo sí lo hace. 

Por tanto, aunque hay continuidad temática (Dios siempre ha aborrecido la 

hipocresía), la bienaventuranza introduce un cumplimiento que la Ley no 

pudo otorgar. 

Cita de Restrepo: “Salomón enseñó lo mismo en Proverbios 4:23 – ‘Sobre toda 

cosa guardada, guarda tu corazón; porque de él mana la vida.’” 

Refutación: El proverbio instruye a cuidar el corazón, pero no contiene la 

promesa de ver a Dios. Restrepo confunde la exhortación moral de un sabio 

con la promesa escatológica del Mesías. Cristo no dice solo “guarda tu cora-

zón,” sino “bienaventurados los de limpio corazón, porque ellos verán a 

Dios.” La diferencia es entre consejo de sabiduría y promesa del Reino. 

Cita de Restrepo: “David dijo en el Salmo 24:3-4 – ‘¿Quién subirá al monte de 

Jehová? ¿Y quién estará en su lugar santo? El limpio de manos y puro de corazón; el 

que no ha elevado su alma a cosas vanas, ni jurado con engaño.’” 

Refutación: Este salmo describe requisitos para acercarse al culto en el tem-

plo de Jerusalén, no para ver a Dios en plenitud. Restrepo lo usa como si 



49 
 

fuera idéntico a Mateo 5:8, pero se equivoca. Subir al monte de Jehová y pre-

sentarse en el santuario terrenal no es lo mismo que “ver a Dios.” Cristo está 

ofreciendo la visión escatológica de Dios en el Reino eterno (cf. 1 Juan 3:2; 

Apocalipsis 22:4). David habló de acceso ritual al templo; Jesús promete ac-

ceso eterno a la presencia divina. 

Cita de Restrepo: “El salmista Asaf dijo en el Salmo 73:1 – ‘Ciertamente es bueno 

Dios para con Israel, para con los limpios de corazón.’” 

Refutación: El salmo reconoce que Dios es bueno con los limpios de corazón, 

pero otra vez no ofrece la promesa de ver a Dios. Restrepo confunde afirma-

ciones sobre la bondad de Dios hacia los justos con la bienaventuranza me-

siánica que garantiza visión de Dios. El salmo está en el marco del Antiguo 

Pacto; Cristo está inaugurando un Reino que trasciende ese marco. 

Cita de Restrepo: “Por lo tanto, cuando Jesús enseñó a los judíos de su época (mu-

chos de los cuales no eran de limpio corazón) en el Sermón del Monte a ser de limpio 

corazón, simplemente los trajo de regreso al Pacto Mosaico.” 

Refutación: Aquí está el error central. Jesús no “los trajo de regreso a Moi-

sés,” sino que los condujo hacia la plenitud del Reino. Moisés nunca prome-

tió la visión de Dios como recompensa a los limpios de corazón, porque bajo 

la Ley nadie podía ver a Dios y vivir (cf. Éxodo 33:20). Solo en Cristo se cum-

ple lo que antes era imposible: “Bienaventurados los de limpio corazón, por-

que ellos verán a Dios.” Restrepo anula la novedad del evangelio al reducir 

la bienaventuranza a Moisés, pero el mismo contraste bíblico entre “no me 

verá hombre y vivirá” y “ellos verán a Dios” demuestra la superioridad de 

Cristo sobre la Ley. 

Cita de Restrepo: “Dice Jesús que solamente los puros de corazón los que verán a 

Dios. Es una seria advertencia para que recordemos que cuando mantenemos la lim-

pieza de corazón por la gracia de Dios, o cuando lo ensuciamos por malicia humana, 

estamos capacitándonos o incapacitándonos para ver algún día a Dios.” 

Refutación: Esta frase de Restrepo contiene una confusión peligrosa. Pre-

senta la pureza de corazón como una obra humana (“mantener la limpieza 

de corazón”), cuando Jesús la proclama como condición de Reino que pro-

viene de Dios. Nadie puede purificar su propio corazón por esfuerzo 



50 
 

humano; es obra de Dios en el Nuevo Pacto (cf. Ezequiel 36:26; Hebreos 

10:22). Restrepo mezcla gracia y mérito humano, cayendo en el mismo error 

de los judíos que buscaban establecer su propia justicia (cf. Romanos 10:3). 

Cita de Restrepo: “Así pues, esta sexta bienaventuranza podría leerse de la forma 

siguiente: ¡Ah, la bienaventuranza de la persona cuyos motivos son absolutamente 

puros porque algún día estará capacitada para contemplar a Dios!” 

Refutación: La paráfrasis de Restrepo es deficiente. Nadie tiene “motivos 

absolutamente puros”; solo Cristo limpia el corazón. Presentar la pureza 

como algo que el hombre puede sostener para “estar capacitado” es negar la 

necesidad de la regeneración en Cristo. Jesús no bendice a quienes logran 

pureza perfecta por sí mismos, sino a los que, por fe en Él, reciben un corazón 

nuevo y una esperanza segura de ver a Dios. 

Cita de Restrepo: “Además, a lo largo de su ministerio, Jesús enseñó a las mismas 

personas lo mismo que Moisés. Nótese en Mateo 23:25, 27-28 – ‘¡Ay de vosotros, 

escribas y fariseos, hipócritas! … por dentro estáis llenos de hipocresía e iniquidad.’” 

Refutación: Este pasaje no prueba que Jesús repitió a Moisés. Es una denun-

cia contra la hipocresía religiosa de Israel, que Moisés nunca hizo en esos 

términos. Moisés enseñó leyes rituales; Jesús confronta la apariencia externa 

de justicia y exige pureza interior. Lo que Moisés no pudo producir, Jesús lo 

demanda como requisito del Reino. Decir que esto es “lo mismo que Moisés” 

es distorsionar tanto a Moisés como a Cristo. 

Cita de Restrepo: “Mientras que más adelante en el Sermón del Monte, en Mateo 

6:22-24, Jesús dijo: ‘La lámpara del cuerpo es el ojo… Ninguno puede servir a dos 

señores… No podéis servir a Dios y a las riquezas.’” 

Refutación: Otra vez, este pasaje no es Moisés repetido. Moisés nunca en-

señó que el ojo es la lámpara del cuerpo, ni vinculó la pureza interior con el 

servicio exclusivo a Dios frente a las riquezas. Esto es enseñanza netamente 

de Cristo, que señala la imposibilidad de servir a dos señores. Aquí Jesús 

revela un principio del Reino que trasciende la Ley mosaica y que denuncia 

la idolatría de confiar en riquezas. Restrepo, al reducirlo a “lo mismo que 

Moisés,” niega la singularidad de la ética del Reino. 



51 
 

Cita de Restrepo: “Encontramos que la doctrina de Cristo para los cristianos tam-

bién obliga a los cristianos a no ser hipócritas. En 2 Corintios 7:1, Pablo enseñó: ‘Así 

que, amados, puesto que tenemos tales promesas, limpiémonos de toda contamina-

ción de carne y de espíritu, perfeccionando la santidad en el temor de Dios.’” 

Refutación: El error aquí está en presentar este texto como si fuera “lo mismo 

que Moisés.” Pablo no está citando la Ley mosaica, sino exhortando a los 

cristianos sobre la base de las “promesas” del Nuevo Pacto. Moisés no pudo 

dar tales promesas de santificación en Cristo. El verbo “limpiémonos” está 

ligado a la purificación interior que el Espíritu Santo obra en los creyentes 

(cfr. Tito 3:5), no a un ritual mosaico. Si Pablo usa este lenguaje, es porque el 

Nuevo Pacto ofrece lo que el Antiguo no podía, es decir, perfeccionar la san-

tidad en el temor de Dios. 

Cita de Restrepo: “1 Pedro 1:22 enseña a los cristianos: ‘Habiendo purificado vues-

tras almas por la obediencia a la verdad, mediante el Espíritu, para el amor frater-

nal no fingido, amaos unos a otros entrañablemente, de corazón puro.’” 

Refutación: Aquí se ve otra vez la diferencia ignorada por Restrepo. Pedro 

no habla de obediencia a Moisés, sino de obediencia al evangelio (cfr. 1 Pedro 

1:23: “siendo renacidos… por la palabra de Dios que vive y permanece para 

siempre”). La purificación mencionada es fruto de la obra del Espíritu, que 

renueva el corazón bajo el Nuevo Pacto. Moisés nunca pudo decir a Israel 

que sus almas habían sido purificadas por obedecer la verdad en el Espíritu. 

Esta es enseñanza netamente de Cristo en favor de los santos. 

Cita de Restrepo: “Pablo dijo en 1 Timoteo 1:5: ‘Pues el propósito de este manda-

miento es el amor nacido de corazón limpio, y de buena conciencia, y de fe no fin-

gida.’” 

Refutación: El amor como fruto de un corazón limpio es enseñanza de 

Cristo. Pablo conecta ese amor con la fe no fingida, algo que no aparece en 

Moisés. La Ley mandaba amar a Dios y al prójimo (cfr. Deuteronomio 6:5; 

Levítico 19:18), pero no podía producir el amor nacido de un corazón limpio 

por la fe en Cristo. Pablo está hablando del resultado del evangelio en el cre-

yente, no de la repetición de Moisés. 

Cita de Restrepo: “En 1 Timoteo 3:9 Pablo requirió que los diáconos sean: ‘Que 

guarden el misterio de la fe con limpia conciencia.’” 



52 
 

Refutación: El “misterio de la fe” no es parte del Antiguo Pacto, sino del 

Nuevo. Se refiere al evangelio revelado en Cristo (cfr. Colosenses 1:26-27). 

Moisés no pudo exigir que nadie guardara el misterio de la fe, porque ese 

misterio no había sido manifestado. Aquí Pablo habla de requisitos ministe-

riales en la iglesia, lo cual no tiene paralelo en la legislación mosaica. 

Cita de Restrepo: “Pablo dijo en 2 Timoteo 2:22: ‘Huye también de las pasiones 

juveniles, y sigue la justicia, la fe, el amor y la paz, con los que de corazón limpio 

invocan al Señor.’” 

Refutación: Este mandato presupone la existencia de una comunidad de cre-

yentes que invocan al Señor en un pacto espiritual, no en un sistema nacional 

como el de Israel. Invocar al Señor “con corazón limpio” es posible solo por-

que Cristo ha provisto redención y el Espíritu purifica el corazón (cfr. He-

chos 15:9). Moisés no ofreció ni pudo producir esa condición. 

Cita de Restrepo: “Santiago dijo en Santiago 4:8: ‘Acercaos a Dios, y él se acer-

cará a vosotros. Pecadores, limpiad las manos; y vosotros los de doble ánimo, puri-

ficad vuestros corazones.’” 

Refutación: Este texto denuncia la hipocresía, pero lo hace en un contexto 

cristiano, donde los creyentes deben someterse a Dios y resistir al diablo (cfr. 

Santiago 4:7). Purificar el corazón aquí no significa cumplir ritos mosaicos, 

sino arrepentirse y humillarse delante del Señor Jesucristo. Santiago no está 

repitiendo a Moisés, sino aplicando la ética del Nuevo Pacto a cristianos ten-

tados a dividir su lealtad entre Dios y el mundo. 

Cita de Restrepo: “Hebreos 10:22 nos enseña: ‘Acerquémonos con corazón sincero, 

en plena certidumbre de fe, purificados los corazones de mala conciencia, y lavados 

los cuerpos con agua pura.’” 

Refutación: Este texto es prueba contundente contra la tesis de Restrepo. 

Hebreos 10 contrasta explícitamente el Antiguo Pacto con el Nuevo. El ac-

ceso a Dios con corazón sincero y conciencia purificada es posible “por la 

sangre de Jesucristo” (Hebreos 10:19), algo que Moisés jamás pudo ofrecer. 

Restrepo usa el texto como si validara su tesis de continuidad, pero el autor 

de Hebreos lo escribió precisamente para mostrar la superioridad del Nuevo 

Pacto sobre el Antiguo. 



53 
 

Cita de Restrepo: “La enseñanza de Jesús en el Sermón del Monte sobre la pureza 

de corazón no era nueva, más noble ni inalcanzable para los judíos de su época. 

Moisés había enseñado lo mismo. El Nuevo Pacto de Jesús enseñó a los cristianos lo 

mismo hoy en día, y todavía no es nuevo, ni demasiado noble ni demasiado elevado 

para nosotros (Cfr. Deuteronomio 30:11-14).” 

Refutación: Aquí Restrepo vuelve a caer en su error central. Moisés jamás 

prometió a los puros de corazón que verían a Dios; al contrario, bajo la Ley 

se decía: “No me verá hombre, y vivirá” (Éxodo 33:20). Jesús está inaugu-

rando algo que la Ley no podía dar, es decir, la comunión directa y final con 

Dios. Además, el uso que Restrepo hace de Deuteronomio 30:11-14 es inco-

rrecto, porque Pablo lo interpreta en Romanos 10:6-9 como cumplido en 

Cristo y en la palabra de fe que predicamos, no como un argumento de con-

tinuidad mosaica. Por tanto, Jesús no estaba repitiendo a Moisés, sino intro-

duciendo la promesa escatológica del Reino. 

Cita de Restrepo: “vs. 9 – Bienaventurados los pacificadores, porque ellos serán 

llamados hijos de Dios. Aquí Jesús enseñó que aquellos que produjeran paz en lugar 

de causar problemas tendrían el carácter de su padre celestial.” 

Refutación: La reducción que hace Restrepo es peligrosa. No basta decir que 

Jesús estaba aconsejando a los judíos a “no causar problemas.” Jesús prome-

tió que los pacificadores serían “llamados hijos de Dios.” Esa promesa es 

radicalmente nueva, porque bajo Moisés Israel era llamado “hijo primogé-

nito” de Dios en un sentido nacional (cfr. Éxodo 4:22), pero nadie recibía la 

filiación individual por producir paz. Solo en Cristo, el Hijo unigénito, se nos 

da el derecho de ser llamados hijos de Dios (cfr. Juan 1:12). Esta bienaventu-

ranza no es Moisés, sino Cristo ofreciendo la filiación divina a quienes refle-

jan el carácter del Padre. 

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “En griego la palabra es eiréné, y en 

hebreo shalom. En hebreo, paz no es nunca un estado negativo; nunca quiere decir 

exclusivamente la ausencia de guerra; siempre quiere decir todo lo que contribuye 

al bienestar supremo del hombre… En la Biblia, paz quiere decir no solamente libe-

ración de todos los problemas, sino disfrutar de todas las cosas buenas.” 

Refutación: Es cierto que shalom tiene un sentido amplio de bienestar. Pero 

Barclay, y Restrepo al seguirlo, desvían el énfasis. La paz de la que habla 



54 
 

Jesús no es solamente bienestar social ni ausencia de conflicto, sino la recon-

ciliación con Dios mediante Él (cfr. Romanos 5:1, “Justificados, pues, por la 

fe, tenemos paz para con Dios por medio de nuestro Señor Jesucristo”). Si no 

se entiende esto, se cae en un moralismo horizontal, como si ser pacificador 

fuera solo arreglar disputas humanas. Jesús promete más, a saber, que quie-

nes participan en la obra de reconciliación del evangelio reflejan a su Padre 

celestial. 

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “La bendición es para los que hacen la 

paz, no necesariamente para los que aman la paz… La paz que la Biblia llama 

bendita no viene de evadir las situaciones conflictivas, sino de arrostrarlas, tratarlas 

y conquistarlas.” 

Refutación: En parte es cierto, ser pacificador no es ser pasivo. Sin embargo, 

Barclay convierte la bienaventuranza en una especie de manual de resolu-

ción de conflictos humanos. Jesús no dijo, “bienaventurados los que resuel-

ven pleitos sociales,” sino “bienaventurados los pacificadores, porque ellos 

serán llamados hijos de Dios.” El pacificador en el Reino es aquel que, ha-

biendo recibido la paz de Dios en Cristo, actúa como agente de reconcilia-

ción. Así lo enseña Pablo en 2 Corintios 5:18-20, indicando que Dios nos dio 

el ministerio de la reconciliación. No se trata de diplomacia humana, sino de 

reflejar el carácter del Dios que reconcilia al mundo consigo mismo en Cristo. 

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “La versión Reina-Valera dice que los 

pacificadores serán llamados hijos de Dios… Esta bienaventuranza dice: Benditos los 

pacificadores porque realizarán una obra característica de Dios. El que hace la paz 

está involucrado en la misma obra que hace el Dios de paz.” 

Refutación: Aquí hay algo de verdad, pero otra vez falta lo esencial. Sí, el 

que hace la paz participa en la obra de Dios, pero la novedad del evangelio 

es que esa obra se fundamenta en la cruz. Colosenses 1:20 afirma que Cristo 

reconcilió todas las cosas “haciendo la paz mediante la sangre de su cruz.” 

Ningún texto de Moisés habla de pacificadores que reflejen a Dios como Pa-

dre, ni de paz por medio de sangre redentora. Esta bienaventuranza no re-

pite a Moisés; anuncia la filiación escatológica de quienes participan en la 

paz de Cristo. 



55 
 

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “Los rabinos judíos sostenían que la tarea 

suprema que una persona puede llevar a cabo es establecer relaciones correctas 

entre persona y persona. Eso era lo que Jesús quería decir.” 

Refutación: Reducir la bienaventuranza al nivel de la enseñanza rabínica es 

minimizar la voz de Cristo. Los rabinos podían hablar de armonía social, 

pero Jesús no está citando a los rabinos, sino proclamando la ética del Reino. 

El contexto del Sermón del Monte es teológico, no meramente social. Jesús 

promete a los pacificadores un título escatológico, diciendo, “serán llamados 

hijos de Dios.” Ese título trasciende cualquier comentario rabínico. 

Restrepo y Barclay convierten la séptima bienaventuranza en un consejo mo-

ral o en una repetición mosaica, pero ignoran su novedad radical, es decir, 

la promesa de ser llamados hijos de Dios. Bajo Moisés, Israel era colectiva-

mente “hijo” en sentido nacional. Bajo Cristo, cada pacificador que vive la 

paz del evangelio recibe filiación divina. La paz que Jesús bendice no es mera 

ausencia de guerra ni diplomacia social, sino la reconciliación con Dios y 

entre los hombres por medio de Cristo crucificado. Eso no es Moisés repe-

tido, sino Cristo revelando la plenitud del Reino. 

Cita de Restrepo: “Salomón escribió en Proverbios 12:20 – ‘Engaño hay en el co-

razón de los que piensan el mal; pero alegría en el de los que piensan el bien.’” 

Refutación: Este proverbio enseña un principio moral válido, pero no es lo 

mismo que la bienaventuranza de Mateo 5:9. El texto de Salomón habla de 

las intenciones del corazón, no de la promesa de ser llamados hijos de Dios. 

Restrepo confunde un consejo sapiencial con una promesa escatológica. Bajo 

el Antiguo Pacto, el énfasis era en conducta moral; en el Sermón del Monte, 

Cristo introduce el resultado eterno, es decir, filiación divina. 

Cita de Restrepo: “Salmo 34:14 – ‘Apártate del mal, y haz el bien; busca la paz, 

y síguela.’” 

Refutación: Este salmo exhorta a buscar la paz, pero nuevamente carece de 

la promesa que da Jesús. “Busca la paz” no es igual a “los pacificadores serán 

llamados hijos de Dios.” El salmista describe un deber; Cristo proclama una 

bienaventuranza con promesa del Reino. Restrepo confunde continuidad te-

mática (el valor de la paz) con identidad de pacto (la filiación divina). 



56 
 

Cita de Restrepo: “Salmo 37:37 – ‘Considera al íntegro, y mira al justo; porque 

hay un final dichoso para el hombre de paz.’” 

Refutación: Aquí el salmo habla de prosperidad final en la tierra para el 

hombre íntegro, en el marco del pacto nacional de Israel. Pero Jesús promete 

algo más alto, los pacificadores serán reconocidos como hijos de Dios. El “fi-

nal dichoso” de los salmos está condicionado a la permanencia en la tierra 

prometida; la promesa de Cristo se relaciona con la herencia eterna y la filia-

ción celestial. Son niveles distintos de promesa, y no pueden confundirse sin 

tergiversar la novedad del evangelio. 

Cita de Restrepo: “Jesús enseñó a los judíos lo mismo que el Antiguo Pacto. En el 

Sermón del Monte, Jesús enseñó a los judíos que eran todo menos pacificadores, 

exactamente lo que Moisés enseñó.” 

Refutación: Aquí está el error central. Moisés nunca enseñó que los pacifi-

cadores serían llamados hijos de Dios. Esa es una promesa nueva y exclusiva 

del evangelio. Restrepo iguala la denuncia de la violencia y el engaño en Is-

rael con la proclamación de Cristo, pero ignora el contraste. La Ley podía 

exhortar a la paz, pero no podía conceder filiación divina. Jesús no estaba 

“repitiendo Moisés,” sino inaugurando un Reino donde la paz caracteriza a 

los hijos de Dios. 

Cita de Restrepo: “El ataque de los enemigos judíos de Jesús incluyó: juicio hipócrita 

(Mateo 7:1-5, Mateo 23:14), acusaciones de amistad con los pecadores (Mateo 

9:10-12), y no guardar sus tradiciones (Mateo 9:14, 12:2, 15:1-9) …” [lista de 

ejemplos de oposición judía] 

Refutación: Toda esta lista describe la hostilidad de los líderes judíos contra 

Jesús, pero no prueba que Cristo enseñaba “lo mismo que Moisés.” Más bien, 

prueba lo contrario, la reacción violenta de los fariseos y escribas se debió a 

que Jesús desafiaba su sistema y enseñaba con autoridad distinta de la Ley 

(cfr. Mateo 7:28-29). Si Jesús solo hubiera repetido a Moisés, no habrían bus-

cado matarlo (cfr. Juan 5:18). El odio de los judíos hacia Cristo no demuestra 

identidad de mensaje, sino contraste radical entre la justicia del Reino y la 

justicia propia de Israel. 



57 
 

Cita de Restrepo: “En Marcos 9:50, Jesús dijo a los judíos: ‘Buena es la sal; mas si 

la sal se hace insípida, ¿con qué la sazonaréis? Tened sal en vosotros mismos; y tened 

paz los unos con los otros.’ Una vez más, Jesús enseñó a las mismas personas (israe-

litas) lo mismo que Moisés había enseñado.” 

Refutación: Es cierto que Jesús habló a judíos, pero eso no significa que en-

señaba lo mismo que Moisés. En Marcos 9:50, el Señor conecta la metáfora 

de la sal con la paz entre los discípulos, y en el mismo contexto advierte con-

tra escandalizar a los pequeños (Marcos 9:42). No hay un paralelo mosaico 

que asocie “tener sal en vosotros mismos” con “tener paz.” Moisés nunca 

habló así. Jesús utiliza la sal como símbolo de perseverancia y pureza interior 

en el discipulado. Pretender que es lo mismo que Moisés es forzar una se-

mejanza artificial. 

Cita de Restrepo: “La enseñanza del Nuevo Pacto. El Nuevo Pacto contiene el 

mismo tipo de enseñanza sobre los pacificadores. Por ejemplo, en Romanos 14:19, 

Pablo escribió: ‘Así que, sigamos lo que contribuye a la paz y a la mutua edificación.’ 

En Hebreos 12:14, tenemos: ‘Seguid la paz con todos, y la santidad, sin la cual nadie 

verá al Señor.’ Finalmente, leemos en Santiago 3:14-18…” 

Refutación: Estos textos no prueban que el Nuevo Pacto repite lo mismo que 

Moisés. Pablo exhorta a “seguir lo que contribuye a la paz y a la mutua edi-

ficación,” pero esto ocurre en el contexto de la iglesia, el cuerpo de Cristo, no 

en la nación de Israel. Hebreos 12:14 conecta la paz con la santidad como 

condición para ver al Señor, algo que va mucho más allá de cualquier ense-

ñanza mosaica. Moisés nunca dijo que la paz y la santidad eran el requisito 

para ver a Dios; al contrario, prohibió ver su rostro (cfr. Éxodo 33:20). San-

tiago 3:14-18 contrasta la sabiduría “terrenal, animal, diabólica” con la que 

“es de lo alto,” algo que Moisés tampoco formuló. Se trata de exhortaciones 

propias del Nuevo Pacto, no de simples repeticiones mosaicas. 

Cita de Restrepo: “Conclusión: Una vez más, la enseñanza de Jesús en esta biena-

venturanza, así como todas las bienaventuranzas, no es algo nuevo, más noble y 

menos alcanzable que lo que enseñó Moisés. Jesús les enseñó a los judíos lo mismo 

que Moisés les enseñó. No fue demasiado noble para ellos, y la misma enseñanza 

dirigida a los cristianos bajo el Nuevo Pacto tampoco es demasiado noble para 

nosotros (Cfr. Deuteronomio 30:11-14).” 



58 
 

Refutación: Esta conclusión repite el error ya señalado. Restrepo niega la 

novedad y superioridad del evangelio. El Sermón del Monte no puede redu-

cirse a Moisés, porque promete a los pacificadores ser llamados hijos de 

Dios, algo que la Ley jamás ofreció. En Cristo, la paz no es simple ausencia 

de conflicto, sino reconciliación con Dios por medio de la cruz (cfr. Colosen-

ses 1:20). Al aplicar Deuteronomio 30:11-14 como si Jesús solo estuviera “re-

pitiendo” a Moisés, Restrepo pasa por alto que Pablo usa ese texto en Roma-

nos 10:6-9 para hablar de la fe en Cristo y la confesión de su nombre. El con-

traste es evidente, Moisés anunciaba mandamientos; Jesús otorga filiación. 

El intento de Restrepo por nivelar la bienaventuranza de los pacificadores 

con Moisés fracasa. Ni Proverbios ni los Salmos ni los profetas prometieron 

que los pacificadores serían llamados hijos de Dios. Esa es la voz exclusiva 

del Hijo que revela al Padre. Lo que Moisés ordenaba externamente, Cristo 

lo transforma en promesa de filiación. Decir que es “lo mismo” es negar la 

gloria del Nuevo Pacto. 

Cita de Restrepo (con Tolle): “James Tolle da una buena explicación de por qué 

estos versículos están aquí: Estas bienaventuranzas (que están directamente sacadas 

de la ley mosaica) son contrarias a la sabiduría del mundo, provocando así la enemis-

tad y la oposición de los hombres malvados.” 

Refutación: Aquí está el primer error fundamental, afirmar que estas biena-

venturanzas están “directamente sacadas de la ley mosaica.” En ninguna 

parte de la Ley mosaica se encuentran estas promesas ni esta estructura de 

bienaventuranzas. Moisés exhortó a Israel a guardar la Ley y advirtió de 

maldiciones si no lo hacían (cfr. Deuteronomio 28), pero jamás pronunció 

bienaventuranzas por padecer persecución por causa de la justicia. Al con-

trario, en la Ley, la prosperidad en la tierra era la señal de bendición, no la 

persecución. Jesús introduce una novedad, el sufrimiento por causa de Él es 

bienaventuranza, y el galardón no es la permanencia en Canaán, sino el 

Reino de los cielos. Eso no lo enseñó Moisés, lo reveló Cristo. 

Cita de Restrepo (con Tolle): “La pobreza de espíritu va en contra del orgullo 

humano; el espíritu de duelo por las propias deficiencias… los pacificadores no pue-

den ser soportados por los persistentemente contenciosos y pendencieros. Así llegan 

a ser perseguidos los poseedores de justicia.” 



59 
 

Refutación: El análisis psicológico puede tener cierto valor, pero confunde 

la raíz del asunto. Jesús no solo dice que el mundo persigue la justicia en 

general, sino que en el versículo 11 especifica: “Bienaventurados sois cuando 

por mi causa os vituperen.” La causa de la persecución no es solo la virtud 

moral, sino la adhesión a Cristo. Moisés nunca habló de persecución “por 

causa de mí,” porque Moisés no era el objeto de fe y devoción. En cambio, 

Jesús se coloca a sí mismo como centro y razón del vituperio, algo comple-

tamente nuevo y escandaloso para cualquier judío. La persecución por causa 

de Cristo es, en sí misma, prueba de la superioridad del Nuevo Pacto. 

Cita de Restrepo: “Estos héroes de la fe eran todos judíos. El Antiguo Testamento 

y las vidas de los santos del Antiguo Pacto testificaron que si tenías el carácter que 

Moisés deseaba, y que se describe en las Bienaventuranzas, ¡podrías esperar ser 

perseguido por ello!” 

Refutación: Aquí hay una confusión grave. Hebreos 11 no dice que aquellos 

héroes de la fe sufrieron persecución “porque Moisés lo enseñó en la Ley,” 

sino porque caminaron por fe, muchas veces más allá de la misma Ley. De 

hecho, el texto concluye que “no recibieron lo prometido, proveyendo Dios 

alguna cosa mejor para nosotros” (Hebreos 11:39-40). ¿Cuál es esa “cosa me-

jor”? No es la repetición del Antiguo Pacto, sino la perfección del Nuevo en 

Cristo. Restrepo invierte el argumento del autor de Hebreos, pues el texto 

está diseñado para mostrar la insuficiencia del Antiguo Pacto y la necesidad 

de Cristo, no para equiparar las bienaventuranzas con Moisés. 

Cita de Restrepo: “La vida de Daniel lo muestra en Daniel 3:20: ‘Y mandó [Nabu-

codonosor] a hombres muy vigorosos que tenía en su ejército, que atasen a Sadrac, 

Mesac y Abed-nego, para echarlos en el horno de fuego ardiendo.’” 

Refutación: Este ejemplo es válido como ilustración de fe en medio de per-

secución, pero no prueba la tesis de Restrepo. Nabucodonosor no persiguió 

a estos jóvenes “por causa de Moisés,” sino por su fidelidad a Dios en un 

contexto babilónico. La persecución no fue producto de obedecer la Ley mo-

saica en sí, sino de la lealtad exclusiva a Dios frente a la idolatría. Jesús, en 

Mateo 5:10-12, no está meramente recordando que “los justos siempre su-

fren.” Él añade una novedad, diciendo que los perseguidos “por causa de 



60 
 

mí” son bienaventurados, porque de ellos es el Reino de los cielos. Moisés 

jamás puso su persona como causa de persecución, Jesús sí. 

Cita de Restrepo: “Como ocurre con la vida de Ester en Ester 3:13: ‘Fueron envia-

das cartas por medio de correos a todas las provincias del rey, con la orden de 

destruir, matar y exterminar a todos los judíos, jóvenes y ancianos, niños y mujeres, 

en un mismo día…’” 

Refutación: La persecución narrada en Ester no tiene relación directa con las 

bienaventuranzas. Fue un decreto genocida contra los judíos como pueblo, 

no contra individuos que vivieran “pobreza de espíritu” o “pureza de cora-

zón.” Usar Ester para sostener que las bienaventuranzas “ya estaban en Moi-

sés” es un salto ilegítimo. La persecución de Ester fue étnica y política, mien-

tras que la bienaventuranza de Mateo 5:10-12 se centra en persecución por 

causa de la justicia y, más aún, por causa de Cristo. La diferencia es esencial. 

Cita de Restrepo: “¡Los judíos podían esperar persecución y sufrimiento porque no 

adorarían a los ídolos persas! Por lo tanto, en el Sermón del Monte, la enseñanza de 

Jesús sobre la persecución fue la misma que la contenida en el Antiguo Pacto.” 

Refutación: Este razonamiento es erróneo por dos razones fundamentales. 

Primero, la persecución de los judíos bajo imperios como el persa o el babi-

lonio no fue el resultado de obedecer las bienaventuranzas, ni una enseñanza 

directa de Moisés. Fue una consecuencia histórica de su identidad como pue-

blo y de su fidelidad básica a Jehová frente a la idolatría. Segundo, en Mateo 

5:10–12 la persecución no es simplemente “por negarse a adorar ídolos,” sino 

“por causa de la justicia” y, de manera más específica en el versículo 11, “por 

mi causa.” Aquí radica la novedad radical, Jesús se coloca a sí mismo como 

el motivo central de la persecución. Moisés nunca dijo: “bienaventurados 

sois cuando por mi causa os persigan.” Esta diferencia es determinante y 

muestra que Cristo no está repitiendo a Moisés, sino revelando algo más alto. 

Cita de Restrepo: “Asimismo, en Juan 15:18-20, Jesús enseñó a sus apóstoles judíos 

lo mismo: ‘Si el mundo os aborrece, sabed que a mí me ha aborrecido antes que a 

vosotros… Si a mí me han perseguido, también a vosotros os perseguirán…’” 

Refutación: Este pasaje de Juan 15 no demuestra identidad con Moisés, sino 

lo contrario. Jesús fundamenta la persecución en el odio del mundo hacia Él. 



61 
 

Jesús dice, “sabed que a mí me ha aborrecido antes que a vosotros.” Esto es 

algo que nunca se dijo de Moisés. El rechazo a Moisés era en última instancia 

rechazo a la Ley de Dios, pero el rechazo a Cristo es odio directo contra el 

Hijo de Dios, el Verbo hecho carne (cfr. Juan 1:14). Además, Jesús recalca que 

sus discípulos no son del mundo porque Él los escogió del mundo, otra ver-

dad inexistente bajo el Antiguo Pacto. La elección en Cristo, la identificación 

con Él y la participación en su sufrimiento son categorías del Nuevo Pacto, 

no meras repeticiones de Moisés. 

Restrepo iguala indebidamente la persecución sufrida por judíos bajo los im-

perios antiguos con la persecución bienaventurada de la que habla Cristo. 

Pero la diferencia es radical, en Moisés, la persecución fue una circunstancia 

histórica; en Cristo, es una marca de identidad del Reino y una participación 

en los sufrimientos del Hijo. Decir que “Jesús enseñó lo mismo que Moisés” 

es confundir sombra con realidad, historia con promesa, y oposición política 

con persecución por causa de Cristo. 

Cita de Restrepo: “El Nuevo Pacto contiene el mismo tipo de enseñanza sobre los 

pacificadores [perseguidos]. Por ejemplo, en Romanos 14:19… Hebreos 10:32-35… 

1 Tesalonicenses 2:14-16… 2 Timoteo 3:12… 1 Corintios 4:10-13… Hechos 5:41… 

2 Corintios 11:23-27… Filipenses 1:28-29… Santiago 5:10… 2 Corintios 1:7… Ro-

manos 8:16-18… 2 Corintios 4:16-17… 1 Pedro 1:6-7.” 

Refutación: Restrepo acumula un impresionante catálogo de textos del 

Nuevo Testamento, pero lo usa para la conclusión equivocada, es decir, que 

la persecución enseñada por Jesús “es lo mismo que Moisés.” La verdad es 

exactamente la contraria. Todos estos pasajes muestran que la persecución 

es característica del discipulado cristiano, y que el padecimiento por Cristo 

es inseparable de la gloria venidera. Pablo, Pedro y Santiago no están repi-

tiendo a Moisés, sino desarrollando lo que Cristo mismo prometió: “Biena-

venturados sois cuando por mi causa os vituperen” (Mateo 5:11). 

Moisés nunca enseñó a Israel que su fidelidad produciría rechazo universal 

ni que debían gozarse en medio de la persecución. Al contrario, la Ley pro-

metía bendición terrenal, paz y permanencia en la tierra como recompensa 

de la obediencia (cfr. Deuteronomio 28:1-14). Las maldiciones y sufrimientos 



62 
 

eran señal de desobediencia, no de fidelidad. Jesús revierte esa lógica: el su-

frimiento por causa de Él es una señal de bienaventuranza. 

Cita de Restrepo (con Tolle): “Tolle dijo… Ser perseguido por causa de Cristo es 

ciertamente ser felicitado como un verdadero cristiano y, por lo tanto, motivo de 

regocijo.” 

Refutación: Aquí Tolle acierta en algo que Restrepo no quiere ver, que la 

persecución del cristiano es “por causa de Cristo.” Ese detalle cambia todo. 

El sufrimiento que glorifica a Dios en el Nuevo Testamento no es genérico, 

ni político, ni étnico, sino específico, pues está ligado a la confesión y fideli-

dad a Cristo. Eso no lo enseñó Moisés ni pudo enseñarlo. La diferencia no es 

de grado, sino de naturaleza. Moisés habló de tierra, Cristo habló del cielo. 

Moisés habló de bendición material por obedecer, Cristo habló de gloria 

eterna por sufrir. 

Cita de Restrepo: “De esta manera, Santiago escribió… tomad como ejemplo de 

aflicción y de paciencia a los profetas…” 

Refutación: Santiago mismo marca la diferencia. Los profetas fueron un 

ejemplo de sufrimiento, pero ahora los cristianos padecen “en Cristo Jesús” 

(cfr. 1 Tesalonicenses 2:14; 2 Timoteo 3:12). No es “lo mismo,” es un paralelo 

usado como comparación. El Antiguo Pacto daba ejemplos de sufrimiento; 

el Nuevo Pacto da el sentido definitivo, participar en los padecimientos de 

Cristo. 

Cita de Restrepo: “Romanos 8:16-18… si hijos, también herederos; herederos de 

Dios y coherederos con Cristo, si es que padecemos juntamente con él, para que 

juntamente con él seamos glorificados.” 

Refutación: Este pasaje destruye la tesis de Restrepo. Aquí Pablo enseña que 

el sufrimiento en Cristo es señal de filiación, pues “si hijos, también herede-

ros… si es que padecemos juntamente con él.” Esta conexión entre padecer 

y ser hijos de Dios jamás fue dada por Moisés. Restrepo cita el texto, pero no 

reconoce que contradice su argumento. La bienaventuranza de los persegui-

dos es nueva porque conecta el sufrimiento con la filiación y la herencia 

eterna en Cristo. 



63 
 

Cita de Restrepo: “Conclusión. Una vez más, la enseñanza de Jesús en esta sección 

no es más nueva, más novedosa ni alcanzable que la enseñanza del Antiguo Pacto. 

Del mismo modo, ¡tampoco lo es su enseñanza a los cristianos en el Nuevo Pacto! (Cfr. 

Deuteronomio 30:11-14).” 

Refutación: Esta conclusión repite el error constante de Restrepo, que es el 

de igualar lo que Cristo enseñó con lo que Moisés enseñó. Pero la bienaven-

turanza de Mateo 5:10-12 se distingue del Antiguo Pacto en al menos tres 

aspectos decisivos. 

Primero, la causa. Moisés nunca enseñó que el pueblo sería bienaventurado 

por padecer persecución “por causa de mí.” Jesús, en cambio, se presenta 

como la razón del vituperio: “Bienaventurados sois cuando por mi causa os 

vituperen” (Mateo 5:11). Esto es radicalmente nuevo y afirma la autoridad 

divina de Cristo. 

Segundo, la recompensa. Moisés prometió permanencia en la tierra y pros-

peridad material como señal de bendición (Deuteronomio 28:1-14). Jesús 

promete “vuestro galardón es grande en los cielos” (Mateo 5:12). La diferen-

cia no es de grado, sino de naturaleza, pues Moisés se enfocó en lo terrenal 

y temporal, Jesús en lo celestial y eterno. 

Tercero, la filiación. Bajo el Antiguo Pacto, Israel era hijo en sentido nacional 

(cfr. Éxodo 4:22), pero el sufrimiento no acreditaba filiación. Bajo el Nuevo 

Pacto, el padecimiento en Cristo confirma que somos hijos y coherederos 

(cfr. Romanos 8:17). Eso jamás lo enseñó Moisés. 

Deuteronomio 30:11-14, citado por Restrepo, no justifica su conclusión. Ya 

hemos indicado que Pablo mismo reinterpreta ese texto en Romanos 10:6-9 

para aplicarlo a la palabra de fe en Cristo, no a la supuesta continuidad con 

Moisés. Es precisamente la encarnación del Verbo y la confesión de Jesús 

como Señor lo que cumple esas palabras, no la Ley mosaica. 

Cita de Restrepo: “La sal y la luz son símbolos de influencia. Aunque muchos usan 

estos versículos para decir que los cristianos deben ser influyentes, Jesús estaba en-

señando a los israelitas en esta ocasión. Luego vemos que les enseñó exactamente lo 

que Dios les había enseñado en el Antiguo Pacto.” 



64 
 

Refutación: Es cierto que Jesús se dirigía a israelitas, pero reducir su ense-

ñanza a un simple eco de Moisés es tergiversar el texto. Jesús dice: “vosotros 

sois la sal de la tierra… vosotros sois la luz del mundo” (Mateo 5:13-14). Israel 

había sido llamado a ser testigo entre las naciones (cfr. Isaías 43:10), pero 

jamás se les dijo que ellos, como individuos, eran la luz del mundo. Esa ex-

presión es única de Jesús, y Él mismo la aplica a sí mismo en Juan 8:12: “Yo 

soy la luz del mundo.” El hecho de que Jesús atribuya esa identidad a sus dis-

cípulos muestra que está inaugurando algo nuevo, su pueblo participa de su 

propia identidad mesiánica. No es Moisés, es Cristo compartiendo su luz. 

Cita de Restrepo: “La enseñanza del Antiguo Pacto: Isaías 43:10… Deuteronomio 

4:5-6… Ezequiel 5:5-8… Malaquías 3:12.” 

Refutación: Todos esos textos muestran la vocación de Israel como nación 

testigo, pero no equivalen a lo que Jesús dice. Isaías 43:10 llama a Israel “mis 

testigos,” no “la luz del mundo.” Deuteronomio 4:6 habla de la sabiduría de 

Israel delante de los pueblos, pero esa sabiduría consistía en estatutos y de-

cretos, no en ser sal que preserva ni luz que alumbra. Ezequiel 5 denuncia la 

traición de Jerusalén, pero no les da la identidad de “sal” ni de “luz.” Mala-

quías 3:12 habla de bendición agrícola y reputación internacional, nada se-

mejante a la declaración mesiánica de Cristo. Restrepo confunde semejanza 

temática (influencia de Israel en las naciones) con identidad doctrinal. 

Cita de Restrepo: “Jesús enseñó a los judíos, que eran cualquier cosa menos sal y 

luz, exactamente lo que Moisés enseñó acerca de ser un buen ejemplo e influencia 

para los demás.” 

Refutación: Decir que Jesús enseñó “exactamente lo que Moisés enseñó” es 

negar la fuerza del texto. Moisés mandó obedecer estatutos; Jesús otorga 

identidad: “Vosotros sois.” Esto no es un mandato condicional, sino una de-

claración ontológica del Reino. Además, la finalidad no es la misma, pues 

Moisés esperaba que las naciones dijeran “qué pueblo sabio y entendido” 

(Deuteronomio 4:6); Jesús espera que los hombres vean las buenas obras y 

glorifiquen al “Padre que está en los cielos” (Mateo 5:16). Aquí hay una re-

velación de filiación divina, no de sabiduría nacional. Moisés no habló de 

“vuestro Padre” en ese sentido íntimo y universal; Jesús sí. 



65 
 

Cita de Restrepo: “La enseñanza del Nuevo Pacto… Filipenses 2:14-15… Tito 2:7-

8… 1 Timoteo 4:12… Efesios 5:8.” 

Refutación: Estos textos ciertamente muestran que la metáfora de luz se 

aplica a los cristianos. Pero, ¿prueba esto que es “lo mismo que Moisés”? Al 

contrario, confirma la continuidad de la enseñanza de Jesús con sus apósto-

les. Pablo no cita a Moisés para decir “andad como hijos de luz,” sino que 

afirma una nueva identidad, “ahora sois luz en el Señor” (Efesios 5:8). Esa 

frase no tiene paralelo en el Antiguo Pacto. No somos simplemente “un pue-

blo sabio,” sino “hijos de Dios sin mancha en medio de una generación per-

versa” (Filipenses 2:15). Restrepo cita los textos, pero no reconoce que ellos 

contradicen su tesis de continuidad mosaica. 

Cita de Restrepo: “Conclusión: Obviamente, Jesús enseñando a los judíos a ser sal 

y luz no era nuevo, más noble, ni demasiado elevado ni inalcanzable (Cfr. Deutero-

nomio 30:11-14). Tampoco esta enseñanza similar a nosotros en el Nuevo Pacto pide 

demasiado a los cristianos.” 

Refutación: Decir que no era nuevo es negar el contexto. Moisés jamás dijo 

“vosotros sois la luz del mundo.” Jesús habla con autoridad mesiánica, vin-

culando a sus discípulos con la misión universal de Dios en Cristo. Además, 

Restrepo de nuevo cita Deuteronomio 30:11-14 de manera inapropiada. Pa-

blo lo aplica en Romanos 10:6-9 a la confesión de fe en Cristo, no a la repeti-

ción de la Ley. La verdadera novedad de Mateo 5:13-16 es que los seguidores 

de Jesús reflejan la gloria de su Padre, no simplemente la sabiduría de Moi-

sés. 

Cita de Restrepo: “En contraste con muchos de su tiempo que pensaron que Jesús 

apareció en escena y comenzó a desmantelar la ley mosaica, derribarla y destruirla, 

Jesús insistió en que no era para eso. La palabra destruir significa ‘derribar, destruir 

por completo’… Jesús no le hizo a la ley lo que dijo que le haría al templo, es decir, 

destruirlo. Más bien, vivió de acuerdo con la ley, la enseñó y exhortó a otros a hacer 

lo mismo. Ésta es la idea central de esta sección del Sermón del Monte.” 

Refutación: Aquí Restrepo comete una confusión muy seria. Él iguala cum-

plir con seguir observando y enseñar a guardar la Ley de Moisés. Pero el texto 

mismo de Mateo 5:17 usa una distinción clara. El texto dice: “No penséis que 

he venido para abrogar (καταλῦσαι), sino para cumplir (πληρῶσαι).” Cumplir 



66 
 

no significa simplemente “obedecer” o “mantener vigente,” sino llevar a su 

propósito completo, a su meta. En Mateo, la palabra cumplir se usa consis-

tentemente para referirse al cumplimiento mesiánico de las Escrituras (cfr. 

Mateo 1:22; 2:15; 2:17; 2:23; 4:14). Jesús no está diciendo que vino a dejar la 

Ley como estaba, sino a llevarla a su consumación en Él mismo. 

Si Restrepo tuviera razón, el Nuevo Testamento sería contradictorio. Pablo 

enseña que “Cristo es el fin (τέλος) de la ley para justicia a todo aquel que 

cree” (Romanos 10:4). Hebreos dice que “cambiado el sacerdocio, necesario 

es que haya también cambio de ley” (Hebreos 7:12). Gálatas 3:24-25 afirma 

que la Ley fue ayo para llevarnos a Cristo, pero que “venida la fe, ya no es-

tamos bajo ayo.” Decir que Jesús enseñó a sus discípulos a “seguir guar-

dando la Ley de Moisés” desconoce todo este testimonio. 

Además, cuando Jesús dice en Mateo 5:18 que ni una jota ni una tilde pasará 

“hasta que todo se haya cumplido,” está anticipando precisamente que la 

Ley llegaría a su consumación en Él. La cruz fue ese cumplimiento (cfr. Juan 

19:30: “Consumado es”). No se trata de perpetuar la Ley mosaica, sino de 

mostrar que no puede ser anulada a capricho humano, dado que debía cum-

plirse en Cristo. 

Por otro lado, Restrepo omite la fuerza del versículo 20: “si vuestra justicia 

no fuere mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de 

los cielos.” Moisés nunca dijo que la entrada al Reino de los cielos dependía 

de superar la justicia de los fariseos. Jesús eleva la vara a un nivel imposible 

de alcanzar sin el nuevo nacimiento. Está preparando el terreno para mostrar 

que Él es la justicia del Reino (cfr. Mateo 5:21ss). 

Cita de Restrepo: “Cuando Jesús enseñó la estricta obediencia a la Ley de Moisés, 

enseñó exactamente lo que enseñaba el Antiguo Pacto. Por ejemplo, en Deuterono-

mio 4:2, Moisés dijo: ‘No añadiréis a la palabra que yo os mando, ni disminuiréis de 

ella, para que guardéis los mandamientos de Jehová vuestro Dios que yo os ordeno.’ 

De igual manera, en Proverbios 30:6, Salomón escribió: ‘No añadas a sus palabras, 

para que no te reprenda, y seas hallado mentiroso.’” 

Refutación: El error aquí está en confundir dos contextos diferentes. Deute-

ronomio 4:2 y Proverbios 30:6 se refieren a la inviolabilidad de la palabra de 

Dios en su momento histórico. Israel no podía alterar la Ley que había 



67 
 

recibido. Pero Jesús en Mateo 5:17-20 no se limita a repetir esa advertencia; 

Él habla de la consumación de la Ley y de los profetas en sí mismo. La dife-

rencia es esencial, pues Moisés prohibió añadir o quitar porque la revelación 

no estaba completa; Jesús habla como el cumplimiento final de la revelación, 

porque Él mismo es la Palabra encarnada (cfr. Juan 1:14). 

Cita de Restrepo: “Por lo tanto, cuando Jesús dijo que cualquiera que quebrantara 

el menor precepto de la Ley de Moisés y enseñara a otros a hacer lo mismo, era el 

más pequeño en el reino de los cielos, enseñó exactamente como Moisés. Se lo enseñó 

a las mismas personas. Si en el Sermón del Monte Jesús contradijo a Moisés, también 

se contradijo a sí mismo.” 

Refutación: Aquí Restrepo malinterpreta por completo la intención de Jesús. 

Cuando el Señor dice que nadie debe quebrantar ni el menor mandamiento 

hasta que todo se cumpla, no está estableciendo la vigencia perpetua de Moi-

sés, sino afirmando que la Ley tiene una integridad que solo Él podía consu-

mar. De hecho, después de su muerte y resurrección, Pablo enseña explíci-

tamente que Cristo “abolió en su carne las enemistades, la ley de los manda-

mientos expresados en ordenanzas” (Efesios 2:15), y Hebreos 8:13 declara 

que el antiguo pacto “ha dado por viejo” y “está próximo a desaparecer.” 

Jesús no se contradice al superar a Moisés, porque Él es mayor que Moisés 

(cfr. Hebreos 3:3). La contradicción está en la tesis de Restrepo, pues si Jesús 

solo enseñó lo mismo que Moisés, ¿por qué los escribas y fariseos se escan-

dalizaron? ¿Por qué lo acusaron de hablar contra la Ley (cfr. Juan 5:18; He-

chos 6:13-14)? Claramente, los oyentes percibieron que Jesús hablaba con 

una autoridad superior, no como quien meramente repite a Moisés. 

Cita de Restrepo: “Por supuesto, no existe ninguna enseñanza como esta en el 

Nuevo Pacto. No nos atrevemos a enseñar ‘De manera que cualquiera que quebrante 

uno de estos mandamientos muy pequeños (de la ley de Moisés), y así enseñe a los 

hombres, muy pequeño será llamado en el reino de los cielos’, a los hombres ahora, 

ya sean judíos o griegos.” 

Refutación: Este argumento es contradice a sí mismo. Restrepo reconoce que 

no puede enseñar hoy lo que Jesús enseñó en Mateo 5:19, pero de inmediato 

afirma que Jesús “no enseñó nada nuevo.” Si las palabras del Señor no se 

aplican a cristianos, ¿cómo puede ser “lo mismo que Moisés”? Jesús no 



68 
 

estaba legislando de nuevo a Israel para que volviera a Moisés, sino mos-

trando que la Ley no podía cumplirse en su propósito hasta que Él la llevara 

a su plenitud. Por eso Pablo enseña que “estas cosas… fueron escritas para 

nuestra enseñanza” (Romanos 15:4), y que toda Escritura es útil para instruir 

en justicia (cfr. 2 Timoteo 3:16). Descartar las palabras de Cristo como irrele-

vantes para los cristianos es peor que judaizar, es negar la autoridad misma 

del Hijo. 

Cita de Restrepo: “La enseñanza de Jesús en Mateo 5:17-20 se limitó estrictamente 

a los judíos, al igual que Deuteronomio 4:2 y Proverbios 30:6.” 

Refutación: Si fuese así, el evangelista Mateo, que escribe su evangelio para 

una comunidad cristiana, estaría incluyendo un pasaje “que no debemos en-

señar a los cristianos.” ¿No es absurdo? La misma estructura del evangelio 

demuestra lo contrario. Mateo 28:19-20 cierra con el mandato de enseñar “to-

das las cosas que os he mandado.” Entre esas cosas está Mateo 5. No se 

puede relegar el Sermón del Monte a una sección exclusiva para judíos sin 

quitarle autoridad a Cristo. 

Cita de Restrepo: “Esta es una sección del Sermón del Monte que se aplicó exclu-

sivamente a los israelitas y enseñó algunas cosas que no debemos enseñar a los 

cristianos. Sin embargo, Jesús enseñó a los israelitas exactamente como lo hizo Moi-

sés: nada nuevo, nada más noble, nada inalcanzable (Cfr. Deuteronomio 30:11-14). 

Los judíos podían guardar la ley. Simplemente no lo hicieron.” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en dos errores graves. Primero, decir que 

“los judíos podían guardar la ley” contradice lo que Pablo enseña: “por las 

obras de la ley ningún ser humano será justificado delante de él” (Romanos 

3:20). La Ley revelaba el pecado, no capacitaba para la justicia (cfr. Gálatas 

3:21-22). Segundo, decir que “Jesús no enseñó nada nuevo” ignora lo que 

sigue en Mateo 5:21-48. Cuando Jesús dice seis veces: “Oísteis que fue di-

cho… pero yo os digo,” no está repitiendo, está revelando autoridad supe-

rior. Moisés dijo “no matarás”; Jesús llega al corazón y condena la ira injusta. 

Moisés dijo “no cometerás adulterio”; Jesús extiende el mandamiento a la 

lujuria del corazón. Moisés permitió el divorcio con carta; Jesús lo restringe 

radicalmente. Moisés habló de “ojo por ojo”; Jesús enseñó a no resistir al 



69 
 

malo. Moisés ordenó amar al prójimo; Jesús añade amar al enemigo. Todo 

esto no es “lo mismo,” sino cumplimiento superior en Cristo. 

Cita de Restrepo: “Oísteis que fue dicho… pero yo os digo. Ahora comenzamos 

una sección del Sermón del Monte, donde seis veces Jesús hizo un contraste entre 

algo que habían escuchado y lo que Jesús dijo. Como se sugiere en la introducción… 

muchos toman estas normas como un contraste entre la Ley de Moisés y la Ley de 

Cristo. Sin embargo, veremos en esta sección que Jesús no contrastó el Nuevo Pacto 

con el Pacto Mosaico. ¡Él contrastó lo que los judíos habían hecho del Pacto Mosaico 

con Moisés! Así, en cada una de estas seis declaraciones, Jesús enseñó de nuevo 

exactamente lo que enseñó Moisés; a la misma gente!” 

Refutación: Este es el núcleo de su tesis, pero es insostenible. Jesús no dice: 

“habéis malinterpretado a Moisés,” sino “oísteis que fue dicho… pero yo os 

digo.” El contraste no es solo con las tradiciones rabínicas, sino con lo que 

“fue dicho” en la Ley misma. Ejemplo claro en Mateo 5:31, Jesús cita literal-

mente Deuteronomio 24:1, y no dice que está mal interpretado, sino que 

eleva la norma por encima de Moisés: “pero yo os digo que el que repudia a 

su mujer… comete adulterio.” Allí Jesús contradice la permisividad mosaica, 

porque Moisés permitió algo “por la dureza de vuestro corazón” (Mateo 

19:8), mientras que Jesús restaura el ideal de la creación. Este no es Moisés 

repitiéndose, sino el Hijo revelando la voluntad definitiva de Dios. 

Cita de Restrepo: “A veces, como mostró Jesús en este primer caso (Mateo 5:21-

26), los judíos simplemente simplificaron demasiado lo que Moisés enseñó. Segura-

mente, Moisés enseñó ‘no matarás’, pero eso no es casi todo lo que Moisés enseñó 

acerca de las relaciones con los hermanos… Así, Jesús enfatizó la enseñanza adicio-

nal de Moisés, que los judíos de su época descuidaron mucho.” 

Refutación: Aquí Restrepo comete un error de raíz, al suponer que Jesús en 

Mateo 5:21-26 no hace más que “expandir” o “recordar” lo que ya había di-

cho Moisés. Pero el texto muestra otra cosa. Jesús introduce el contraste con 

una fórmula solemne: “Oísteis que fue dicho a los antiguos… pero yo os digo.” La 

expresión “a los antiguos” no se refiere solamente a tradiciones rabínicas, 

sino al propio mandamiento mosaico (cfr. Éxodo 20:13; Deuteronomio 5:17). 

Cristo cita el mandamiento “no matarás” y luego establece su propia autori-

dad al ir más allá, al condenar la ira injusta y las palabras de desprecio. 



70 
 

Moisés nunca legisló contra la ira interior ni contra decir “necio.” La Ley 

castigaba actos externos, no pensamientos ni intenciones. La novedad de 

Cristo es llevar la exigencia al corazón mismo del hombre. Eso no es “lo 

mismo que Moisés,” ni “una enseñanza adicional de Moisés,” sino un con-

traste radical, pues la justicia del Reino es superior y más profunda que la 

justicia mosaica. De ahí la advertencia de Mateo 5:20: “si vuestra justicia no 

fuere mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los 

cielos.” 

Además, la comparación que hace Restrepo con una familia sin asesinatos 

pero con odio muestra su error. Moisés podía regular la conducta externa; 

Jesús exige pureza interna. Moisés nunca dijo que quien se enoje con su her-

mano “será culpable de juicio” (Mateo 5:22). Esa es la voz exclusiva de 

Cristo. 

Cita de Restrepo: “Lo mismo ocurre con la sección sobre adulterio versus lujuria 

(Mateo 5:27-30). Decir que uno no había cometido adulterio no significaba que 

agradaba a Dios en el ámbito sexual. Incluso Moisés enseñó que había otros pecados 

sexuales que uno podía violar fácilmente y aún así no ser un adúltero. Jesús enseñó 

exactamente como Moisés a los israelitas de su época.” 

Refutación: Aquí se ignora lo radical del dicho de Jesús. Moisés legisló con-

tra actos externos, tales como adulterio, fornicación, incesto y bestialidad. 

Nunca condenó la mera “mirada para codiciar” como equivalente al adulte-

rio. Jesús sí lo hace: “cualquiera que mira a una mujer para codiciarla, ya 

adulteró con ella en su corazón” (Mateo 5:28). Esa sentencia no se encuentra 

en la Ley de Moisés ni en sus extensiones. La novedad no es que existían 

“otros pecados sexuales,” sino que el mismo deseo interior, antes de cual-

quier acto, ya constituye adulterio delante de Dios. Jesús está llevando la 

exigencia a la raíz del pecado: el corazón. Esa no es “enseñanza adicional de 

Moisés,” sino cumplimiento superior en Cristo. 

Cita de Restrepo: “Asimismo, los judíos de la época de Jesús pensaban que la parte 

fundamental del divorcio era el acta de divorcio. En Mateo 5:31-32, Jesús enseñó 

exactamente como Moisés sobre este tema y expuso la laxitud de las actitudes judías 

hacia el divorcio en su época.” 



71 
 

Refutación: Esto es directamente falso. Mateo 5:31-32 y Mateo 19:8 dejan 

claro que Jesús contradijo la permisividad mosaica. Moisés permitió dar 

carta de divorcio por la dureza de corazón; Jesús dice: “pero yo os digo que 

el que repudia a su mujer, a no ser por causa de fornicación, hace que ella 

adultere.” Moisés reguló el divorcio; Jesús lo restringió a una sola causa. 

Moisés lo permitió; Jesús lo declara ilícito en la mayoría de los casos. ¿Cómo 

puede decir Restrepo que “Jesús enseñó exactamente como Moisés”? Jesús 

mismo dice lo contrario en Mateo 19:8: “por la dureza de vuestro corazón 

Moisés os permitió… mas al principio no fue así.” La enseñanza de Cristo 

restaura el ideal de Génesis, no repite la concesión mosaica. 

Cita de Restrepo: “Cuando Jesús trató con los juramentos (Mateo 5:33-37), no con-

trastó su enseñanza del Nuevo Pacto con respecto a los juramentos con Moisés. Él 

contrastó la enseñanza de Moisés con la actitud relajada que los judíos de su época 

habían desarrollado hacia los juramentos. Le enseñó a las mismas personas que en-

señaba lo mismo que Moisés enseñó.” 

Refutación: Otra vez se niega lo evidente. Moisés reguló los juramentos he-

chos en nombre de Dios (cfr. Levítico 19:12; Deuteronomio 23:21-23). Jesús 

no dice: “hacedlos bien,” sino: “no juréis en ninguna manera” (Mateo 5:34). 

Ese “no juréis en ninguna manera” no es recordatorio de Moisés, sino prohi-

bición nueva que supera el Antiguo Pacto. Santiago 5:12 confirma la nove-

dad: “sobre todo… no juréis.” No se trata de “corregir la actitud relajada,” 

sino de establecer un estándar radical: el cristiano debe hablar con tanta ve-

racidad que no necesita juramentos. 

Cita de Restrepo: “Lo mismo ocurre con la venganza (Mateo 5:38-42) y el amor a 

los enemigos (Mateo 5:43-48). Sin embargo, en el caso del amor a los enemigos, 

Jesús denunció a los judíos por hacer algo que Moisés nunca dijo: ‘Odia a tus enemi-

gos.’” 

Refutación: Aquí Restrepo intenta salvar su tesis, admitiendo que Moisés 

nunca dijo “odiarás a tu enemigo.” Pero no advierte que el contraste de Ma-

teo 5:38-42 sí es con lo que Moisés dijo: “ojo por ojo y diente por diente” (cfr. 

Éxodo 21:24; Levítico 24:20; Deuteronomio 19:21). Moisés autorizó la repre-

salia proporcional; Jesús la reemplaza por la no-resistencia: “no resistáis al 

que es malo.” Eso no es “enseñar exactamente como Moisés,” es lo opuesto. 



72 
 

Lo mismo con el amor: Moisés mandó amar al prójimo, pero no incluyó al 

enemigo (Levítico 19:18). Jesús sí lo hace: “amad a vuestros enemigos.” La 

novedad aquí es imposible de negar. 

Cita de Restrepo: “Jesús mostró que simplemente el mero hecho de no matar no 

significa que estás tratando correctamente con tu prójimo. Es posible que uno no mate 

a alguien, pero aún así puede tener actitudes despreciables hacia su prójimo que lo 

hacen muy desagradable para Dios. La enseñanza del Antiguo Pacto: La ley mosaica 

enseñó lo mismo. Por ejemplo, en Levítico 19:17, Moisés enseñó: ‘No aborrecerás a 

tu hermano en tu corazón; razonarás con tu prójimo, para que no participes de su 

pecado.’” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en una simplificación engañosa. Es cierto 

que Moisés prohibió odiar al hermano en el corazón. Pero Jesús no se limita 

a repetir esa prohibición. Él intensifica la enseñanza y le da un nuevo al-

cance. Mientras que Moisés dijo “no aborrecerás a tu hermano,” Jesús dice 

que incluso la ira contra el hermano lo hace culpable de juicio, y aún más, 

que palabras de desprecio como “necio” o “fatuo” lo exponen al infierno de 

fuego (Mateo 5:22). Moisés jamás vinculó el simple enojo o insulto con el 

castigo eterno. Esa asociación es nueva, estricta y radical. 

Además, Jesús no solo prohíbe el odio, sino que ordena una acción positiva: 

reconciliarse antes de presentar la ofrenda (Mateo 5:23-24). Bajo Moisés, el 

sacrificio podía cumplirse ritualmente aun con un corazón lleno de enojo; 

bajo Cristo, la reconciliación precede al culto. Aquí hay un cambio de para-

digma: del rito al corazón, de la letra a la reconciliación. 

Entonces, ¿es exacto decir que Jesús “enseñó lo mismo que Moisés”? No. 

Moisés condena el odio; Jesús condena la ira, el insulto y la indiferencia hacia 

la reconciliación, y los liga con el infierno. Moisés ordena no odiar; Jesús 

exige amar, reconciliar y renunciar a la hostilidad aun antes de ofrecer sacri-

ficio. Restrepo, al igualar ambas enseñanzas, borra la diferencia esencial en-

tre el Pacto que condenaba el acto y el Pacto que juzga el corazón. 

Cita de Restrepo: “Jesús Enseñó a los Judíos lo Mismo Que el Antiguo Pacto… 

enseñó exactamente lo que Moisés enseñó. Enseñó lo mismo a las mismas personas. 

Jesús les recuerda que hasta el enfado con un hermano está prohibido (Levítico 

19:17).” 



73 
 

Refutación: Esta afirmación confunde continuidad moral con identidad de 

pacto. Levítico 19:17 prohíbe odiar al hermano en el corazón; no tipifica la 

ira o el insulto como Jesús lo hace en Mateo 5:22. Moisés nunca vinculó la 

ira/insulto con “culpable ante el concilio” o “expuesto al infierno de fuego”. 

Jesús sí. La fórmula solemne “oísteis que fue dicho… pero yo os digo” no es 

un “recuerdo” mosaico; es la voz del Legislador del Reino que lleva la norma 

al interior del corazón y le asigna consecuencias escatológicas. Aquí no hay 

mera repetición, hay autoridad superior (Cristo habla como Hijo, no como 

siervo) y exigencia más profunda (no solo acto externo, sino disposición in-

terna y palabra). 

Cita de Restrepo: “Parece que todo el Sermón del Monte contrasta la religión ex-

terna de muchos judíos con la religión interna del corazón. Esto se nota especialmente 

en el versículo 23… prioridad de tratar a las personas correctamente sobre el ritual 

religioso. Esto, de nuevo, es exactamente lo que enseñó Moisés… Isaías 1:11–17.” 

Refutación: Es cierto que los profetas denunciaron el ritual sin justicia (Isaías 

1; Oseas 6:6). Pero decir que esto es “exactamente” lo mismo que hace Jesús 

en Mateo 5:23–24 ignora la novedad del mandato concreto, es decir, inte-

rrumpir el culto en el altar, dejar allí la ofrenda y salir a reconciliarse pri-

mero. La Torá sí prescribe restitución cuando hay fraude o daño material (cf. 

Levítico 6:1–7), pero no ordena suspender la ofrenda por el mero hecho de 

que “tu hermano tiene algo contra ti”. Jesús convierte la reconciliación inter-

personal en condición previa del culto, y lo hace con su propia autoridad, 

diciendo, “ven y presenta tu ofrenda” después de reconciliarte. Los profetas 

denunciaron la hipocresía; Jesús norma la liturgia en función de la reconci-

liación. Eso no es “exactamente lo mismo”; es la plenitud del rito a la comu-

nión restaurada como requisito del culto. 

Cita de Restrepo: (Cita de Barclay) “Cuando dijo esto, estaba simplemente recor-

dándoles… un principio que ellos conocían… La idea detrás del sacrificio… el sa-

crificio tenía por finalidad restaurar esa relación… No podemos estar en paz con 

Dios, a menos que lo estemos con nuestros semejantes…” 

Refutación: Como exposición pastoral, es útil; pero usarlo para sostener la 

tesis de Restrepo es excesivo. Que Israel debía amar la justicia ya estaba en 

los profetas, sí; pero Jesús no “recuerda” sin más. Él legisla con un “yo os 



74 
 

digo”, impone una secuencia obligatoria (primero reconciliación, luego 

ofrenda) y ata la ira y el insulto a juicio y Gehena. Es una intensificación 

cualitativa, no un calco. Justamente el punto insistido en el sermón del 

Monte no es “Ley de Moisés reempaquetada”, sino la interpretación autori-

tativa del Rey que revela la intención divina última y la aplica con criterios 

del Reino. 

Cita de Restrepo: “Este es el objetivo de Oseas 6:6 (‘Misericordia quiero, y no 

sacrificio’), que Jesús citó en Mateo 9:10–13.” 

Refutación: Jesús cita Oseas para denunciar la ceguera farisaica, de acuerdo. 

Pero en Mateo 5:21–26 hace más que citar un principio profético, pues de-

clara culpa por la ira y por el insulto y ordena suspender la ofrenda hasta 

reconciliarse. Oseas 6:6 establece prioridad ética; Mateo 5 instituye una obli-

gación procedimental nueva bajo la autoridad del Hijo. Otra vez, continui-

dad de fondo, sí; identidad con Moisés, no. 

Cita de Restrepo: “En Mateo 7:12… ‘porque esto es la ley y los profetas’. En Mar-

cos 12:32–34 el escriba reconoce que amar a Dios y al prójimo es más que sacrifi-

cios… Por lo tanto, la enseñanza de Jesús sobre el asesinato, contra el odio, es exac-

tamente la misma a la que dieron Moisés y los profetas…” 

Refutación: Que la Regla de Oro resuma la Ley y los Profetas no prueba que 

el modo de Jesús sea igual al de Moisés. Jesús no solo resume; cumple (Mateo 

5:17) y eleva; de “no matarás” a condenar la ira; de “no odiarás” a exigir 

reconciliación previa al culto; de norma externa a juicio sobre palabras y mo-

tivaciones con alcance eterno. Marcos 12 muestra acuerdo en el principio 

(amor vs sacrificios), pero observen el veredicto de Jesús: “No estás lejos del 

reino de Dios.” Estar “no lejos” no es “estar dentro”; falta el paso decisivo 

que trae el Rey. Ese matiz es letal para la tesis de Restrepo. Jesús no deja a 

sus oyentes en Moisés, los conduce al Reino. 

Cita de Restrepo: “Cuando los judíos… odiaban… no solo rechazaron a Cristo. 

Rechazaban a Moisés, quien les enseñó a tratar a sus semejantes.” 

Refutación: Rechazaban a ambos, sí; pero por razones distintas y con culpa-

bilidad mayor. Rechazar a Moisés quebranta la letra; rechazar a Cristo des-

precia la plenitud y la autoridad del Hijo. Moisés prohíbe el odio; Jesús 



75 
 

declara el enojo y el insulto dignos de juicio y gehena, y exige reconciliación 

antes del culto. Equiparar ambas cosas como “exactamente lo mismo” borra 

la diferencia entre el siervo (Moisés) y el Hijo (Cristo), diferencia que es el 

meollo del error que estamos refutando en Restrepo. 

El Sermón del Monte no es “Moisés 2.0”. Es la voz del Hijo: “pero yo os 

digo”. Donde Moisés señalaba conductas, Jesús juzga corazones y palabras; 

donde los profetas denunciaban hipocresía, Jesús ordena procedimientos de 

reconciliación; donde la Ley regulaba lo externo, el Rey establece criterios 

internos con consecuencias eternas. Hay continuidad moral, claro; pero no 

identidad de pacto ni de autoridad. Llamar a eso “exactamente lo mismo”, 

como hace Restrepo es, precisamente, confundir cumplimiento con repeti-

ción. 

Cita de Restrepo: “Por supuesto, el Nuevo Pacto también enseñó a los cristianos 

cómo tratar a nuestro prójimo. En Efesios 4:31-32, Pablo dijo: ‘Quítense de vosotros 

toda amargura, enojo, ira, gritería y maledicencia, y toda malicia. Antes sed benig-

nos unos con otros, misericordiosos, perdonándoos unos a otros, como Dios también 

os perdonó a vosotros en Cristo’.” 

Refutación: El pasaje de Efesios ciertamente manda desechar la ira y cultivar 

la misericordia. Pero el error de Restrepo está en su conclusión implícita, que 

porque Pablo enseña algo semejante, eso significa que Jesús no introdujo 

nada nuevo en Mateo 5. Pablo no está repitiendo a Moisés, sino desarro-

llando en el marco del Nuevo Pacto lo que el Espíritu de Cristo exige a la 

iglesia. El fundamento es distinto: “como Dios también os perdonó en 

Cristo.” Esa base, la cruz y la gracia en Cristo, no existía en Moisés. De modo 

que aunque hay continuidad ética, el marco redentor es completamente 

nuevo. 

Cita de Restrepo: “En Romanos 13:9, Pablo dijo a los cristianos: ‘Porque: No adul-

terarás, no matarás, no hurtarás, no dirás falso testimonio, no codiciarás, y cualquier 

otro mandamiento, en esta sentencia se resume: Amarás a tu prójimo como a ti 

mismo’.” 

Refutación: El error aquí es confundir la cita de la ley con la permanencia de 

la ley mosaica. Pablo cita los mandamientos para mostrar que todos se resu-

men en la regla de amor. Pero en el mismo contexto enseña que “el fin de la 



76 
 

ley es Cristo” (Romanos 10:4). Pablo no dice: “Seguimos bajo la ley mosaica”, 

sino que toma su núcleo moral y lo integra en la ética del Evangelio. Restrepo 

omite esa diferencia crucial. Citar la ley no significa que siga vigente como 

pacto; es usada pedagógicamente bajo la autoridad de Cristo. 

Cita de Restrepo: “En 1 Juan 3:14-15, el apóstol Juan dijo: ‘Nosotros sabemos que 

hemos pasado de muerte a vida, en que amamos a los hermanos. El que no ama a 

su hermano, permanece en muerte. Todo aquel que aborrece a su hermano es homi-

cida; y sabéis que ningún homicida tiene vida eterna permanente en él’.” 

Refutación: Juan aquí lleva la enseñanza de Cristo al terreno más profundo, 

aborrecer equivale a ser homicida en potencia. Pero otra vez el error de Res-

trepo es decir que esto “no es nuevo.” Juan mismo, en el mismo escrito, en-

fatiza que el mandamiento del amor es a la vez “antiguo” y “nuevo” (1 Juan 

2:7-8). Es antiguo porque estaba en la ley; pero es nuevo porque se encarna 

en la vida, ejemplo y sacrificio de Cristo. Por tanto, Jesús no enseñó “exacta-

mente lo mismo” que Moisés, sino la plenitud del amor como se manifiesta 

en el Hijo. 

Cita de Restrepo: “Nuevamente, en el asunto del asesinato vs. el odio, Jesús no 

enseñó nada nuevo. No destruyó la ley; la sostuvo. ¡No enseñó nada más noble o 

menos alcanzable que lo que enseñó Moisés, especialmente en un contexto en el que 

enseñó la estricta adherencia a lo que Moisés enseñó! Lo que él enseñó aquí no fue 

demasiado elevado para los judíos, y una enseñanza similar en el Nuevo Pacto no 

es demasiado elevado para los cristianos (Deuteronomio 30:11-14).” 

Refutación: Aquí está el núcleo del error. Restrepo convierte el “cumplir” en 

“repetir.” Jesús no vino a destruir, pero tampoco a dejar las cosas como es-

taban. Vino a cumplir (cfr. Mateo 5:17), es decir, a dar su plenitud, sentido y 

consumación. Lo nuevo no está en que Moisés jamás hablara contra el odio, 

sino en que Jesús lo ata a la culpabilidad eterna (“infierno de fuego”), im-

pone una secuencia litúrgica inédita (reconcíliate primero, luego ofrenda), y 

habla con la autoridad divina de “yo os digo.” Moisés transmitió; Jesús le-

gisla. Moisés prohibió actos y ciertas disposiciones; Jesús expone las raíces 

internas y su consecuencia escatológica. 

Decir que “no enseñó nada nuevo” es negar el mismo contraste de Mateo 

5:21-22. Si fuera lo mismo, ¿por qué introducir con solemnidad “pero yo os 



77 
 

digo”? Restrepo incurre en una contradicción, pues afirma que Jesús “no 

destruyó la ley” y la “sostuvo,” pero ignora que la sostuvo precisamente al 

llevarla a su intención última y definitiva, más allá de Moisés. 

Cita de Restrepo: “A menudo tomamos las declaraciones de Jesús para mostrar 

que él trazó la diferencia sobre los pecados sexuales a un nivel mucho más elevado 

que Moisés. ‘Jesús trazó la línea en la lujuria, mientras que Moisés la trazó en el 

adulterio’. ¡No es así! Moisés también trazó la línea en el punto de la lujuria. Note en 

Éxodo 20:17, donde en los Diez Mandamientos, Moisés dijo: No codiciarás la casa 

de tu prójimo, no codiciarás la mujer de tu prójimo…” 

Refutación: Aquí Restrepo comete un error de equiparación. Es verdad que 

Éxodo 20:17 prohíbe codiciar a la mujer del prójimo; pero el contexto es la 

codicia como acto de apropiación mental sobre lo ajeno, no la lujuria interio-

rizada que Jesús aborda en Mateo 5. La “codicia” en Éxodo 20:17 es un deseo 

pecaminoso de posesión, que puede aplicarse a propiedades, animales o per-

sonas. Jesús, en cambio, se centra en el acto intencional de mirar a una mujer 

con deseo sexual, aun sin consumación, y lo llama “adulterio en el corazón”. 

Esa conexión directa entre mirada intencional y culpabilidad de adulterio no 

se encuentra en Moisés. Es un avance cualitativo. Jesús no está simplemente 

repitiendo, sino redefiniendo el adulterio a nivel de la intención. 

Cita de Restrepo: “En Proverbios 15:26, Salomón dijo: ‘Abominación son a Jehová 

los pensamientos del malo; mas las expresiones de los limpios son limpias’. En Pro-

verbios 12:2, dijo: ‘El bueno alcanzará favor de Jehová; mas él condenará al hombre 

de malos pensamientos’. En Proverbios 24:9, dijo: ‘El pensamiento del necio es pe-

cado, y abominación a los hombres el escarnecedor’.” 

Refutación: Estos proverbios condenan los malos pensamientos en general, 

pero no definen la lujuria como adulterio. Jesús va más allá. Él no dice sim-

plemente “los malos pensamientos son pecado,” sino que equipara el mirar 

con deseo con haber cometido adulterio ya en el corazón. Esa equivalencia 

es única en su enseñanza. Si Restrepo tuviera razón, tendríamos que decir 

que Moisés enseñó que “mirar con codicia” es adulterio, pero en ningún lu-

gar del Pentateuco se establece tal juicio. Jesús introduce aquí una amplia-

ción que Moisés nunca pronunció, es decir, que la intencionalidad sexual es 

ya infidelidad interna. 



78 
 

Cita de Restrepo: “Jesús Enseñó a los Judíos lo Mismo Que el Antiguo Pacto. Cier-

tamente, Jesús no destruyó la ley mosaica, sino que la mantuvo. No enseñó nada 

nuevo o más noble que Moisés. Enseñó un código de ética cotidiano para los judíos, 

tal como lo había hecho Moisés. Como Moisés, hizo hincapié en la condición del co-

razón.” 

Refutación: Este es el corazón del error. Decir que Jesús “no enseñó nada 

nuevo” es ignorar el contraste explícito: “Oísteis que fue dicho… pero yo os 

digo.” Moisés nunca definió el acto mental de mirar con deseo como adulte-

rio consumado. Jesús sí lo hace, y con consecuencias eternas, el infierno de 

fuego (cfr. Mateo 5:29-30). Moisés no habló de perder un miembro del cuerpo 

para evitar la condena eterna; Jesús sí. Debe subrayarse que la autoridad con 

que Cristo legisla es la del Hijo de Dios, no la de un profeta que transmite 

mandatos ajenos. Jesús no está “manteniendo lo mismo”; está revelando la 

plenitud de la voluntad de Dios y dándole una aplicación radical que Moisés 

no enunció. 

Cita de Restrepo: “Los maestros judíos tenían una opinión tan seria del adulterio 

que las partes culpables no se podían castigar nada más que con la muerte (Levítico 

20:10); pero una vez más Jesús les recuerda que Moisés había enseñado que no 

constituye delito a los ojos de Dios solamente la acción prohibida, sino también el 

pensamiento prohibido (Éxodo 20:17).” 

Refutación: Este argumento es falaz. Sí, Moisés condenó la codicia como de-

seo de lo ajeno, pero no penalizó ni equiparó la lujuria con el adulterio. Le-

vítico 20:10 prescribe la pena capital solo para el adulterio consumado, no 

para la codicia mental. Jesús, en contraste, trata la mirada lujuriosa como 

adulterio real del corazón, y lo conecta con la gehena, un juicio eterno que 

Moisés nunca pronunció en relación a la codicia. La diferencia es sustancial. 

La enseñanza de Cristo no es un “recuerdo” de Éxodo 20:17, sino una radi-

calización de lo que significa ser puro en el Reino. 

Restrepo insiste en que Jesús “enseñó lo mismo que Moisés,” pero el texto 

de Mateo 5:27-30 lo contradice. Moisés prohibió la codicia como deseo de 

apropiación; Jesús tipifica la mirada con deseo sexual como adulterio consu-

mado en el corazón. Moisés sancionó el acto externo; Jesús condena la inten-

ción interior. Moisés nunca habló de la gehena como castigo por 



79 
 

pensamientos impuros; Jesús lo hace con claridad. Reducir todo a “lo 

mismo” es borrar la novedad y la autoridad de Cristo, que no repite a Moi-

sés, sino que lo cumple y lo lleva a la plenitud. 

Cita de Restrepo: “El Nuevo Pacto de Jesús enseñó a los cristianos lo mismo. En 

Gálatas 5:16-24, Pablo dijo: ‘Digo, pues: Andad en el Espíritu, y no satisfagáis los 

deseos de la carne…’ Note particularmente la enseñanza de Pablo sobre el dominio 

propio, los deseos y pasiones de la carne, la lascivia, etc.” 

Refutación: Es cierto que Pablo enseña a los cristianos a crucificar los deseos 

carnales, pero Restrepo tuerce el punto. Pablo no está diciendo “lo mismo” 

que Moisés, sino enseñando desde la perspectiva del Espíritu Santo que 

mora en los creyentes, algo radicalmente distinto del Antiguo Pacto. En Gá-

latas 5:18 Pablo lo afirma explícitamente: “si sois guiados por el Espíritu, no 

estáis bajo la ley.” ¿Cómo puede Restrepo decir que es lo mismo, si el propio 

texto marca la diferencia? Moisés dio mandamientos externos; Pablo habla 

de una vida conducida por el Espíritu, en la cual la ley mosaica ya no es el 

régimen normativo. Decir que son “lo mismo” es borrar esa diferencia esen-

cial entre la letra y el Espíritu, entre la carne y la nueva creación. 

Cita de Restrepo: “Luego observe Colosenses 3:5-6, donde Pablo mencionó ‘los 

malos deseos’: ‘Haced morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicación, impureza, pa-

siones desordenadas, malos deseos y avaricia, que es idolatría; cosas por las cuales 

la ira de Dios viene sobre los hijos de desobediencia.’” 

Refutación: Sí, Pablo manda hacer morir los malos deseos, pero la base de 

esta exhortación no es Moisés ni el Sinaí, sino la unión con Cristo: “habéis 

resucitado con Cristo” (Colosenses 3:1). Esa es la motivación y el poder. Pa-

blo no está repitiendo a Moisés, ni simplemente recordando lo mismo; está 

aplicando la ética del nuevo hombre creado en Cristo. Moisés nunca llamó a 

la avaricia “idolatría,” ni exhortó a “hacer morir lo terrenal” con base en la 

resurrección con el Mesías. Esta es enseñanza transformada por el Evangelio. 

Cita de Restrepo: “Tanto Moisés como Jesús enseñaron a los judíos lo mismo que 

Pablo enseñó a los cristianos. El hecho de que uno no cometa actos sexuales ilícitos 

abiertos no significa que agrada a Dios. Dios mira el corazón de la persona y ve la 

codicia en él.” 



80 
 

Refutación: Aquí descansa el error mayor. Restrepo iguala a Moisés, Jesús y 

Pablo, como si los tres dijeran lo mismo sin diferencia alguna. Pero Moisés 

no habló del adulterio en el corazón ni del infierno como consecuencia de la 

lujuria. Moisés prohibió la codicia, pero no la tipificó como adulterio. Jesús 

sí lo hizo (cfr. Mateo 5:28). Pablo tampoco repite a Moisés, sino que lo tras-

ciende en Cristo, pues él habla de “crucificar la carne con sus pasiones y de-

seos” y de ser guiado por el Espíritu. Esa es una categoría que Moisés jamás 

pronunció. 

Decir que los tres enseñaron “lo mismo” es negar la progresión de la revela-

ción, de la ley mosaica que revela el pecado, a Cristo que lo interioriza y 

perfecciona, al Espíritu que capacita al creyente para vivir en santidad. Jesús 

no repite a Moisés, sino que lleva la ley a su plenitud; Pablo no devuelve al 

Sinaí, sino que predica la ética del Espíritu en el marco de la nueva creación. 

Cita de Restrepo: “Jesús Enseñó a los Judíos lo Mismo Que el Antiguo Pacto. Jesús 

les enseñó a los judíos que tenían una actitud descuidada hacia los juramentos exac-

tamente lo que Moisés les había enseñado. No prohibió prestar juramento, pero, 

como Moisés, prohibió los juramentos triviales y violar los juramentos por perjurio.” 

Refutación: Aquí está el error de fondo. Restrepo reduce la enseñanza de 

Jesús a un eco de Moisés. Sin embargo, la diferencia entre Moisés y Jesús es 

clara. Moisés mandó: “Por su nombre jurarás” (Deuteronomio 6:13; 10:20), 

lo cual es una orden positiva de jurar por Jehová. Jesús, en contraste, declara 

enfáticamente: “No juréis en ninguna manera” (Mateo 5:34). Moisés instruyó 

a jurar legítimamente; Jesús prohíbe el acto mismo de jurar. La novedad es 

radical. 

Además, Jesús no limita su enseñanza a “no perjurar”, como Restrepo 

afirma. Va mucho más allá. Condena el sistema entero de juramentos evasi-

vos y establece una norma absoluta de integridad: “Sea vuestro hablar: Sí, sí; 

no, no” (Mateo 5:37). No es simplemente un recordatorio de Moisés; es un 

mandamiento nuevo que supera el casuismo farisaico y la misma prescrip-

ción mosaica de jurar por el nombre de Dios. 

Cita de Restrepo: “Para ver la actitud de muchos judíos hacia los juramentos, ob-

serve Mateo 23:16-22… Aquí vemos su preocupación externa por la redacción de 

un juramento, sin preocuparse por su integridad verbal.” 



81 
 

Refutación: Es correcto que los fariseos habían degradado el juramento en 

un juego verbal. Pero Restrepo se equivoca al decir que Jesús simplemente 

corrigió la actitud “descuidada.” En Mateo 23 Jesús no los manda a jurar 

bien, sino que los denuncia como hipócritas por su manipulación del sis-

tema. Su enseñanza en Mateo 5 y Santiago 5:12 es más tajante, es decir, no 

jurar en absoluto. Mientras Moisés mandó jurar por el nombre de Dios (como 

señal de reverencia y verdad), Jesús enseña que un corazón íntegro no nece-

sita juramentos. La diferencia no es de grado, sino de naturaleza. Moisés re-

guló el juramento; Jesús lo reemplaza con la simplicidad de la verdad. 

Cita de Restrepo: “‘Pero yo os digo: no juréis en ninguna manera’ – Mateo 5:34. 

Jesús explica la expresión, ‘en ninguna manera’, agregando las palabras calificati-

vas, ‘ni por el cielo… ni por la tierra… etc.’; es decir, no dice, ‘No juréis en ninguna 

manera’ ¡punto!” 

Refutación: Este es un intento evidente de suavizar el texto. Jesús sí dice: 

“No juréis en ninguna manera.” Las frases posteriores no suavizan, sino que 

refuerzan la prohibición, cubriendo toda posible escapatoria. Jesús enumera 

los objetos más comunes de juramento, es decir, el cielo, la tierra, Jerusalén 

y la propia cabeza; y lo hace para mostrar que no existe juramento legítimo 

fuera de Dios, y aun así Él ordena abstenerse totalmente. La interpretación 

de Restrepo contradice el énfasis absoluto del Señor, pues cualquier cosa 

más allá de un simple “sí” o “no” procede del mal. No se trata de una prohi-

bición parcial, sino de una orden categórica. 

Cita de Restrepo: “Jesús mismo prestó juramento, como vemos en Mateo 26:63, 

cuando el sumo sacerdote le dijo: ‘Te conjuro por el Dios viviente, que nos digas si 

eres tú el Cristo, el Hijo de Dios.’ El término ‘conjurar’ significa aquí ‘poner bajo jura-

mento’.” 

Refutación: Otro error de Restrepo. Jesús no formula un juramento volunta-

rio ni invoca a Dios como testigo. Él responde a una pregunta solemne de la 

autoridad judicial, bajo coacción legal. Guardar silencio habría sido visto 

como evasión o desprecio del tribunal; responder no equivale a prestar jura-

mento, sino a confesar la verdad bajo obligación. De hecho, Jesús había en-

señado claramente a sus discípulos: “No juréis en ninguna manera.” La igle-

sia primitiva entendió esto como un mandato universal (cfr. Santiago 5:12). 



82 
 

Si el razonamiento de Restrepo fuera correcto, la prohibición de Jesús care-

cería de sentido, ¿por qué diría “no juréis en ninguna manera” si en el mismo 

Evangelio Él practicó lo contrario? La conclusión lógica es que Jesús no juró, 

sino que simplemente testificó la verdad cuando fue obligado a responder. 

El ejemplo confirma su enseñanza, la integridad de Cristo no requirió jura-

mento. 

Cita de Restrepo: “En Santiago 5:12, Dios mandó a los cristianos: ‘Pero sobre todo, 

hermanos míos, no juréis, ni por el cielo, ni por la tierra, ni por ningún otro juramento; 

sino que vuestro sí sea sí, y vuestro no sea no, para que no caigáis en condenación.’ 

A primera vista, este pasaje parece prohibir todos los juramentos, pero varios hechos 

nos convencen de lo contrario.” 

Refutación: Aquí Restrepo admite que el texto parece prohibir todos los ju-

ramentos, pero inmediatamente busca suavizarlo. Sin embargo, el mandato 

es claro: “no juréis… ni por ningún otro juramento.” La frase “ni por ningún 

otro juramento” es universal y no se limita a los ejemplos anteriores. Preten-

der que Santiago solo prohíbe juramentos “triviales” contradice el tono ab-

soluto del pasaje. Además, Santiago cita directamente la enseñanza de Jesús 

en Mateo 5:34-37, y la reafirma para la iglesia. Si la intención fuera mera-

mente prohibir juramentos “evasivos”, ¿por qué añadir “ni por ningún otro 

juramento”? El texto se explica a sí mismo, todos los juramentos, no solo los 

triviales. 

Cita de Restrepo: “Primero, la palabra ‘otro’ que usó Santiago es una de las dos 

palabras traducidas como ‘otro’ en el Nuevo Testamento… Los juramentos que San-

tiago prohibió son aquellos de la misma clase o tipo como los que enumeró: por el 

cielo, por la tierra o por cualquier otro de este mismo tipo. Por lo tanto, Santiago 

prohibió los mismos juramentos triviales que Jesús prohibió a los judíos.” 

Refutación: Este es un argumento léxico forzado. La distinción entre “allos” 

y “heteros” es real en griego, pero no sirve para anular el sentido del pasaje. 

Santiago dice “ni por ningún otro juramento” (“mēte horkon tina heteron”). 

La fuerza está en el “ningún otro”, que amplía la prohibición. No hay nada 

en el contexto que limite la orden a juramentos “triviales.” Además, Jesús en 

Mateo 5 ya había cerrado toda escapatoria con la fórmula absoluta: “no juréis 

en ninguna manera.” Restrepo intenta introducir una excepción que el texto 



83 
 

no concede. Estos malabarismos gramaticales son típicos de los que buscan 

que el texto diga lo que no dice. 

Cita de Restrepo: “También vemos que esto es cierto cuando notamos los ejemplos 

de juramentos en el Nuevo Testamento por personas que debemos imitar. Por ejem-

plo, en Gálatas 1:20, Pablo juró… Lo hizo de nuevo en 2 Corintios 1:23… También 

en Romanos 1:9… Finalmente, lo hizo en 1 Tesalonicenses 5:27…” 

Refutación: Restrepo confunde juramento con afirmación solemne. Cuando 

Pablo dice “Dios me es testigo” (Romanos 1:9), no está formulando un jura-

mento ritual como los condenados en Mateo 5 y Santiago 5. Es un modo de 

afirmar la verdad, equivalente a invocar a Dios como garante, pero sin “ju-

rar” por cielo, tierra, Jerusalén, altar o cabeza. Lo mismo en 2 Corintios 1:23. 

Pablo habla en conciencia delante de Dios, pero no establece un juramento 

formal. La iglesia primitiva, siguiendo la enseñanza de Jesús, entendía que 

los cristianos no debían jurar, sino hablar verdad siempre. Decir que Pablo 

“juró” es ir más allá del texto y convertir expresiones de veracidad en jura-

mentos, lo cual no es necesario ni coherente con el mandato apostólico. Daw-

son usa de su imaginación para afirmar estas cosas, y Restrepo le sigue por 

ese errado pensamiento. 

Cita de Restrepo: “En otras palabras, Pablo dijo: ‘Los pongo bajo juramento’ (1 

Tesalonicenses 5:27). En Hebreos 6:16, donde el autor de Hebreos dijo: ‘Porque los 

hombres ciertamente juran por uno mayor que ellos, y para ellos el fin de toda con-

troversia es el juramento para confirmación.’ Por lo tanto, los hombres toman jura-

mentos y Dios sigue el ejemplo de los hombres.” 

Refutación: Este argumento es doblemente erróneo. Primero, 1 Tesalonicen-

ses 5:27 no significa que Pablo obligara a los hermanos a “jurar,” sino que 

usa un verbo de fuerte exhortación. Los conjura en nombre del Señor a que 

la carta sea leída. Es un mandato solemne, no un juramento formal en el sen-

tido de Mateo 5. Segundo, Hebreos 6:16 describe lo que los hombres suelen 

hacer, jurar por alguien mayor, pero no lo recomienda ni lo presenta como 

modelo a seguir. Mucho menos enseña que “Dios sigue el ejemplo de los 

hombres”; al contrario, el pasaje muestra cómo Dios, al condescender a con-

firmar su promesa con juramento, lo hace por sí mismo (cfr. Hebreos 6:17), 



84 
 

no porque imite a los hombres, sino porque se adapta a la debilidad humana. 

Restrepo invierte el argumento del autor de Hebreos. 

Cita de Restrepo: “La enseñanza de Jesús sobre los juramentos en el Sermón del 

Monte no es nueva. No destruyó la ley, como pensaban los judíos, sino que la man-

tuvo. No enseñó nada sobre juramentos más nobles que Moisés. Él enseñó lo mismo, 

que fue alcanzado por los judíos, y nosotros podemos alcanzar la misma enseñanza 

en el Nuevo Pacto (Deuteronomio 30:11-14).” 

Refutación: Aquí Restrepo repite su tesis general, pero el mismo texto lo 

desmiente. Moisés ordenó jurar por el nombre de Jehová (Deuteronomio 

6:13); Jesús dijo: “No juréis en ninguna manera” (Mateo 5:34); Santiago lo 

aplicó de nuevo a los cristianos (Santiago 5:12). Eso no es “lo mismo”, es una 

transformación radical. Lo nuevo del Reino no es un juramento “más noble,” 

sino la abolición del juramento como práctica. Lo que vale ahora es la palabra 

sencilla, íntegra y veraz, sin necesidad de fórmulas que invoquen al cielo, la 

tierra o a Dios mismo. Al insistir que “no enseñó nada nuevo,” Restrepo des-

conoce la autoridad legisladora de Cristo, que establece una norma de inte-

gridad superior a la de Moisés. 

Cita de Restrepo: “Jesús empieza citando la ley más antigua del mundo – ojo por 

ojo, y diente por diente. Esa ley se conoce como la Lex Talionis, y se puede describir 

como la ley del toma y daca aplicada a las ofensas.” 

Refutación: Este planteamiento es engañoso. La Lex Talionis no fue dada 

como licencia de venganza personal ni como simple “toma y daca”. Fue un 

principio jurídico revelado por Dios a Moisés para limitar la represalia y evi-

tar abusos, poniéndola en manos de los jueces (cf. Éxodo 21:22-25; Deutero-

nomio 19:18-21). Presentarla como “la ley del toma y daca aplicada a las 

ofensas” es simplificarla hasta distorsionarla. Ya desde su origen, no fue un 

derecho del individuo, sino una regulación judicial. Confundir el carácter 

judicial de la ley con un principio de moral individual es un grave error. 

Cita de Restrepo: “Además, ésta no fue nunca una ley que le diera a la persona 

individual el derecho a vengarse por sí misma; siempre fue una ley que establecía 

cómo tenía que estipular el castigo un juez de un tribunal legal… Esta ley nunca tuvo 

la finalidad de darle al individuo el derecho a complacerse ni siquiera en la ven-

ganza del toma y daca.” 



85 
 

Refutación: Aquí Restrepo reconoce lo que niega en otras partes, que la ley 

mosaica ya prohibía la venganza personal (cfr. Levítico 19:18). Pero al mismo 

tiempo, afirma que Jesús “enseñó lo mismo que Moisés.” Si es así, ¿cómo 

explicar que Jesús formule: “Oísteis que fue dicho… pero yo os digo”? Jesús 

no está repitiendo sin más lo que Moisés dijo, sino corrigiendo la aplicación 

distorsionada que los judíos habían hecho de la Lex Talionis. El error no es-

taba en la Ley, sino en el uso popular de ella como justificación de venganzas 

personales. Jesús va más allá del principio judicial y aplica la renuncia a la 

venganza al ámbito del individuo, introduciendo una ética que Moisés 

nunca legisló explícitamente. Decir que “Jesús enseñó lo mismo” es ignorar 

la fuerza del contraste que él mismo establece. 

Cita de Restrepo: “Hay abundante misericordia en el Antiguo Testamento… Así 

que la ética antigua se basaba en la ley del toma y daca. Es verdad que esa ley 

era ya misericordiosa; es verdad que era una ley para un juez y no para la persona 

individual; es verdad que nunca se llevaba a cabo literalmente; es verdad que había 

acentos de misericordia que se percibían al mismo tiempo.” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en contradicción interna. Si la ley “era ya 

misericordiosa” y estaba llena de advertencias contra la venganza (cfr. Leví-

tico 19:18; Proverbios 24:29; 25:21), entonces no puede reducirse a la “ética 

del toma y daca.” Ese lenguaje rebaja la intención de la Ley. Además, afirmar 

que la ley “nunca se llevaba a cabo literalmente” es una exageración sin 

prueba. El punto era que el castigo debía ser proporcional, no que nunca se 

ejecutara. Estos son intentos de suavizar la diferencia entre Moisés y Cristo, 

intentos que confunden más de lo que aclaran. Jesús no anuló la misericordia 

ya presente en la Ley, sino que radicalizó su aplicación personal. 

Cita de Restrepo: “Sobre el tema de la venganza personal, Jesús enseñó lo mismo 

que Moisés le enseñó al mismo pueblo. Muchos israelitas a los que enseñó pensaba 

que podían vengarse personalmente.” 

Refutación: Este es el núcleo de su error. Jesús no enseñó “lo mismo.” Moi-

sés dijo: “No te vengarás” (Levítico 19:18), pero la Lex Talionis era una regu-

lación judicial, no una norma de ética personal. Jesús, en cambio, prohibió la 

represalia en el ámbito privado: “No resistáis al que es malo” (Mateo 5:39). 

Jesús no está instruyendo jueces ni cortes, sino discípulos. Moisés nunca 



86 
 

legisló que un individuo debiera “poner la otra mejilla” ni “dar la capa ade-

más de la túnica.” Eso es nuevo. Restrepo incurre en el error de borrar la 

diferencia entre lo que Moisés reguló para los jueces y lo que Cristo mandó 

a sus seguidores en lo personal. 

Cita de Restrepo: “La gente ahora a menudo aplica erróneamente esta enseñanza 

a la autodefensa, la pena capital y la no resistencia pasiva a todo mal. Lo que sea 

que Jesús enseñó en el Antiguo Pacto o en el Nuevo Pacto, no enseñó sobre ese tema 

en estos pasajes, porque tratan de la venganza personal.” 

Refutación: Este comentario contiene parte de verdad, pero lo usa para sos-

tener su error. Es cierto que Mateo 5:38-42 no trata de la pena capital ni de la 

autodefensa estatal, sino de la venganza personal. Pero al decir que “Jesús 

enseñó lo mismo que Moisés,” Restrepo anula el peso de la ética radical que 

Cristo plantea. Jesús enseña a ceder derechos legítimos y responder con gra-

cia incluso frente al abuso personal, dar la otra mejilla, caminar la segunda 

milla, no rehusar al que pide. Nada de eso aparece en Moisés como mandato 

personal. Lo que Moisés enseñó a jueces y gobernantes, Jesús lo aplica al 

corazón del discípulo. Es un avance ético, no un simple eco. 

Restrepo comete varios errores al tratar Mateo 5:38-42: presenta la Lex Talio-

nis como “toma y daca,” ignora el contraste explícito de Jesús, minimiza la 

novedad de la ética cristiana, y confunde la aplicación judicial mosaica con 

la enseñanza personal de Cristo. Jesús no repitió lo mismo que Moisés; en-

señó a renunciar a la represalia en la vida personal, una norma que supera 

lo que Moisés reguló en el marco judicial. 

Cita de Restrepo: “El apóstol Pablo enseñó lo mismo a la gente del Nuevo Pacto. 

Por ejemplo en Rom. 12.19, Pablo dijo: No os venguéis vosotros mismos, amados 

míos, sino dejad lugar a la ira de Dios; porque escrito está: Mía es la venganza, yo 

pagaré, dice el Señor.” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en una confusión fundamental. Sí, tanto 

Moisés como Pablo prohibieron la venganza personal, pero Pablo no estaba 

repitiendo “la misma enseñanza de Moisés” como Restrepo afirma. Pablo 

está aplicando el principio consciente de que la Ley de Cristo ya ha reempla-

zado a la de Moisés (cfr. Romanos 7:4-6; Gálatas 5:18). Pablo cita Deuterono-

mio 32:35 para mostrar que el principio de la justicia de Dios es permanente, 



87 
 

pero no por ello está “repitiendo Moisés,” sino integrando la ética de Cristo 

en el Nuevo Pacto. Decir que “Pablo enseñó lo mismo que Moisés” es enga-

ñoso, porque Pablo habla ya en la esfera de la gracia, de la cruz, y del ejemplo 

de Cristo, algo totalmente nuevo. 

Cita de Restrepo: “Pedro, en 1 Ped. 2:21-23, enseñó lo mismo: 21 Pues para esto 

fuisteis llamados; porque también Cristo padeció por nosotros, dejándonos ejemplo, 

para que sigáis sus pisadas; 22 el cual no hizo pecado, ni se halló engaño en su 

boca; 23 quien cuando le maldecían, no respondía con maldición; cuando padecía, 

no amenazaba, sino encomendaba la causa al que juzga justamente.” 

Refutación: Pedro no está repitiendo a Moisés. Está mostrando el ejemplo 

personal de Cristo, que padeció injustamente en el contexto de la cruz. Moi-

sés nunca pudo poner este ejemplo, porque Moisés no murió por los pecados 

del mundo. La enseñanza de Pedro no es “lo mismo que Moisés,” sino el 

modelo supremo de Cristo soportando la injusticia sin responder con ven-

ganza. Este es un error recurrente en Restrepo, nivelar lo que Cristo enseñó 

y encarnó con lo que Moisés reguló. Son diferentes en naturaleza y en al-

cance. Moisés legisló para jueces; Cristo manda a discípulos que cargan la 

cruz. 

Cita de Restrepo: “Así como Cristo, viviendo y enseñando la Ley de Moisés, no 

ejerció represalias personales, tampoco debemos hacerlo nosotros los que vivimos y 

enseñamos la Ley de Cristo.” 

Refutación: Este enunciado es falaz en dos sentidos. Primero, Cristo no vino 

simplemente a “vivir y enseñar la Ley de Moisés.” Jesús dijo que vino a cum-

plir la Ley y los Profetas (cfr. Mateo 5:17), lo cual es distinto a decir que vino 

sólo a “enseñarlos.” Él llevó la Ley a su consumación, trayendo una justicia 

mayor que la de los fariseos (cfr. Mateo 5:20). Segundo, Restrepo iguala “vi-

vir bajo Moisés” con “vivir bajo Cristo.” Pero los cristianos no vivimos bajo 

Moisés (cfr. Romanos 6:14; Gálatas 2:19), sino bajo Cristo. Cristo dio manda-

mientos que Moisés nunca dio, tales como poner la otra mejilla, caminar la 

segunda milla, amar a los enemigos. Reducirlo a “lo mismo que Moisés” es 

tergiversar tanto a Moisés como a Cristo. 

Cita de Restrepo: “Dios nunca permitió que su pueblo del pacto, bajo Moisés o 

Cristo, tomara la ley en sus propias manos.” 



88 
 

Refutación: Esto es cierto en parte, pero nuevamente Restrepo lo usa para 

borrar la diferencia entre los pactos. Bajo Moisés, los jueces aplicaban la jus-

ticia de la Lex Talionis; bajo Cristo, el discípulo renuncia personalmente a la 

represalia. La raíz es común, Dios es juez, pero la aplicación no es idéntica. 

Moisés nunca dijo: “Si te hieren en la mejilla derecha, pon la otra también.” 

Esa es enseñanza propia y exclusiva de Jesús. 

Cita de Restrepo: “Una vez más, la enseñanza de Jesús en el Sermón del Monte 

con respecto a la venganza personal no es nueva ni superior a la enseñanza de 

Moisés. La misma enseñanza para los cristianos es tan alcanzable para ellos como lo 

fue la enseñanza de Moisés a los judíos (Cfr. Dt. 30:11-14).” 

Refutación: Este es el error más grave del párrafo. Jesús mismo subrayó el 

contraste: “Oísteis que fue dicho… pero yo os digo” (Mateo 5:38-39). Si fuera 

simplemente lo mismo, no habría necesidad de ese contraste. Minimizar esta 

fórmula equivale a negar el peso de las palabras de Cristo. Jesús sí llevó la 

ética más allá, no sólo prohibió la venganza, sino que demandó una disposi-

ción activa de rendirse, de ceder derechos y responder con amor incluso al 

malvado. Eso es más elevado que Moisés, y negarlo es negar la naturaleza 

misma del Sermón del Monte como proclamación del Reino. 

Cita de Restrepo: “Esta es la sexta y última de las declaraciones contrastantes que 

hizo Jesús. Hasta ahora, las declaraciones de los judíos han sido interpretaciones 

poco profundas de la enseñanza de Moisés. Aquí, sin embargo, tenemos una tergi-

versación total. Moisés nunca dijo: ‘Aborrecerás a tu enemigo’. Por lo tanto, Jesús 

aquí corrigió su tergiversación, esforzándose por llevar a los judíos de su época de 

regreso al código mosaico.” 

Refutación: Aquí Restrepo comete un error doble. Primero, asume que la 

fórmula “Oísteis que fue dicho… pero yo os digo” nunca contrasta la Ley de 

Moisés con la enseñanza de Cristo, sino solo con tergiversaciones rabínicas. 

Pero Jesús sí presenta un contraste real entre la Ley y su propia palabra. El 

“pero yo os digo” introduce una enseñanza superior, no simplemente una 

“corrección rabínica.” En este caso, es cierto que Moisés no dijo literalmente 

“aborrece a tu enemigo,” pero la ley mosaica sí circunscribía el mandamiento 

de amar al prójimo a “los hijos de tu pueblo” (Levítico 19:18). Los judíos 

concluyeron que el enemigo quedaba fuera de esa esfera, lo cual es una 



89 
 

inferencia natural del texto mosaico. Jesús, en cambio, rompe ese límite y 

extiende el amor incluso a los enemigos. Esa extensión es nueva y única de 

Cristo. No es regresar a Moisés, sino trascenderlo. 

Cita de Restrepo: “El pasaje clave es Lev. 19:18 – No te vengarás, ni guardarás 

rencor a los hijos de tu pueblo, sino amarás a tu prójimo como a ti mismo. Yo Jehová. 

Aquí, por supuesto, está la llamada ‘regla de oro’. Sin embargo, la regla de oro no 

vino de Cristo, sino de Moisés.” 

Refutación: Este razonamiento es engañoso. Levítico 19:18 no es la regla de 

oro en el sentido que Jesús la proclamó. Moisés limitó el mandamiento a “los 

hijos de tu pueblo.” Jesús lo elevó a rango universal: “Así que, todas las cosas 

que queráis que los hombres hagan con vosotros, así también haced vosotros 

con ellos; porque esto es la ley y los profetas” (Mateo 7:12). Cristo transforma 

el principio tribal en un principio universal. Llamar a Levítico 19:18 “la regla 

de oro” es tergiversar las Escrituras. Además, la ética del Antiguo Testa-

mento no exige amar al enemigo, sino que regula el trato hacia él en situa-

ciones concretas (como devolverle un animal). Jesús, en cambio, ordena ac-

tivamente amar, bendecir, orar y hacer bien al enemigo. Eso sí es más noble 

y más alto. 

Cita de Restrepo: “Jesús Enseñó a los Judíos lo Mismo Que el Antiguo Pacto… De 

hecho, les dijo que los perros les ganaban en su propio juego.” 

Refutación: Si Jesús “enseñó lo mismo que Moisés,” ¿por qué Mateo 5:44 es 

tan radical en contraste con Levítico 19:18? ¿Dónde mandó Moisés bendecir 

a los que maldicen, orar por los que persiguen, o amar a los enemigos? En 

ninguna parte. Lo que Restrepo hace aquí es nivelar las Escrituras hasta bo-

rrar la innovación de Cristo. El Señor no estaba “repitiendo a Moisés,” sino 

revelando la perfección del amor del Padre, al mandar amar incluso a los 

injustos, porque Dios hace salir el sol sobre malos y buenos. Esa revelación 

es nueva y distintiva del Reino. 

Cita de Restrepo: “La enseñanza de Jesús sobre la actitud de uno hacia los enemi-

gos en el Sermón del Monte no es nueva. No destruyó la ley, como pensaban los 

judíos, sino que la mantuvo. No enseñó nada sobre el amor a enemigos que fuera 

más noble que lo que enseñó Moisés.” 



90 
 

Refutación: Este es el error central. Mateo 5:44-48 muestra precisamente lo 

nuevo y superior. Jesús no solo dice “no aborrezcas” al enemigo, sino 

“ámalo,” “bendícelo,” “hazle bien,” “ora por él.” Además, el fundamento 

que da Jesús no está en Moisés, sino en el carácter de Dios Padre: “para que 

seáis hijos de vuestro Padre que está en los cielos.” Este argumento es cris-

tocéntrico y teológico, no mosaico. Moisés nunca dijo: “Sed perfectos como 

vuestro Padre celestial es perfecto.” Esta es una exigencia que nace del Reino 

inaugurado por Cristo. Decir que “no es más noble” es negar lo evidente en 

el texto. 

Cita de Restrepo: “Conclusión Sobre Mateo 5: Vemos que todo en Mateo 5 está 

por fuera de la Ley de Moisés. En lugar de que Jesús contrastara su Nuevo Pacto con 

el Mosaico, contrastó el Mosaico con el caparazón superficial, hipócrita y externo 

que muchos judíos de su época habían hecho de Moisés.” 

Refutación: Esta conclusión es inconsistente y contradictoria. Restrepo pri-

mero insiste en que Jesús “enseñó lo mismo que Moisés,” pero aquí dice que 

“todo en Mateo 5 está por fuera de la Ley de Moisés.” ¿En qué quedamos? 

Si está “por fuera,” entonces no es lo mismo. Restrepo y quienes piensan así 

no pueden sostener una postura coherente, porque por un lado quieren decir 

que Jesús no trajo nada nuevo, y por otro reconocen que su enseñanza no 

encaja con Moisés. La verdad es clara, Jesús no destruyó la Ley, pero sí la 

llevó a su cumplimiento y plenitud, mostrando un estándar de justicia ma-

yor que el de los escribas y fariseos (cfr. Mateo 5:20). Mateo 5 no es “volver 

a Moisés,” sino avanzar al Reino. 

Cita de Restrepo: “¿El ‘Cualquiera’ se Refiere a Más Que Simplemente Los Judíos?” 

(Mat. 7:24, 26) … Primero, no hay otros que los judíos en el contexto. No hay otra 

ley que la ley de los judíos bajo la que vivían en el contexto.” 

Refutación: Aquí Restrepo incurre en una falacia de reduccionismo contex-

tual. Es cierto que los oyentes inmediatos de Jesús eran judíos bajo la Ley 

Mosaica. Pero el argumento de Restrepo ignora el principio hermenéutico 

universal, pues las enseñanzas de Cristo trascienden el marco histórico in-

mediato. Si aplicamos su razonamiento rígido, entonces todo lo que Jesús 

enseñó antes de la cruz no tiene vigencia para nadie más que para los judíos 

de su generación. ¿Qué hacemos entonces con Juan 3:16 (“porque de tal 



91 
 

manera amó Dios al mundo”)? ¿Aplicaría solo a judíos? ¿O con Mateo 28:19 

(“haced discípulos a todas las naciones”)? 

El error aquí es asumir que el contexto inmediato anula el propósito univer-

sal del Reino. Jesús, en el Sermón del Monte, estaba sentando los principios 

de su Reino que luego serían proclamados a toda criatura (cfr. Mateo 24:14; 

Marcos 16:15). Limitar el “cualquiera” a judíos es mutilar el alcance del evan-

gelio. 

Cita de Restrepo: “El término ‘cualquiera’ siempre debe ser interpretado por su 

contexto, porque ‘cualquiera’ nunca significa todo el mundo sin modificación.” 

Refutación: La afirmación es demasiado absoluta y por lo tanto falsa. El tér-

mino griego πᾶς ὁ (“todo el que”, “cualquiera”) efectivamente se ajusta al 

contexto, pero no siempre está restringido étnica o temporalmente. Por ejem-

plo, Juan 3:15-16 dice: “para que todo aquel que en él cree no se pierda.” 

¿Quiere Restrepo limitar πᾶς ὁ (“todo aquel”, “cualquiera”) únicamente a 

judíos del siglo I? Si lo hace, contradice el alcance universal del evangelio. 

Además, en 1 Juan 5:1, el “todo aquel que cree que Jesús es el Cristo” no se 

restringe a un grupo histórico. La salvación no es local ni temporal. Restrepo 

cita ese mismo pasaje en la figura 14, pero lo limita a la polémica con los 

gnósticos, como si fuera exclusivo. Error. El apóstol escribe contra los gnós-

ticos, sí, pero el principio de fe es universal y atemporal. 

Cita de Restrepo (usando Ex. 31:15 y Ex. 12:15): “‘Cualquiera que trabaje en el 

día de reposo’… ¿Quiso decir eso que los gentiles o Cristianos que trabajaran en el 

día de reposo debían ser muertos? De ninguna manera. Solo los judíos…” 

Refutación: Este ejemplo está fuera de lugar porque confunde ley ceremo-

nial nacional con principios universales. La ley del sábado era exclusiva-

mente para Israel (cfr. Éxodo 31:16-17). Pero en Mateo 7:24-26, Jesús no habla 

de una norma ceremonial sino de un principio ético y espiritual universal, 

es decir, edificar sobre la roca de sus palabras. No se puede comparar un 

mandamiento ceremonial dirigido a Israel con un principio moral y escato-

lógico que Jesús mismo aplica al “hombre prudente” y al “insensato.” Res-

trepo mezcla categorías distintas para forzar su tesis. 



92 
 

Cita de Restrepo: “En 1 Juan 4:15… ¿Incluye esto al Papa o a los Testigos de 

Jehová, quienes afirman que Jesús es el Hijo de Dios? Ellos no están en el contexto, y 

el pasaje es falsamente aplicado por fuera del contexto…” 

Refutación: Este razonamiento es falaz. El hecho de que alguien confiese que 

“Jesús es el Hijo de Dios” falsamente o con un significado distorsionado no 

invalida el principio universal del texto. Juan no está diciendo: “Solo aplica 

contra los gnósticos,” sino que presenta un principio universal, quien con-

fiesa la verdadera fe en Cristo, permanece en Dios. Restrepo confunde apli-

cación torcida con validez universal del principio. Los falsos maestros tuercen 

textos universales, pero eso no significa que los textos sean limitados a un 

grupo histórico. 

Cita de Restrepo (con Mr. 11:23): “Si usted está tratando esto con su monte más 

cercano pensando en que sucederá, de seguro usted va a quedar decepcionado… 

usted no está en el contexto.” 

Refutación: Este es un mal ejemplo de exégesis. Marcos 11:23 no se limita a 

un monte literal, sino que usa un lenguaje hiperbólico para enseñar la efica-

cia de la fe. No se trata de mover montañas físicas, sino de mostrar que para 

el creyente, la fe en Dios supera imposibilidades. Limitarlo al contexto geo-

gráfico inmediato es un error de literalismo superficial. La lección es espiri-

tual y universal. 

Cita de Restrepo: “Mat. 5:19, hablando de la enseñanza de la ley y los profetas 

del Antiguo Testamento, dice, ‘... cualquiera que quebrante uno de estos mandamien-

tos muy pequeños, y así enseñe a los hombres, muy pequeño será llamado en el reino 

de los cielos ...’. ¿Significa esto que los gentiles y los Cristianos, que no guardan toda 

la enseñanza de la ley y los profetas del Antiguo Testamento, están condenados? 

Claro que no. Usar ‘cualquiera’ de esa manera es usarlo equivocadamente.” 

Refutación: Aquí Restrepo presenta un falso dilema. Nadie ha dicho que el 

“cualquiera” de Mateo 5:19 se aplica hoy a cristianos con respecto a guardar 

la Ley de Moisés. El punto es que en su momento, el “cualquiera” era inclu-

sivo y no restrictivo. Jesús hablaba a judíos bajo la Ley, sí, pero la forma en 

que formula la advertencia (“cualquiera que quebrante...”) muestra un prin-

cipio universal sobre el respeto a la revelación divina. Restrepo abusa de la 

hermenéutica, pues interpreta el “cualquiera” como si el contexto lo redujera 



93 
 

a un grupo étnico, cuando en realidad el término siempre apunta a la uni-

versalidad de la obligación dentro del marco de la ley vigente. Así como hoy 

decimos: “Cualquiera que quebrante el evangelio será condenado” (cfr. Gá-

latas 1:8-9). ¿Acaso limitamos ese “cualquiera” a un solo pueblo? No. El 

mismo principio aplica según la ley bajo la cual uno viva. 

Cita de Restrepo: “Cuando Jesús dijo ‘cualquiera’, habló solamente a aquellos a 

quienes estaba dirigida la enseñanza. Como hemos notado, Jesús era judío, su au-

diencia era judía, y el pasaje que discutieron estaba en la Ley Mosaica en Dt. 24:1-

4. No hay un Cristiano o gentil en la narración. Aplicar estos pasajes por fuera del 

contexto judío es aplicarlos equivocadamente.” 

Refutación: Este es el mismo error repetido. Restrepo confunde contexto his-

tórico con alcance doctrinal. Que la audiencia inicial fuera judía no limita el 

alcance de la enseñanza de Cristo al judaísmo. Jesús mismo declaró que sus 

palabras serían la base del juicio universal (cfr. Juan 12:48). Además, cuando 

en Mateo 19:9 Jesús dice: “Cualquiera que repudia a su mujer...”, ¿pretende 

Restrepo que esa prohibición terminó en la cruz y que hoy ya no rige? ¿Es 

legítimo para los cristianos repudiar y volverse a casar porque, según él, esa 

palabra fue “solo para judíos”? Si fuera así, el Nuevo Pacto quedaría vacío 

de principios morales, pues casi toda la ética de Cristo fue pronunciada antes 

de su muerte. La hermenéutica de Restrepo lleva al absurdo, pues convierte 

las enseñanzas éticas de Jesús en meros recordatorios para judíos, sin vigen-

cia universal. 

Cita de Restrepo: “En el Sermón del Monte, Jesús hizo la misma distinción que hizo 

Pablo en Rom. 2.28-29...” 

Refutación: Restrepo tuerce el argumento de Pablo. Romanos 2:28-29 no en-

seña que las palabras de Jesús se limitan a judíos “interiores”. Más bien, Pa-

blo está declarando que la verdadera circuncisión es espiritual y que la ver-

dadera identidad del pueblo de Dios ya no es nacional, sino en Cristo. Apli-

car ese texto para restringir Mateo 5 solo a judíos de la época es ignorar el 

verdadero argumento paulino, que apunta hacia la universalización de los 

principios de Dios más allá del judaísmo. 



94 
 

Cita de Restrepo: “Al darse cuenta de que Jesús no enseñó nada aquí que Moisés 

no hubiera enseñado a Israel, ¿por qué los israelitas deberían tener algún problema 

con lo que Jesús enseñó?” 

Refutación: Esto es históricamente falso. Los israelitas sí tuvieron un pro-

blema con las enseñanzas de Jesús precisamente porque él profundizó el al-

cance moral de la Ley. Si fuera “lo mismo” que Moisés, ¿por qué los fariseos 

reaccionaban con furia? ¿Por qué la gente se admiraba de su autoridad (Ma-

teo 7:28-29)? Restrepo diluye el contraste entre la letra y el espíritu, entre lo 

externo y lo interno. Jesús no solo repitió a Moisés, reveló la plenitud de la 

Ley y la llevó a su clímax en Él mismo. 

Cita de Restrepo: “Jesús no tuvo ningún problema con los judíos internos... Pero 

Jesús tuvo conflictos definidos con los judíos en lo exterior, al igual que los apóstoles 

y los primeros cristianos.” 

Refutación: Otra vez, Restrepo distorsiona. Jesús no vino a clasificar judíos 

“internos” y “externos” bajo Moisés. Vino a establecer un Nuevo Pacto, y en 

ese proceso expuso la hipocresía farisaica y la insuficiencia de la justicia le-

galista. Romanos 2:28-29 no es paralelo a Mateo 5; más bien, es su desarrollo, 

los verdaderos hijos de Dios ya no se definen por raza ni ley mosaica, sino 

por obediencia de corazón. 

Entonces, en la figura 15, Restrepo insiste en que el “cualquiera” de Mateo 5 

y 19 debe restringirse al judaísmo mosaico. Esto es un error hermenéutico, 

lógico y doctrinal. Primero, confunde contexto histórico con alcance univer-

sal. Segundo, ignora que Jesús establece principios del Reino, no simples re-

cordatorios mosaicos. Tercero, lleva al absurdo, pues si sus palabras fueran 

solo para judíos de ese tiempo, entonces ni el adulterio en el corazón, ni el 

amor al enemigo, ni la prohibición del repudio, ni la regla de oro aplican a 

cristianos hoy. Restrepo ha creado un evangelio mutilado, en el cual las pa-

labras de Cristo dejan de ser universales para volverse “exclusivas para ju-

díos”. Esto contradice al mismo Cristo que dijo: “El cielo y la tierra pasarán, 

pero mis palabras no pasarán” (Mateo 24:35). 

Cita de Restrepo: “Una y otra vez en nuestro estudio del Sermón del Monte hemos 

visto que Jesús no contrastaba su enseñanza con la de Moisés. En cambio, Jesús in-

terpretó correctamente la enseñanza de Moisés a los judíos de su época.” 



95 
 

Refutación: Este es el eje central de su error. Jesús no se limitó a “interpretar 

correctamente” a Moisés. El mismo texto muestra que Jesús se coloca como 

autoridad superior a Moisés. La fórmula repetida “Oísteis que fue dicho... 

pero yo os digo” (cfr. Mateo 5:21, 27, 31, 33, 38, 43) no puede reducirse a una 

simple “explicación” de Moisés. Jesús no dice: “Así quiso decir Moisés”, sino 

“Yo os digo”, presentándose como la máxima autoridad ética y espiritual. Si 

lo que Restrepo afirma fuera cierto, Jesús no habría despertado la acusación 

de blasfemia ni la oposición de los escribas y fariseos. El choque entre Cristo 

y el judaísmo de su tiempo se explica porque Cristo estaba estableciendo la 

ley del Reino, no simplemente repitiendo a Moisés. 

Cita de Restrepo: “Jesús dio fuertes advertencias a los judíos para tratar de ha-

cerlos volver a la plena obediencia de las palabras de Moisés.” 

Refutación: Este razonamiento es falaz. Si la misión de Jesús hubiese sido 

simplemente “volverlos a Moisés”, entonces la cruz carecería de sentido. El 

mismo Moisés profetizó que vendría un profeta mayor que él, a quien el 

pueblo debía oír (cfr. Deuteronomio 18:15). Rechazar a Jesús no era rechazar 

a Moisés en su interpretación, sino rechazar al cumplimiento de Moisés en 

Cristo. Además, los apóstoles predicaron que en Cristo se ofrece un pacto 

nuevo (cfr. Hebreos 8:6-13), no un llamado a restaurar el mosaísmo. Restrepo 

pasa por alto que la función de la Ley era conducir a Cristo (cfr. Gálatas 3:24-

25), no que Cristo condujera de regreso a la Ley. 

Cita de Restrepo: “Si bien la mayoría de estas enseñanzas están contenidas en el 

Nuevo Pacto para los cristianos...” 

Refutación: Aquí Restrepo se contradice. Reconoce que “la mayoría” de las 

enseñanzas reaparecen en el Nuevo Pacto, pero insiste en que el Sermón del 

Monte no aplica a los cristianos. ¿Cómo puede ser que los mismos manda-

mientos, humildad, pureza de corazón, misericordia, amor al enemigo, re-

chazo del odio y la lujuria, sean parte del Nuevo Pacto, y sin embargo se 

niegue que Jesús los dirigió a todos los que buscan el Reino de Dios? Si “la 

mayoría” se repite, ¿no demuestra esto que el Sermón del Monte ya anticipa 

el carácter del Reino de Cristo? 



96 
 

Cita de Restrepo: “... tomar cualquiera del Sermón del Monte y tratar de vincularlo 

a los cristianos es ignorar por completo su contexto y el propósito de Jesús al predicar 

el sermón.” 

Refutación: Este es quizás el error más grave de Restrepo. Jesús mismo de-

claró que su palabra sería normativa y universal: “El cielo y la tierra pasarán, 

pero mis palabras no pasarán” (Mateo 24:35). ¿Debemos creer que uno de 

los discursos más extensos y centrales de Jesús, el Sermón del Monte, carece 

de aplicación para los cristianos? Si así fuera, ¿por qué Mateo, escribiendo 

después de Pentecostés y para una audiencia cristiana, lo incluyó en su evan-

gelio? ¿No sería absurdo registrar con tanto detalle un sermón “no aplicable” 

a los discípulos de Cristo? 

Además, el Sermón del Monte termina con la exhortación: “Cualquiera, 

pues, que me oye estas palabras, y las hace, le compararé a un hombre pru-

dente...” (Mateo 7:24). Restrepo limita este “cualquiera” al judaísmo, pero el 

mismo evangelista lo aplica a todos los lectores de su tiempo. Negar la apli-

cación del Sermón del Monte a los cristianos es negar la intención misma de 

Mateo como autor inspirado. 

Conclusión. 

Jaime Restrepo concluye que en el Sermón del Monte Jesús no introdujo 

nada nuevo, sino que simplemente interpretó correctamente a Moisés. Según 

él, cada advertencia de Jesús fue dirigida exclusivamente a los judíos de su 

época, con el fin de hacerlos volver a la obediencia mosaica. De ahí su afir-

mación: “Tomar cualquiera del Sermón del Monte y tratar de vincularlo a 

los cristianos es ignorar por completo su contexto y el propósito de Jesús al 

predicar el sermón”. Por tanto, al leer el capítulo 4 del libro de Restrepo (de 

Samuel G. Dawson, en realidad), usted debe tener en cuenta lo siguiente. 

A primera vista, la tesis puede sonar razonable, pues Jesús cita mandamien-

tos conocidos por los judíos y condena su mala interpretación. Sin embargo, 

un análisis detenido revela múltiples fallas hermenéuticas, históricas y doc-

trinales que hacen insostenible esta posición. 

Restrepo presenta a Jesús como un expositor fiel de Moisés, pero el texto 

muestra algo mayor. Jesús declara con plena autoridad: “Pero yo os digo” 



97 
 

(Mateo 5:22, 28, 32, 34, 39, 44). No dice: “Así enseñó Moisés”, sino que habla 

con la voz del Legislador supremo. En el Sinaí, Moisés decía: “Así dice 

Jehová”. En el monte de Galilea, Jesús dice: “Yo os digo”. Este contraste se-

ñala que Cristo no es un comentarista del Sinaí, sino el cumplimiento del 

Sinaí mismo. 

Si el Sermón del Monte fuera un mensaje exclusivo para los judíos del primer 

siglo, carecería de relevancia que Mateo, escribiendo décadas después de la 

cruz y la resurrección, lo registrara con tanto detalle para sus lectores cristia-

nos. La inspiración del Espíritu Santo garantiza que este sermón tiene apli-

cación más allá del Israel del primer siglo. Limitarlo a un contexto mosaico 

es negar la intención evangelística y discipular del Evangelio de Mateo. 

El propio Restrepo admite que “la mayoría de estas enseñanzas están conte-

nidas en el Nuevo Pacto”. Sin embargo, insiste en que no deben aplicarse a 

los cristianos. Este razonamiento es contradictorio. Si el contenido es idén-

tico y está reafirmado en el Nuevo Testamento, entonces es evidente que Je-

sús estaba anticipando la ética de su Reino, no repitiendo un simple eco de 

Moisés. 

Jesús mismo aclaró: “No penséis que he venido para abrogar la ley o los pro-

fetas; no he venido para abrogar, sino para cumplir” (Mateo 5:17). Cumplir 

no es repetir, ni tampoco reducir la ley al mínimo común denominador de la 

práctica judía. Cumplir es llevar a la plenitud, mostrar la intención original 

de Dios y establecer la perfección que Moisés no podía garantizar. Negar 

esto es desconocer el papel mediador de Cristo como inaugurador de un 

nuevo pacto (Hebreos 8:6-13). 

Restrepo afirma que “cualquiera” en el sermón debe interpretarse como ex-

clusivamente judíos. Pero el propio sermón termina con una aplicación uni-

versal: “Cualquiera que me oye estas palabras y las hace, le compararé a un 

hombre prudente” (Mateo 7:24). El contraste es claro, no “cualquiera que sea 

judío”, sino “cualquiera que me oye”. Limitar este lenguaje universal a un 

solo grupo étnico contradice la voz del propio Cristo. 

El Sermón del Monte no es una reedición de Moisés, ni un llamado a volver 

a las sombras del Antiguo Pacto. Es la proclamación del Rey que establece la 



98 
 

ética de su Reino eterno. Restrepo, al encerrar a Jesús en las paredes del Sinaí, 

pasa por alto que el mismo Moisés anunció: “Profeta de en medio de ti, de 

tus hermanos, como yo, te levantará Jehová tu Dios; a él oiréis” (Deuterono-

mio 18:15). 

Ese Profeta ya vino. Su voz resonó en el monte de Galilea y aún resuena hoy. 

No nos lleva de regreso a Moisés, sino que nos conduce a la plenitud de la 

voluntad de Dios en Cristo. Rechazar la vigencia del Sermón del Monte es 

rechazar al Legislador que habló con autoridad divina. 

Jesús no fue un “intérprete fiel de Moisés”. Fue, y es, el Hijo de Dios que 

cumplió la Ley, la llevó a su perfección y la inscribió en los corazones de 

todos los que le siguen bajo el Nuevo Pacto. 

 

 

 

 

 

Ω 

 

 

 

 

 

 

Volviendo a la Biblia 

www.volviendoalabiblia.com.mx 

Octubre, 2025 

Se autoriza la distribución de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido 


