REFUTACION DEL LIBRO
“Matrimonio, divorcio y segundas nupcias: la ensefianza
uniforme de Moisés, Jestis y Pablo”
Capitulo 4
“Jestis interpreto correctamente a Moisés para los judios”

De Jaime Restrepo

Por Lorenzo Luévano

staremos refutando lo que hasta ahora es el capitulo mas extenso en

el libro que Jaime Restrepo supuestamente escribid, es decir, el capi-

tulo 4, el cual lleva por titulo: “Jesis interpreté correctamente a Moisés
para los judios”. Pero, antes de entrar de lleno a la refutacién de dicho capi-
tulo, es importante recordar lo que refutamos en el capitulo anterior. Hemos
demostrado que la palabra “fornicacion” significa exactamente eso, fornicar,
tener relaciones sexuales ilicitas. Es falso que dicha palabra haga referencia
a “besar solamente”, “acariciar solamente” o “manosear solamente”. Es
cierto que durante el acto de “fornicacién” las personas involucradas se be-
san, se acaricien, etc., pero siempre fornican. Pero, si no hay coito, entonces
no hay fornicacion. Hay “caricias”, “abrazos”, “besos”, pero si no hay coito,
entonces no hay “fornicaciéon”. Hay lujuria, lascivia, inmundicia, pero si no
hay coito, entonces no hay “fornicacion”. También hemos demostrado que
la mujer de Deuteronomio 24, no es repudiada por “fornicaciéon”. Restrepo
quiso demostrar con Jeremias 3, que la “cosa indecente” es la “fornicaciéon”,
dado que es por “fornicaciéon” que en Jeremias se entrega la carta de repudio.
Sin embargo, esta analogia entre Deuteronomio 24 y Jeremias 3, sobre todo
para interpretar los términos legales del texto mosaico, es un error.! También
demostramos que la idea de que la mujer repudiada de Deuteronomio 24
tuvo “libertad”, “permiso” o “derecho” de parte de Dios para volver a

1 Ver apéndice al final para un estudio exhaustivo sobre Deuteronomio 24 y Jeremias 3.

1



casarse con otro, es una idea equivocada. Ni el hombre que repudia, ni la
mujer repudiada tuvieron libertad, permiso o derecho para casarse con
otros. Si la mujer lo hacia, entonces ella quedaba envilecida por haberse ca-
sado después de haber sido repudiada. Una vez aclarado lo anterior, entre-
mos a refutar la tesis de Restrepo en este capitulo 4.

Cita de Restrepo: “Jesus Interpreté a Moisés Correctamente Para los Judios. Antes
de concluir nuestro estudio de la ensenanza de Moisés sobre el divorcio, queremos
considerar la ensefanza de Jesus sobre el divorcio bajo Moisés. Las declaraciones
de JesUs sobre el divorcio se encuentran principalmente en el Mateo 5:32 y Mateo
19:3-12, en el que tanto JesUs como los fariseos, que lo estaban probando sobre el
divorcio y el nuevo matrimonio, se refirieron a partes de la ensefianza de Moisés en
Deuteronomio 24. En vista de que Mat. 5:32 estd en lo que cominmente se llama el
Sermén del Monte, primero queremos examinar el contexto completo de la ense-
nanza de Jesus alli analizando brevemente el Sermén del Monte, principalmente de
Mateo 5-7, considerado generalmente el corazén de la enseianza moral de Jesuis.
Comenzando con Mateo 5 leemos: vss. 1-2: 1 Viendo la multitud, subié al monte; y
sentdndose, vinieron a él sus discipulos. 2 Y abriendo su boca les ensenaba, diciendo:
Asi, JesUs ensend a los israelitas, israelitas que necesitaban desesperadamente volver
a Dios y servirle en espiritu y en verdad. Comprender lo que enseiié en este sermédn
nos ayudard a ubicar Mat. 5:32 en su contexto adecuado.”

Refutacion: Restrepo inicia confundiendo los roles de Jestis que desempefid
en su ministerio. Nuestro confundido hermano afirma que Jesus interpretd
a Moisés “correctamente para los judios”, como si Cristo hubiera venido a ser
un comentarista de la Ley mosaica. Pero Jestis no se presenté como un intér-
prete de Moisés, sino como el Legislador divino que restableci6 la voluntad
original de Dios: “Oisteis que fue dicho... pero yo os digo” (Mateo 5:21, 27,
31, 33, 38, 43). ;Como se puede leer el Sermén del Monte y no percibir esta
férmula repetitiva de contraste y autoridad divina? Jestis no esta “expli-
cando a Moisés”, sino colocando su propia palabra como la norma final y
suprema.

Restrepo cree equivocadamente que el sermén del Monte fue para “hacer vol-
ver a los israelitas a Moisés”. Tal cosa es un error. El sermén del Monte fue para
proclamar la justicia superior del Reino, “Porque os digo que si vuestra jus-
ticia no fuere mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino
de los cielos” (Mateo 5:20). ;Esta Moisés en este versiculo como meta? No.

2



Cristo pone como condicién de entrada al reino una justicia mayor que la
que se basaba en la Ley. El evangelista subraya que lo que Jests ensefiaba no
era un “contexto mosaico”, sino una verdad del Reino. Mateo 7:28-29 deja
claro que el pueblo se admiraba de su ensefianza, porque hablaba “como
quien tiene autoridad, y no como los escribas”. No era un rabino que citaba
a Moisés, sino el Hijo de Dios que imponia su propia autoridad.

Las cosas que Restrepo aprendié de su maestro Samuel G. Dawson, contie-
nen un grave problema légico. Si el Sermoén del Monte fuera tnicamente un
“retorno a Moisés”, ;por qué termina con el llamado a edificar sobre la roca
de las palabras de Cristo? (cf. Mateo 7:24-27) No dice, “Edificad sobre Moi-
sés”, sino “sobre estas mis palabras”. Si todo fuese un comentario mosaico,
estas palabras habrian caducado con la cruz, pero nadie, a menos que per-
siga cierta tesis favorable a su causa, se atreve a afirmar que el Sermoén del
Monte no es vigente para nosotros.

Los apostoles citan y aplican directamente el Sermén del Monte a los cristia-
nos. Santiago 5:12 repite el “sea vuestro si, si; y vuestro no, no” (Mateo 5:37),
no como Ley mosaica, sino como mandamiento cristiano. Pedro cita el lla-
mado a la mansedumbre y a no devolver mal por mal (cf. 1 Pedro 3:9), en
sintonia con Mateo 5:39-44. ; Cémo podria Restrepo sostener que “compren-
der el sermon es ubicar Mateo 5:32 en su contexto mosaico”, si los apdstoles
mismos lo ubican en el contexto cristiano y normativo para los santos?

Restrepo fuerza el texto al afirmar que Cristo fue un simple intérprete de
Moisés. El Sermoén del Monte, y en particular Mateo 5:32, no es un llamado
a “volver a la Ley”, sino a abrazar la justicia del Reino de Dios. Limitar la
voz de Cristo a la de un comentarista mosaico equivale a rebajar su autori-
dad y a ignorar que en El se inaugura la plenitud de la voluntad divina.

Cita de Jaime Restrepo: “En Mateo 5-7, encontramos el relato més completo del
Sermén del Monte. La opinién comun de este pasaje es que JesUs contrasté su Nuevo
Pacto con el Pacto Mosaico. El autor durante muchos anos mantuvo esta opinién él
mismo. Es fdcil ver cdmo uno podria tomar los contrastes que JesUs construyd, como
‘Oistes que fue dicho, pero yo os digo’. Dado que Malaquias profetizé que el Mesias
traeria un nuevo pacto de todos modos, seguramente el Sermén del Monte contrasté
esos dos pactos.”



Refutacion: Restrepo reconoce que “es facil ver” que los contrastes introdu-
cidos por Jests en el Sermén del Monte corresponden a la transicion del
pacto mosaico al nuevo pacto, y sin embargo, después lo niega. Pero la
misma férmula repetida por Cristo (“Oisteis que fue dicho... pero yo os
digo”) no puede reducirse a una simple correcciéon rabinica. ;Qué otro ra-
bino o profeta se atrevié a sustituir el “fue dicho” con el “yo os digo”? El
contraste es claro, no es Moisés contra fariseos, es la interpretacion rabinica
contra el Mesias. Ademas, Restrepo admite que Malaquias profetizo6 la lle-
gada del nuevo pacto, pero luego desconecta esa profecia del cumplimiento
evidente en las palabras de Cristo. ;Para qué vino el Mesias, sino para dar la
ley del Reino?

Cita de Jaime Restrepo: “Varios eruditos de la Biblia adoptan este enfoque. Foy
E. Wallace, en su Sermén del Monte y el Estado Civil lo expresé de esta manera:
‘Por tanto, todo el Sermén del Monte fue prospectivo y contemplativo del nuevo
pacto, la nueva dispensacién y el nuevo reino, desde Pentecostés hasta el fin de los
tiempos, y ahora procedemos al examen de sus principios. Cada bienaventuranza
enuncia un principio evangélico, un anticipo del reino, y es imposible ignorar el Pen-
tecostés como el tiempo predicho en estos preceptos, cuya perspectiva inmediata
acentud la ensenanza.’ James Tolle, autor de un volumen Util sobre las Bienaventu-
ranzas, expone el mismo enfoque: ‘Asi, las Bienaventuranzas han sido designadas de
diversas maneras como la carta de la vida cristiana, la carta magna del cristianismo,
el documento central de la fe cristianq, la ley viva del nuevo reino y el cédigo para
el discipulado cristiano.’

Refutacion: Restrepo cita a Wallace y Tolle para luego descartar su posicion.
Sin embargo, ambos eruditos estan en lo correcto al ver el caracter prospec-
tivo del sermoén. Las Bienaventuranzas no describen la justicia farisaica bajo
Moisés, sino la justicia del Reino que sobrepasa la Ley. Cuando Cristo pro-
clama, “Bienaventurados los pobres en espiritu, porque de ellos es el reino
de los cielos” (Mateo 5:3), no esta exhortando a los judios a un mejor cum-
plimiento de la Tor4, sino introduciendo la ética del Reino venidero. Si Res-
trepo tuviera razén en afirmar que todo el Sermoén es mera interpretacion
mosaica, tendria que decir con consecuencia que ser “luz del mundo” y “sal
de la tierra” (Mateo 5:13-14) es una exigencia mosaica, y que “amad a vues-
tros enemigos” (Mateo 5:44) también lo era. Pero jdonde en la Ley de Moisés



se exige amar a los enemigos con esa plenitud? Esta es la voz del nuevo Le-
gislador, no del comentarista mosaico.

Cita de Jaime Restrepo: “El autor ahora piensa que esta posicién no es correcta,
sino que JesUs estaba interpretando correctamente el Pacto Mosaico a los judios. El
contraste no fue entre la Ley Mosaica y el Nuevo Pacto de Cristo, sino entre la Ley
de Moisés y lo que los judios habian hecho con la Ley de Moisés. Hizo esto para
mostrarles lo que todo israelita deberia ser. Por lo tanto, pronto veremos que todo
el Sermén del Monte fue de la Ley de Moisés. Esto incluye su ensefianza en las Bie-
naventuranzas, su enseianza sobre la sal y la luz, y su ensefianza sobre la actitud y
la accién. También abarcéd su ensefianza sobre la lujuria, el amor a los enemigos, la
‘regla de oro’, el matrimonio, el divorcio y el nuevo matrimonio, y los juramentos,
itodo!l”

Refutacion: Aqui se halla la afirmacion mas grave de Restrepo: “todo el Ser-
mén del Monte fue de la Ley de Moisés”. Si fuese asi, entonces debemos creer
que Moisés ensen6 la regla de oro (“todas las cosas que querais que los hom-
bres hagan con vosotros, asi también haced vosotros con ellos”, Mateo 7:12)
y que Moisés ensefi6 la bienaventuranza de los perseguidos “por causa de la
justicia” (Mateo 5:10-11). Pero esto no corresponde a la ensefianza mosaica,
sino a la revelacion plena del Reino. Jests dice explicitamente que “la ley y
los profetas fueron hasta Juan; desde entonces el reino de Dios es anunciado”
(Lucas 16:16). El sermén no es un comentario legalista para que los judios
sean mejores israelitas, sino la proclamacion inicial del Reino de los cielos.

Ademas, decir que el contraste no fue entre la Ley y Cristo, sino entre la Ley
y lo que los judios hicieron con ella, ignora el peso de las palabras de Jests
en Mateo 5:31-32. Moisés permitio el repudio “por la dureza de vuestros co-
razones”, pero Cristo dice, “mas yo os digo que cualquiera que repudia a su
mujer, a no ser por causa de fornicacion, hace que ella adultere.” Esto no es
una mera correccion de tradicion farisaica, sino una revocacion de la conce-
sién mosaica y una restauracion del principio original (cf. Mateo 19:8).

Decir que “todo el Sermoén del Monte fue de Moisés” es tanto como afirmar
que Cristo no hablé como Legislador del Reino, sino como un intérprete ju-
dio mas. Pero el pueblo mismo entendié que Jests ensefiaba “como quien
tiene autoridad, y no como los escribas” (Mateo 7:29). ;Cémo puede



Restrepo sostener que Jesus hablaba como intérprete de Moisés, cuando los
oyentes percibieron lo contrario?

Cita de Jaime Restrepo: “Este estudio es importante, primero, porque no debemos
malinterpretar la ensefianza mds bdsica de Jesis. Ademds, no debemos aplicar su
ensenanza a aquellos a quienes Jesus no tenia la intencidon de hacerlo. Albert
Sweitzer, el ilustre médico misionero francés, pensé que el Sermdn del Monte era un
esfuerzo noble, pero ‘no una ética para todos los dias’. Sin embargo, si Jesis simple-
mente estaba ensenando correctamente la Ley de Moisés, es importante entender
que el hombre tiene la capacidad de obedecer a Dios sin pecar.”

Refutacion: Restrepo afirma que no debemos aplicar la ensenanza de Jests
a quienes no iba dirigida originalmente, como si el Sermén del Monte no
tuviera vigencia universal, sino un marco exclusivamente mosaico. Pero esto
es un error grave. Cristo mismo declar6 que sus palabras son normativas
para todos los que le llaman “Sefior”, “A cualquiera, pues, que me oye estas
palabras, y las hace, le compararé a un hombre prudente...” (Mateo 7:24).
No limita su ensefianza a judios de su generacidn, sino a todo el que oye.
Citar a Schweitzer para sostener que el sermén no es “una ética para todos
los dias” es citar a un incrédulo para debilitar la autoridad del Sefior. Ade-
mas, Restrepo condiciona la ensefianza de Jestis a un marco de obediencia
perfecta a Moisés, cuando el sermén apunta precisamente a algo mayor,
“Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que esta en los cielos es
perfecto” (Mateo 5:48). Esto no es mero mosaismo, es la justicia del Reino.

Cita de Jaime Restrepo: “Cuando Dios estaba a punto de dar el Pacto Mosaico a
los judios en el Monte Sinai en Ex. 19:5, les dijo: ‘Ahora, pues, si diereis oido a mi
voz, y guardareis mi pacto, vosotros seréis mi especial tesoro sobre todos los pueblos;
porque mia es toda la tierra.” En el versiculo 8, la gente dio su reaccién, como si
creyeran que Dios no pidié demasiado para que su comunién con ellos se basara en
una estricta obediencia a su pacto: ‘Y todo el pueblo respondié a una, y dijeron:
Todo lo que Jehovd ha dicho, haremos. Y Moisés refirié a Jehovd las palabras del
pueblo.

MM

Refutacién: Restrepo apela a Exodo 19 para decir que el pueblo pensé que
podia cumplir el pacto, y que Dios no exigié mas de lo que podian dar. Pero
el relato biblico muestra otra cosa, su promesa fue ingenua, pues apenas en-
tregada la ley, ya habian caido en idolatria con el becerro de oro (cf. Exodo



32). El punto no es que la ley fuera imposible de obedecer, sino que el pecado
del hombre hace inevitable el fracaso. Pablo lo explica con claridad, “Lo que
era imposible para la ley, por cuanto era débil por la carne, Dios, enviando a
su Hijo... conden¢ al pecado en la carne” (Romanos 8:3). Restrepo confunde
posibilidad abstracta con capacidad real; la historia de Israel demuestra que,
aunque la ley era santa, justa y buena (Romanos 7:12), ningtin hombre pudo
cumplirla sin pecado.

Cita de Jaime Restrepo: “Por supuesto, alguien podria pensar que los judios fueron
ingenuos al suponer que podian guardar el pacto, pero considere mas. En Dt. 5:27,
cuando Moisés les dio el pacto por segunda vez, los judios le dijeron nuevamente:
‘Acércate tU, y oye todas las cosas que dijere Jehovd nuestro Dios; y t0 nos dirds
todo lo que Jehovd nuestro Dios te dijere, y nosotros oiremos y haremos.” Aparente-
mente, los judios no pensaron que era imposible obedecer a Dios, a pesar de que
habian estado familiarizados con el pacto durante cuarenta anos. En el versiculo 28,
Dios los elogié por pensar asi: ‘Y oyé Jehovd la voz de vuestras palabras cuando me
hablabais, y me dijo Jehovd: He oido la voz de las palabras de este pueblo, que
ellos te han hablado; bien estd todo lo que han dicho.’” Por lo tanto, Dios tampoco
pensé que guardar el pacto estaba mds alld de su capacidad.”

Refutacion: El error aqui es confundir el elogio de Dios con una confirma-
cion de que el pueblo podia guardar perfectamente el pacto. Dios aprob6 la
disposicion inicial, pero inmediatamente después afiadié: “jQuién diera que
tuviesen tal corazén, que me temiesen y guardasen todos los dias todos mis
mandamientos, para que a ellos y a sus hijos les fuese bien para siempre!”
(Deuteronomio 5:29). Es decir, la dificultad no era externa sino interna, el
corazon del pueblo. Restrepo omite este versiculo clave, que muestra que,
aunque la ley era clara, el problema residia en la incapacidad moral del hom-
bre. Por eso Pablo, con plena autoridad, concluye, “Por las obras de la ley
ningln ser humano sera justificado delante de é1” (Romanos 3:20).

Cita de Jaime Restrepo: “Por 0ltimo, en Dt. 30:11-14, que tuvo lugar al final de
la vida de Moisés, Dios asegurd a los judios que estaba a su alcance obedecer el
pacto: ‘Porque este mandamiento que yo te ordeno hoy no es demasiado dificil para
ti, ni estd lejos... Porque muy cerca de ti estd la palabra, en tu boca y en tu corazén,
para que la cumplas.” Por lo tanto, Dios persuadié a los judios, y ellos entendieron
que guardar la Ley de Moisés estaba a su alcance. Dios nunca les dio una ley que
estuviera mds alld de su capacidad de obedecer. El problema no era que la ley



fuera demasiado dificil para ellos; el problema era que simplemente no la cumplian
a la perfeccién.”

Refutacion: Restrepo usa Deuteronomio 30 para afirmar que la ley estaba
plenamente al alcance del hombre. Sin embargo, Pablo cita este mismo pa-
saje en Romanos 10:6-8 para mostrar que la verdadera obediencia no se logra
por el sistema mosaico, sino por la fe en Cristo: “Cerca de ti esté la palabra...
esta es la palabra de fe que predicamos.” Moisés anticipa la necesidad de un
cambio de corazén (cf. Deuteronomio 30:6), algo que solo Dios puede hacer.
Si fuera verdad que Israel tenia la capacidad de cumplir perfectamente la
ley, ;por qué terminé en continua desobediencia, cautiverios, idolatria y fi-
nalmente bajo el juicio de Dios? La insistencia de Restrepo en que “el pro-
blema no era que la ley fuera dificil” contradice la ensefianza apostoélica, la
cual declara que “la ley nada perfeccion6” (Hebreos 7:19). Cristo no vino a
repetir la ley de Moisés, sino a suplir lo que Moisés nunca pudo dar, es decir,
gracia y verdad (Juan 1:17).

Cita de Jaime Restrepo: “También veremos que Dios incluyé la gran mayoria de
las enseiianzas de Jesus en el Nuevo Pacto mds adelante, por lo que es posible para
los cristianos. El hecho de que Israel haya usado tan mal la ensefanza que JesUs
enumerd en este pasaje brinda severas advertencias para aquellos de nosotros que
luchamos por cumplir con el Nuevo Pacto de Cristo. Nuestro enfoque con cada seg-
mento del Sermén del Monte serd (1) comprender la ensefianza, (2) notar dénde
podemos encontrarla en el Pacto Mosaico, (3) notar que Jesus enseiidé lo mismo que
Moisés hizo para la misma gente, (4) para notar déonde podemos encontrar la misma
ensefanza en el Nuevo Pacto de Jesus (si esa ensefianza alguna vez se dirige a los
cristianos), y por lo tanto, es vinculante para los cristianos ahora.”

Refutacion: Restrepo afirma que “Dios incluyé la gran mayoria de las ensefianzas
de JesUs en el Nuevo Pacto mds adelante”, como si Jestis no hubiera hablado con
autoridad propia, sino que sus palabras quedaron en suspenso hasta ser “in-
cluidas” después. Pero esto es reducir a Cristo al nivel de Moisés y negar su
condicion de legislador del Reino. Jestis mismo dijo: “El cielo y la tierra pa-
saran, pero mis palabras no pasaran” (Mateo 24:35). No dijo: “esperad a que
mis palabras sean repetidas en el Nuevo Pacto”, sino que confiri6 a sus en-
sefianzas un caracter permanente y universal.



Cuando Restrepo escribe que “Israel usé mal la ensefianza que Jesis enumerd en
este pasaje”, cae en contradiccion consigo mismo. Porque si todo el Sermén
del Monte fuera mosaico, como él mismo sostiene, entonces los israelitas no
estaban “usando mal” ensefianzas de Jesus, sino simplemente transgrediendo
a Moisés. La verdad es que lo que Israel mostré con su rechazo fue que no
soportaba la palabra del Mesias, no que se equivocaran al interpretar a Moi-
sés. El problema no era un error de exégesis mosaica, sino la resistencia al
Sefior mismo.

Finalmente, su metodologia propuesta, “notar dénde podemos encontrarla en el
Pacto Mosaico... notar que Jesus enseid lo mismo que Moisés hizo para la misma
gente”, es una distorsion peligrosa. Jestis no ensefié “lo mismo” que Moisés.
Moisés nunca dijo: “amad a vuestros enemigos” (Mateo 5:44), ni “no resistdis
al que es malo” (Mateo 5:39). Estas son ensefianzas que sobrepasan radical-
mente la ley mosaica. El propio Jests lo declaré: “Oisteis que fue dicho...
pero yo os digo”. Restrepo quiere borrar la linea que el mismo Cristo traz6
entre Moisés y el Reino.

La idea de que una ensefianza de Jesus es vinculante “si alguna vez se dirige
a los cristianos” es igualmente absurda. El Sefior dej6 claro a quiénes se di-
rigia: “el que oye mis palabras” (Mateo 7:24). No restringi6 su aplicacion a
una generacion de judios bajo Moisés, sino que establecié principios eternos
para todos los que entrarian al Reino. Si las palabras de Cristo solo son vali-
das cuando reaparecen en los escritos apostélicos, ;qué hacemos con los
evangelios mismos? ;Leerlos como historia caduca? Eso es lo que Restrepo,
en la practica, propone. Pero los apdstoles no se limitaron a repetir a Moisés,
se apoyaron en las palabras de Jestis como la autoridad final (cf. 1 Timoteo
5:18 citando a Lucas 10:7).

Restrepo encierra a Jestis en el marco mosaico y subordina su ensefianza a
una supuesta validacion posterior, cuando la realidad es que Cristo hablé
como legislador y juez definitivo (Juan 12:48). Ignorar esto es minar la base
misma del cristianismo.

Cita de Jaime Restrepo: “vs. 3 - Bienaventurados los pobres en espiritu, porque
de ellos es el reino de los cielos. Ser pobre de espiritu es ser humilde. Es lo opuesto



a la arroganciaq, la justicia propia y el orgullo. Jesis ensend que los judios que eran
pobres de espiritu serian bendecidos o felices.”

Refutacion: Restrepo reduce la declaracion de Cristo a un principio aplicado
solamente a “los judios que eran pobres de espiritu”. Pero el texto no dice,
“bienaventurados los judios pobres en espiritu”, sino “bienaventurados los
pobres en espiritu”. La promesa no se limita al judaismo mosaico, sino que
abre el Reino de los cielos a todos los que tienen esta condicion espiritual.
(Coémo puede Restrepo restringir lo que Cristo universaliza? Si fuese sé6lo
para judios bajo Moisés, ; por qué Mateo habla del “reino de los cielos”, con-
cepto caracteristico de su evangelio y claramente vinculado con la nueva dis-
pensacion?

Cita de Jaime Restrepo (citando a Barclay y estudios 1éxicos): “Pobre — pto-
chos (TTwxog, G4434)... adjetivo que describe a uno que se agacha ... cargado
de pobrezaq, impotente... metaféricamente, de la religion de los judios... ptdjos des-
cribe al hombre totalmente indigente, que no tiene absolutamente nada; “ani y ebyén
describe al pobre, humilde e indefenso que ha puesto toda su confianza en Dios. ...
Por tanto, ‘benditos los pobres en espiritu’ quiere decir: iBendita la persona que es
consciente de su total indefension, y que pone toda su confianza en Dios!”

Refutacion: El andlisis 1éxico de Restrepo y Barclay es ttil para comprender
el término, pero el error esta en la aplicacion. Una vez que reconocen que
“pobre en espiritu” significa depender de Dios, inmediatamente vuelven a
encerrar esta bienaventuranza en el judaismo, como si Jesus dijera, “benditos
los israelitas humildes”. Sin embargo, el mismo contexto del sermén muestra
que las bienaventuranzas son principios universales del Reino, los que llo-
ran, los mansos, los misericordiosos, los pacificadores... No hay nada en el
texto que limite esto a la ley mosaica. ;j Acaso la misericordia (cf. Mateo 5:7)
era una exigencia exclusivamente mosaica? ;O es que Cristo habla de un ca-
racter requerido a todo ciudadano del Reino?

Cita de Jaime Restrepo (conclusion de la bienaventuranza): “El Reino de Dios
es la posesion de los pobres en espiritu, porque son ellos los que se han dado cuenta
de su absoluta incapacidad aparte de Dios, y han aprendido a confiar y a obedecer.
Asi pues, esta bienaventuranza quiere decir: jAh, la bienaventuranza del que es cons-
ciente de su propia y total indefensién, y que ha puesto toda su confianza en Dios;

10



porque sélo asi puede rendir a Dios aquella perfecta obediencia que le hard ciuda-
dano del Reino del cielo!”

Refutacion: Aqui estd la contradiccion mas seria. Restrepo admite que la bie-
naventuranza se refiere al Reino de los cielos, pero al mismo tiempo sostiene
que todo el Sermén del Monte pertenece al marco mosaico. ;Cémo puede
ser esto? Bajo Moisés no se predicé que los pobres en espiritu eran “ciuda-
danos del Reino de los cielos”. Ese lenguaje es escatolégico y mesianico, no
mosaico. El Reino de los cielos es el Reino que Cristo vino a anunciar, no el
sistema legal de Sinai.

Ademas, Restrepo transforma la gracia de esta promesa en una demanda de
“perfecta obediencia” que hard ciudadano del Reino. Pero Cristo no dice:
“Bienaventurados los que logran obedecer perfectamente”, sino “bienaven-
turados los pobres en espiritu”. El ciudadano del Reino no entra por su per-
feccion, sino por reconocer su absoluta incapacidad y depender de la gracia
de Dios. Aqui Restrepo traiciona la ensefianza misma de la bienaventuranza,
que es consuelo para los humildes, no exigencia de perfeccionistas.

Restrepo manipula las Bienaventuranzas para reducirlas a un manual de
piedad mosaica, cuando en realidad son la carta magna del Reino. El len-
guaje del Reino de los cielos, la universalidad de las promesas y la radicali-
dad de las exigencias superan con creces al marco de Moisés. Limitar esto a
“judios bajo la ley” es negar el cardcter mesidnico y eterno de la palabra de
Cristo.

Cita de Jaime Restrepo: “La Ensefianza del Antiguo Pacto. El Antiguo Pacto ensefié
claramente al pueblo de Dios a ser humilde. En Isa. 66:2, Dios dijo: ‘Mi mano hizo
todas estas cosas, y asi todas estas cosas fueron, dice Jehovd; pero miraré a aquel
que es pobre y humilde de espiritu, y que tiembla a mi palabra.’ De igual manera
leemos en Isa. 57:15 -- ‘Porque asi dijo el Alto y Sublime, el que habita la eternidad,
y cuyo nombre es el Santo: Yo habito en la altura y la santidad, y con el quebrantado
y humilde de espiritu, para hacer vivir el espiritu de los humildes, y para vivificar el
corazén de los quebrantados.’” En Proverbios 29:23, Salomén escribié: ‘La soberbia
del hombre le abate; pero al humilde de espiritu sustenta la honra.’

Refutacion: Restrepo intenta probar que, como el Antiguo Pacto hablé de
humildad, entonces la primera bienaventuranza del Sermén del Monte no

11



serfa enseflanza nueva, sino mera repeticion mosaica. Sin embargo, aqui hay
una falacia de equivalencia. Que el Antiguo Testamento hable de humildad
no significa que Mateo 5:3 esté contenido en Moisés ni que Jesus se limite a
repetir lo ya dicho.

Isaias 57:15 e Isaias 66:2 no son leyes mosaicas, sino profecias que trascien-
den a Moisés. Son declaraciones que apuntan al cardcter de Dios y a su trato
con los contritos, en un contexto muchas veces de juicio y restauracién me-
sidnica. Si Restrepo quiere demostrar que Cristo simplemente “explicaba
Moisés”, ; por qué cita a Isaias y no a Deuteronomio? En realidad, al hacerlo
reconoce que los profetas ya anunciaban un principio méas alla de Moisés.

Mas atin, lo que distingue al Sermén del Monte no es que hable de humildad
en general, sino que vincula la humildad con una promesa escatolégica
tnica: “de ellos es el reino de los cielos”. Ningtn texto mosaico promete que
los pobres en espiritu seran ciudadanos del Reino celestial. Moisés prometia
larga vida en la tierra de Canaén (cf. Deuteronomio 5:33), pero Cristo pro-
mete herencia en el Reino eterno. Son cosas muy distintas.

Finalmente, el hecho de que proverbios o profetas exaltaran la humildad solo
confirma que Dios siempre valoré ese espiritu, pero la diferencia radical es
que Cristo inaugura su Reino con esa bienaventuranza como principio de
entrada. Restrepo quiere hacernos creer que porque hay paralelos tematicos
en el Antiguo Testamento, entonces todo el Sermén del Monte es mosaico.
Pero esa logica es insostenible. El Nuevo Testamento habla también de la
creacion, la fe y la justicia; ;debemos concluir que todo eso es solo Moisés?
La continuidad temética no borra la novedad de Cristo como Legislador.

Cita de Jaime Restrepo: “Jesus Ensefié a los Judios lo Mismo Que el Antiguo Pacto.”

Refutacion: El encabezado ya supone lo que debe probar. Jests no “ensefié
lo mismo” que Moisés, proclamé la norma del Reino y hablé con autoridad
propia (“pero yo os digo”, Mateo 5:21, 27, 31, 33, 38, 43). Moisés prometia
vida en la tierra; Jestis promete ciudadania en el “reino de los cielos” (Mateo
5:3). ;Es eso “lo mismo”?

Cita de Jaime Restrepo: “Asi, en esta bienaventuranza Jesls ensefié a los judios
que no eran pobres de espiritu exactamente lo que Moisés ensend.”

12



Refutacion: ;Donde enseii6 Moisés que “los pobres en espiritu” poseen el
“reino de los cielos”? La bienaventuranza no es un llamado a Canaén sino al
Reino mesidnico. La continuidad tematica (Dios valora la humildad) no
equivale a identidad de pacto. Confundir paralelo moral con equivalencia
de dispensacion es un non sequitur.

Cita de Jaime Restrepo: “Puedes ver arrogancia de ellos en Jn. 7:48, donde...
‘2Acaso ha creido en él alguno de los gobernantes, o de los fariseos?™

Refutacion: Si, habia arrogancia. Pero ese dato sociolégico no prueba que
Jesus repitiera a Moisés. Muestra, més bien, por qué la entrada al Reino exige
pobreza de espiritu (Mateo 5:3). El criterio ya no es pertenencia farisea, sino
sometimiento al Mesias.

Cita de Jaime Restrepo: “En Luc. 18:9-14 los fariseos ‘...confiaban en si mismos
como justos...”

Refutacién: Justamente, la parabola del fariseo y el publicano ensefia una
justificacion que no es mosaica (“se volvié a su casa justificado”, Lucas
18:14). ;Desde cuando Moisés justifico al impuro que solo clama por miseri-
cordia? Aqui se ve el paso a la justicia del Reino, no una glosa de la Tora.

Cita de Jaime Restrepo: “En Mat. 18:1-4... ‘Si no os volvéis y os hacéis como nifios,
no entraréis en el reino de los cielos’ (vs. 3).”

Refutacion: Este texto contradice la tesis de Restrepo. No dice “no entraréis
a la tierra”, sino “al reino de los cielos”. Es puerta de entrada al Reino de
Cristo, no llamado a un mejor legalismo mosaico. Si Restrepo tiene razon,
(por qué Jests usa la formula de ingreso al Reino y no al pacto sinaitico?

Cita de Jaime Restrepo: “En Jn. 13:6-12 JesUs lavé los pies... Jesus le dijo a Pedro
que si no... no tendria parte con JesUs. Pedro tampoco habria tenido parte con Moi-
sés.”

Refutacion: Jestis no mencioné a Moisés. La advertencia es Cristo céntrica:
“no tendras parte conmigo” (Juan 13:8). Forzar “conmigo” para que signifi-
que “con Moisés” altera el texto. La lecciéon es comunién con Cristo por el
camino del servicio, rasgo definitorio del discipulado en el Reino (Juan
13:13-17), no una pertenencia al pacto de Sinai.

13



Cita de Jaime Restrepo: “Cuando termind, les pregunté: ‘2Sabéis lo que os he he-
cho?'... Lo que todavia necesitaban aprender era que el mayor es el que sirve... Si
no aprendian eso, no tendrian parte con Cristo (Juan 13:8).”

Refutacion: Correcto en la aplicaciéon; pero de nuevo, la comunién es con
Cristo, no con Moisés. El estdndar del Reino invierte jerarquias (cf. Mateo
20:25-28). Eso no es mera “interpretacion mosaica”, es ética del Rey para sus
subditos.

Cita de Jaime Restrepo: “En Lc. 6:24... ‘{Ay de vosotros, ricos!’... Un examen del
contexto muestra que Jesls no hablé de riquezas fisicas, sino de riqueza de espiritu,
arrogancia...”

Refutacion: Reduccién indebida. En Lucas 6 los “ayes” contrastan directa-
mente con “bienaventurados los pobres... los que ahora tenéis hambre... los
que ahora llordis” (Lucas 6:20-26). Hay dimensién espiritual, si; pero la letra
de Lucas apunta también a realidades materiales que revelan dénde esta la
confianza. Limitarlo a “riqueza de espiritu” es estrechar el alcance del texto
y convertir un diagnoéstico del Reino en una mera admoniciéon moralista.

Cita de Jaime Restrepo: “Los arrogantes... se lamentaban cuando la nacién pronto
seria destruida... Los arrogantes... ya tenian su consuelo. No tenian recompensa
futura en el reino debido a su falta de humildad.”

Refutacion: La mencion de la destruccion nacional (70 d.C.) puede ser una
aplicacion historica, pero el “ay” de Lucas no se agota en ese horizonte. Jests
habla en claves universales y escatoldgicas, verdadera recompensa vs. con-
suelo presente. Reducirlo a polémica judia del primer siglo deja fuera la in-
tencion del Maestro de normar a todo discipulo, en toda época.

Cita de Jaime Restrepo: “El Nuevo Pacto de Cristo ensefié a los cristianos lo mismo
sobre la humildad.”

Refutacion: Esta afirmacion es el eje del error. Restrepo quiere que conclu-
yamos que, porque la humildad aparece en Moisés, en Jests y en los apésto-
les, entonces todo es “lo mismo”. Pero la presencia de un principio moral en
distintas épocas no borra la diferencia de pacto. Moisés también hablé de
amor, pero nadie diria que Juan 13:34 (“un mandamiento nuevo os doy”) es
simplemente una repeticion mosaica. La humildad es eterna en el caracter

14



de Dios, pero Cristo la vincula al Reino celestial, no a la mera obediencia
nacional en Canaan.

Cita de Jaime Restrepo: “En Rom. 12:3, Pablo dijo: ... no tenga més alto concepto
de si que el que debe tener...”

Refutacion: Si, Pablo ensefia humildad, pero en contexto eclesial, como cada
miembro debe pensar de si mismo dentro del cuerpo de Cristo. Esto no es lo
mismo que Moisés demandando obediencia a la Ley. La comparacion de
Restrepo borra la diferencia entre la ética del Reino en Cristo y la regulacion
de una nacién bajo un pacto terrenal.

Cita de Jaime Restrepo: “En Fil. 2:5-8, Pablo dijo que los cristianos deberian tener
la actitud de Cristo... se humillé... hasta la muerte de cruz.”

Refutacion: Aqui se ve claramente el error. ;Dénde ensenié6 Moisés que el
modelo de humildad era un Mesias que se encarna y muere en la cruz? Nin-
guna ensefianza mosaica contiene eso. Cristo es paradigma tnico, no repeti-
cién mosaica. Afirmar que “ensefié lo mismo” es negar el cardcter singular
de la humillacién de Jestis como fundamento de la salvacion.

Cita de Jaime Restrepo: “En Santiago 4:6, 10... Dios resiste a los soberbios, y da
gracia a los humildes.”

Refutacion: Santiago cita la ensefianza de Cristo y los Salmos, pero la aplica
a la vida cristiana bajo el Nuevo Pacto. La misma frase “da gracia” sefala la
diferencia. Moisés exigia obediencia; Cristo otorga gracia al humilde. Esa di-
ferencia es capital, Ley demanda, Evangelio ofrece gracia. Restrepo la borra.

Cita de Jaime Restrepo: “En 1 Ped. 5:5, Pedro dijo: ... revestios de humildad;
porque Dios resiste a los soberbios, y da gracia a los humildes.”

Refutacion: Otra vez, Pedro no repite a Moisés, sino a su Sefior. Su llamado
no es a sostener una teocracia nacional, sino a vivir como “extranjeros y pe-
regrinos” (1 Pedro 2:11) en el Reino espiritual. Restrepo ignora la nueva si-
tuacion de los cristianos para forzar la tesis de que todo es “lo mismo”.

Cita de Jaime Restrepo: “Por lo tanto, aprendemos que si tenemos una actitud de
sabelotodo, no somos diferentes de los judios de la época de Jesus.”

15



Refutacion: La aplicacion moral es cierta, pero no prueba su tesis. Si, la arro-
gancia es pecado en cualquier tiempo. Pero el hecho de que el mismo pecado
aparezca en dos pactos no los hace idénticos. Esa es la falacia de Restrepo,
confundir similitud ética con identidad de pacto.

Cita de Jaime Restrepo: “Un buen ejemplo de humildad se ve en Isaac Newton...”

Refutacion: La anécdota de Newton puede ilustrar, pero nada afade al ar-
gumento biblico. Ademas, citar a Newton para reforzar que Moisés y Cristo
ensefiaron lo mismo es retéricamente débil, un ejemplo de modestia cienti-
fica no valida la tesis de continuidad de pactos.

Cita de Jaime Restrepo: “Alentamos... ejemplos de humildad: Gedeén, Salomén,
Pedro, Pablo y Jesis... También ejemplos de arrogancia: Uzias, los discipulos, Pedro,
Herodes, el hermano mayor...”

Refutacion: Los ejemplos muestran que la humildad o la arrogancia son uni-
versales, en todo tiempo. Pero eso no significa que las bienaventuranzas sean
mosaicas. El error estd en confundir valores eternos (como humildad, mise-
ricordia, fe) con la ley mosaica como tal. Moisés habl6 de humildad, si; pero
no prometio el Reino celestial a los humildes. Esa promesa pertenece tinica-
mente a Cristo.

Restrepo acumula textos del Nuevo Testamento y del Antiguo para sostener
que “todo es lo mismo”. Pero en el fondo confunde principios eternos con
sistemas de pacto. Dios siempre exigié humildad; pero solo Cristo, en el Ser-
mon del Monte, la defini6 como condiciéon para entrar en el Reino de los
cielos. Esa es la novedad que Restrepo borra con su tesis.

Cita de Jaime Restrepo: “Obviamente, la ensefianza de Jesls sobre la humildad
en el Sermén del Monte no es nueva. Es lo mismo que enseid Moisés. No es mds noble
que lo que enseiid Moisés, ni es demasiado alto para que lo alcance el hombre (Cfr.
Dt. 30:11-14). Fue alcanzable para los judios, y es posible para nosotros.”

Refutacion: Aqui Restrepo comete su error recurrente, confunde continui-
dad ética con identidad de pacto. Si, Moisés habl6 de humildad, pero nunca
prometi6é que “los pobres en espiritu” heredarian el Reino de los cielos. Esa
es una promesa que solo Cristo, como legislador del Nuevo Pacto, podia ha-
cer. Ademads, citar Deuteronomio 30:11-14 como si describiera la

16



accesibilidad del Sermén del Monte es un anacronismo, ese pasaje habla de
la Tora de Moisés y de la tierra de Canaan, no del Reino celestial inaugurado
en Cristo. Jestis mismo mostro la superioridad de su ensefianza cuando dijo:
“QOisteis que fue dicho... pero yo os digo” (Mateo 5). Si no fuera “mas noble”,
(por qué los oyentes se admiraban porque ensefiaba como quien tiene auto-
ridad y no como los escribas? (cf. Mateo 7:28-29)

Cita de Jaime Restrepo: “vs. 4 - Bienaventurados los que lloran, porque ellos re-
cibirdn consolacién. ‘Llorar’ aqui no habla de llorar en un funeral, sino de lamentar
la propia condicién pecaminosa.”

Refutacion: La explicacion es correcta en parte, pero limitada. “Los que llo-
ran” en el contexto de Mateo 5 se refiere tanto al lamento personal por el
pecado como al dolor general por el quebranto del mundo bajo el dominio
del mal. Restrepo reduce esta bienaventuranza a un paralelo moral con Moi-
sés, cuando en realidad esta proclamando un principio escatolégico, los que
lloran hallardn consolacion en la redencién final (cf. Apocalipsis 21:4). Eso
jamas lo prometié Moisés.

Cita de Jaime Restrepo: “En 1 Cor. 5:2 Pablo dijo que los corintios ‘no se lamen-
taban’ por la condicién de fornicador impenitente...”

Refutacion: Correcto, Pablo si reprende la falta de lamento. Pero otra vez,
confundir esta aplicacion disciplinaria en la iglesia con la promesa de Jests
en Mateo 5:4 es tergiversar. Pablo aplica un principio del Reino, que el pe-
cado debe dolernos porque Cristo reina en medio de su pueblo. No es Moisés
que exige obediencia legal, sino el Espiritu que convence de pecado (Juan
16:8).

Cita de Jaime Restrepo: “Hay al menos tres actitudes que el hombre puede tener
hacia el pecado: (1) indiferencia, (2) terquedad, (3) duelo por el pecado.”

Refutacion: La clasificacion es ttil, pero no prueba que Mateo 5:4 sea ense-
flanza mosaica. Moisés nunca hablé de “duelo por el pecado” como biena-
venturanza ni lo vincul6 con consolacién divina. Si hablé de arrepentimiento
nacional (cf. Deuteronomio 30), pero el tono de Jests es personal, espiritual
y universal.

17



Cita de Jaime Restrepo (citando a Barclay): “La palabra para llorar es la més
fuerte en griego... usada para duelo por difuntos... es un dolor incontenible.”

Refutacion: Aqui el analisis 1éxico es correcto, pero la conclusiéon que Res-
trepo pretende extraer es errada: que esto es simplemente “lo mismo que Moisés
ensefi¢”. El término griego (mevOew, penthed) introduce una profundidad
emocional que no aparece como mandato en la Tora. Moisés no prometid
consolacion eterna al que llora; Jests si. La diferencia no es de grado, sino de
naturaleza.

Cita de Jaime Restrepo (resumen de Barclay): “El verdadero sentido de la se-
gunda bienaventuranza es: jAh, la bienaventuranza de la persona que tiene el co-
razén destrozado ante el sufrimiento del mundo y por su propio pecado; porque en
su dolor encontrard el gozo del Seior!”

Refutacion: Esta explicacion refleja bien el espiritu del texto, pero contradice
la tesis de Restrepo. Aqui ya no estamos en Moisés, sino en la promesa del
Mesias, el que llora sera consolado por el Sefior. No hay nada equivalente
en Moisés. Isaias 61:1-3 anticip6 que el Siervo de Jehova vendria a “consolar
a todos los enlutados”; y justamente Jests aplica ese texto a si mismo en Lu-
cas 4:18-21. Es decir, el consuelo prometido es mesidnico, no mosaico.

Restrepo insiste en negar la novedad del Sermoén del Monte, pero la segunda
bienaventuranza lo desmiente. Jestis no repite a Moisés, cumple la profecia
de Isaias y abre las puertas de un consuelo que solo él podia dar. Decir que
“no es mas noble” que Moisés es ignorar la gloria del Mesias que consuela a
los quebrantados de corazén con perdén y esperanza eterna.

Cita de Jaime Restrepo: “Los ejemplos de David lamenténdose por sus propios

pecados en el Sal. 38.18 y Sal. 51:4, 17 son buenos. Para un estudio mds detallado,
véase también Isa. 6.5, Joel 2.12, 13, Mt. 26.75, Lc. 19.41, Dt. 4.29, 5.29, 2 Crédn.
7.14, Hab. 1.4, Ez. 9.4, Sal. 139.21, Sal. 119.136, Esdras 10.6 y Sal. 32.1-2.”

Refutacion: Citar ejemplos de lamento en el Antiguo Testamento no prueba
que la segunda bienaventuranza sea parte de la Ley de Moisés. David lloré6
por su pecado, si, pero jamas se le prometio: “serds consolado en el Reino de
los cielos.” Los textos proféticos anuncian arrepentimiento y perdén, pero la

18



promesa especifica de Cristo en Mateo 5:4 tiene caracter mesianico, solo él
ofrece consuelo eterno a los que lloran.

Cita de Jaime Restrepo: “Jesis Ensefié a los Judios lo Mismo Que el Antiguo Pacto.
Por lo tanto, vemos que JesUs estaba ensefiando a los judios (que no estaban de luto
por su triste condicién) exactamente lo que Moisés ensend.”

Refutacion: Este es el corazon del error. ;Dénde ensefid Moisés que los que
lloran por su pecado recibiran consolacién divina y entrada al Reino? Moisés
mandé obedecer la Ley y prometi6é bendiciéon material en Canaan, no con-
suelo eterno. El lamento por el pecado en la Toré esta vinculado a rituales de
expiacion; en Cristo se transforma en condicion para recibir perdén y paz
del Espiritu (cf. Mateo 11:28-29). Decir que se trata de “exactamente lo mismo”
es falsear tanto a Moisés como a Jesus.

Cita de Jaime Restrepo: “Recuerde al publicano en Lc. 18:13, quien ni siquiera
levantaba los ojos al cielo, en contraste con el fariseo...”

Refutacion: El publicano no fue justificado por Moisés, sino por la miseri-
cordia de Dios en Cristo (cf. Lucas 18:14). Esa parabola ensefia que la justifi-
cacion viene de la gracia, no de la Ley. Restrepo confunde un principio de
humildad con la doctrina mosaica, cuando el mismo pasaje demuestra la
ruptura con el legalismo.

Cita de Jaime Restrepo: “Asimismo, Pedro, en Mateo 26:75, salié y lloré amarga-
mente por su lamentable condicién.”

Refutacion: Pedro llord, pero ;qué lo consolé? No Moisés, sino el Cristo re-
sucitado que lo restauro (cf. Juan 21:15-19). El episodio confirma que el con-
suelo pertenece a Cristo, no a la Tora.

Cita de Jaime Restrepo: “Finalmente, recuerde la versién negativa de esta biena-
venturanza en Lucas 6:25, donde Jesus dijo: ‘{Ay de vosotros, los que ahora reis!
porque lamentaréis y lloraréis.” Jesus advirtié a los judios...”

Refutacion: Jestis no esta repitiendo a Moisés. El “ay” es caracteristico de los
profetas que anuncian juicio, pero aqui es aplicado por el propio Mesias en
términos escatologicos. No se limita a un desastre nacional; apunta a la in-
version de valores del Reino, los que confian en la risa presente perderan el
g0zo eterno.

19



Cita de Jaime Restrepo: “La Ensefianza del Nuevo Pacto. Encontramos la misma
ensefianza en el Nuevo Pacto. En Hch. 2.37... 2 Cor. 7.10... el consuelo del carcelero
de Filipos...”

Refutacion: Si, el Nuevo Pacto llama al arrepentimiento y promete consuelo.
Pero eso no prueba que sea “lo mismo” que Moisés, sino al contrario, mues-
tra continuidad con la ensefianza del Rey Jestus. Moisés nunca habl6é de un
arrepentimiento que lleva a bautizarse “en el nombre de Jesucristo para per-
doén de los pecados” (Hechos 2:38). El dolor por el pecado en el Evangelio
produce un tipo de consuelo imposible bajo la Ley, la justificaciéon por la
cruz.

Cita de Jaime Restrepo: “Conclusién. Ciertamente, la ensefianza de JesUs en esta
segunda bienaventuranza no es nueva ni mds noble que la Ley de Moisés. No era
demasiado alta para los judios, ni su contraparte en el Nuevo Pacto es demasiado
alta para los cristianos de hoy (Cfr. Dt. 30:11-14).”

Refutacion: Esta conclusion repite la falacia inicial. El consuelo prometido
en Mateo 5:4 es nuevo y més noble porque apunta a la gracia mesidnica.
Moisés jamas ofrecié consolacion escatoldgica, ni el perdén pleno en Cristo.
La referencia a Deuteronomio 30:11-14 vuelve a ser un uso indebido, ese
texto habla de la cercania de la Ley mosaica, no de la consolacién del Evan-
gelio. Pablo mismo cita Deuteronomio 30 en Romanos 10:6-8 para mostrar
que ya apunta a la justicia de la fe en Cristo, no a la repeticion de la Ley.

Restrepo acumula pasajes de lamento en el Antiguo Testamento, en el
Nuevo Testamento y en ejemplos histéricos, pero no demuestra su tesis. El
hecho de que tanto Moisés como los profetas llamaran al arrepentimiento no
significa que Jests “ensefi6 lo mismo.” Lo distintivo de la bienaventuranza
es la promesa de consolacién mesianica, imposible bajo Moisés. Negar esa
novedad equivale a negar la obra de Cristo como cumplimiento y superacion
de la Ley.

Cita de Jaime Restrepo: “vs. 5 - Bienaventurados los mansos, porque ellos recibi-
ran la tierra por heredad. La palabra ‘manso’ es una palabra de la que se abusa
mucho hoy. Los griegos la usaron para describir la fuerza bajo control. Lo usaron de
caballos que fueron domesticados... Podriamos usar la palabra manso para descri-
bir un rio turbulento y veloz que una presa ha domesticado.”

20



Refutacion: La explicacion filologica sobre praijs (mpaidc) como “fuerza bajo
control” es correcta en parte. Sin embargo, Restrepo se concentra en ilustra-
ciones griegas y naturalistas, y omite el trasfondo mesianico y biblico de la
mansedumbre. En el Antiguo Testamento, la mansedumbre se conecta con
la dependencia absoluta de Dios, no solo con control emocional. Zacarias 9:9
profetiza al Rey Mesias “manso y cabalgando sobre un asno”, y Jestis mismo
se presenta asi en Mateo 21:5. Limitar “mansedumbre” a un rasgo de caracter
humano sin subrayar su relaciéon con la venida del Reino es reducir la biena-
venturanza a moralismo.

Cita de Jaime Restrepo: “En Nom. 12.3, ‘Y aquel varén Moisés era muy manso,
mds que todos los hombres que habia sobre la tierra’, sin embargo, recordamos su
indignacién por el pecado, rompiendo las tablas, quemando los idolos, etc., lo que
demostré que era cualquier cosa menos un cobarde.”

Refutacion: Es cierto que Moisés es descrito como “manso”, pero este ejem-
plo no prueba que Mateo 5:5 sea parte de la ensefianza mosaica. Moisés fue
manso en su caracter, pero nunca prometié a nadie que “recibiria la tierra
por heredad” por ser manso. Esa promesa aparece tinicamente en labios de
Cristo, quien reinterpreta el Salmo 37:11 (“los mansos heredarén la tierra”)
y lo coloca en un marco escatolégico, no es la tierra de Canaén lo que se
hereda, sino la nueva creacién (2 Pedro 3:13; Apocalipsis 21:1). Restrepo
fuerza un paralelo artificial para sostener que Jesus repitié a Moisés, cuando
en realidad Jests inaugura la herencia definitiva.

Cita de Jaime Restrepo: “Alguien sugirié que la mansedumbre es una cualidad
que hace que una persona siempre se sienta enojada en el momento adecuado y
nunca enojada en el momento equivocado. Alguien mds ha dicho que una persona
mansa se siente enojada por los motivos correctos, contra las personas correctas, de
la manera correcta, en el momento correcto y durante el tiempo correcto.”

Refutacion: Estas definiciones filoséficas o psicolégicas, aunque ingeniosas,
desvian del mensaje biblico. La mansedumbre no se define por la perfecciéon
en el manejo de la ira, sino por la absoluta sumisiéon al gobierno de Dios.
Cristo mismo lo ejemplifica: “ Aprended de mi, que soy manso y humilde de
corazon” (Mateo 11:29). ;Dénde ensefié Moisés algo asi? Nunca. Esta defini-
ciéon de mansedumbre proviene de Cristo como modelo de discipulo en el

21



Reino. Restrepo mezcla frases humanas con ejemplos de Moisés para soste-
ner su tesis de continuidad, pero pierde de vista que Jests no solo describe
una virtud, sino que promete una herencia eterna a los que viven esa virtud
en el Reino.

Cita de Jaime Restrepo: “En el espafiol actual la palabra manso no es una de las
palabras honorables de la vida. Ahora conlleva la idea de servilismo, bajeza de
cardcter, consentimiento al mal e incapacidad o falta de voluntad para resistirse a
una afrenta vergonzosa. Nos presenta el retrato de una criatura sumisa e ineficaz.”

Refutacion: Es cierto que en el uso moderno la palabra “manso” puede sonar
despectiva, pero reducir el término biblico a una caricatura de debilidad es
un error. Jestis mismo, el Rey soberano, se autodefine como “manso y hu-
milde de corazén” (Mateo 11:29). La mansedumbre en la Escritura no es de-
bilidad, sino poder sometido a Dios. Presentar al manso como un ser servil
e ineficaz contradice el modelo de Cristo, quien en su mansedumbre venci6
el pecado, la muerte y a Satanés.

Cita de Jaime Restrepo: “Pero resulta que la palabra manso —en griego prais—
era una de las grandes palabras éticas.”

Refutacion: Aqui Barclay acierta en subrayar la nobleza del término, pero
Restrepo (siguiendo esta linea) incurre en un error mayor, explicar la biena-
venturanza de Cristo con categorias griegas de ética en vez de con la revela-
cion biblica. Jests no se apoy6 en Aristételes ni en la ética helénica, sino en
la promesa profética de que los mansos heredarian la tierra (cf. Salmo 37:11).
La raiz de la bienaventuranza no es la filosofia, sino el cumplimiento mesia-
nico de las Escrituras.

Cita de Jaime Restrepo: “Aristételes... definia la mansedumbre (praotés) como el
término medio entre orguilotés (ira excesiva) y aorguésia (pasotismo). Praotés, man-
sedumbre, como veia Aristételes, es el feliz término medio entre la excesiva, y la
falta de, ira.”

Refutacion: Esta explicacion filoséfica es interesante como referencia cultu-
ral, pero no es el sentido que Cristo dio. Para Jests, la mansedumbre no es
equilibrio entre extremos, sino confianza radical en Dios frente a la injusticia.
El manso hereda la tierra porque no pelea con violencia ni impone su

22



voluntad por la fuerza, sino que espera en el Sefior. Aristoteles buscaba un
ideal humano; Jestis promete una herencia divina. Tomar prestada la defini-
cion aristotélica para explicar Mateo 5:5 oscurece la ensefianza biblica y la
reduce a una virtud natural, cuando en realidad es fruto del Espiritu (cf. Ga-
latas 5:23).

Cita de Jaime Restrepo: “Asi es que la primera traduccién posible de esta biena-
venturanza seria: iBendito el que se indigna a su debido tiempo y por la debida
causa, Y no al contrario!”

Refutacion: Esa traduccion es totalmente inadecuada. Jestis no dijo: “Biena-
venturados los que saben enojarse con equilibrio.” Dijo: “Bienaventurados
los mansos, porque ellos recibiran la tierra por heredad.” El punto no es la
gestion de la ira, sino la actitud de sumision y confianza en Dios que prepara
al discipulo para heredar el Reino. Reducir la promesa a una “indignacién
justa” despoja al texto de su dimension escatoldgica. El Mesias no ofrece la
nueva creacion a los que administran bien su enojo, sino a los que confian
mansamente en su justicia.

Cita de Jaime Restrepo: “Si nos preguntamos cudl es el debido tiempo y cudl el
contrario diriamos que, por regla general, en la vida no se debe uno enfurecer por
un insulto o una injuria que se le hace a él personalmente; eso es algo que un cristiano
no debe nunca tener en cuenta; pero se debe uno indignar por las injurias que se les
hacen a ofras personas. La ira egoista es siempre un pecado; la ira limpia de
egoismo puede ser una de las grandes dindmicas del mundo.”

Refutacion: Aqui se confunde la ira justa con la mansedumbre. Jestis no dijo:
“Bienaventurados los que saben enojarse por las causas correctas.” El dijo:
“Bienaventurados los mansos.” La ira justa tiene su lugar en la Biblia (Efesios
4:26, “ Airaos, pero no pequéis”), pero no es el centro de la bienaventuranza.
Restrepo reduce la ensefianza de Cristo a una ética de manejo de emociones,
cuando en realidad se trata de la promesa escatolégica, los mansos hereda-
ran la tierra. Esa herencia no depende de como administramos la ira, sino de
como nos sometemos al reinado de Dios en Cristo.

Cita de Jaime Restrepo: “Pero la palabra praiis tiene un segundo uso general en
griego. Es la que se usa con referencia a un animal que ha sido domesticado, que
estd acostumbrado a obedecer la palabra de mando, que ha aprendido a obedecer

23



las riendas. Es la palabra que se usa de un animal que ha aprendido a aceptar el
control. Asi que la segunda posible traduccién de esta bienaventuranza seria: iBen-
dita la persona que tiene bajo control todos sus instintos, impulsos y pasiones! iBendito
el que se mantiene total y constantemente bajo su propio controll”

Refutacion: Esta es otra distorsion peligrosa. Jestis no ensefia la autosufi-
ciencia estoica, como si la bienaventuranza fuera para los que logran un do-
minio perfecto de si mismos. Eso seria imposible para el hombre natural. El
sentido biblico de la mansedumbre no es “bajo mi propio control”, sino “bajo
el control de Dios.” Restrepo llega a reconocer esto mas adelante, pero pri-
mero ofrece una definicién errénea que confunde al lector. Moisés no enseié
tal cosa. Cristo habla de un caracter formado por la gracia, no por la autodis-
ciplina humana.

Cita de Jaime Restrepo: “Pero en el momento en que decimos esto nos damos
cuenta de que necesita un cambio. No se trata tanto de la bendicién de la persona
que se controla a si misma, porque eso estd fuera de la capacidad humana; sino mds
bien de la persona que estd totalmente bajo el control de Dios, porque sélo en Su
servicio encontramos la perfecta libertad, y en hacer Su voluntad, la paz.”

Refutacion: Aqui hay algo correcto, pero se convierte en prueba contra la
tesis de Restrepo. Si la mansedumbre es estar “totalmente bajo el control de
Dios”, entonces se trata de una virtud eminentemente Cristo céntrica, por-
que solo en Cristo encontramos libertad verdadera (cf. Juan 8:36). Moisés
nunca prometio libertad espiritual mediante mansedumbre; la Ley ofrecia
bendicion terrenal a la obediencia, pero no paz interior ni herencia escatolo-

gica. Por lo tanto, esta descripcion contradice la idea de que Jests “ensefié lo
mismo que Moisés.”

Cita de Jaime Restrepo: “Pero hay todavia un tercer enfoque de esta bienaven-
turanza. Los griegos contrastaban siempre la cualidad que llamaban praotés, y que
la Reina-Valera traduce por mansedumbre, con la cualidad que llamaban hysélo-
kardia, que quiere decir altivez de corazén. En praotés se encuentra la verdadera
humildad que destierra todo orgullo.”

Refutacién: Aqui se introduce de nuevo la ética griega, que en nada ilumina
el sentido biblico. La contraposiciéon entre mansedumbre y orgullo si es va-
lida, pero no proviene de Aristoteles, sino de las Escrituras: “Dios resiste a
los soberbios, y da gracia a los humildes” (Santiago 4:6). Jestis no apoy6 su

24



ensefianza en el pensamiento helénico, sino en los Salmos y los profetas. Res-
trepo vuelve a enredar el significado al poner mas peso en definiciones ex-
ternas que en la revelacion divina.

Cita de Jaime Restrepo: “Sin humildad no se puede aprender... Sin humildad no
puede haber tal cosa como amor... Sin humildad no puede haber verdadera reli-
gién...”

Refutacion: Estas frases son ciertas en si mismas, pero no prueban la tesis de
Restrepo. Decir que Jests “no ensefié nada nuevo” porque también Moisés y
los sabios valoraban la humildad es confundir principios morales con la re-
velacion del Reino. La promesa de Mateo 5:5 es tinica, los mansos heredaran
la tierra. Esa herencia no se encuentra en Quintiliano, ni en Aristételes, ni en
Moisés. Se encuentra tnicamente en Cristo, quien garantiza esa herencia por
su sangre (cf. 1 Pedro 1:4).

Restrepo cita a Barclay y a fil6sofos griegos para reforzar su interpretacion,
pero el resultado es desviar el sentido biblico hacia un terreno moralista. La
mansedumbre, en la boca de Jests, no es una virtud filoséfica ni un eco de
Moisés, es la disposicion de aquellos que confian en Dios y, por ello, reciben
como herencia la tierra prometida del Reino eterno. Esta ensefianza no es
una repeticién del Sinai, sino el cumplimiento mesianico del Salmo 37:11 en
labios del Rey que inaugura el nuevo pacto.

Cita de Jaime Restrepo: “Praotés describe la humildad, la aceptacién de la nece-
sidad de aprender y de la necesidad de ser perdonados. Describe la Onica actitud
adecuada del hombre para con Dios. Asi que la tercera posible traduccién de esta
bienaventuranza seria: iBendito el que tiene la humildad de reconocer su propia
ignorancia, debilidad y necesidad!”

Refutacion: Este comienzo parece correcto, la mansedumbre ciertamente
implica humildad ante Dios. Pero la debilidad esta en suponer que esta es
solo “una posible traduccién.” Jests no estaba ofreciendo alternativas de tra-
duccion filosoéfica, sino proclamando una bienaventuranza absoluta y me-
sidnica. La mansedumbre no es solo reconocer ignorancia, es un caracter en-
tero rendido a Dios (cf. Mateo 11:29). Convertirla en una definicién huma-
nista es reducir lo espiritual a mera disposicion natural.

25



Cita de Jaime Restrepo: “Es esta mansedumbre, dice JesUs, la que heredard la
Tierra. Es un hecho de la Historia que siempre han sido las personas que tenian este
don de autocontrol, que temian sus pasiones, instintos e impulsos bajo disciplina, las
que han sido verdaderamente grandes.”

Refutacion: Aqui el error es maytsculo. Jestis no estaba haciendo un comen-
tario sobre “la Historia universal” ni sobre los grandes hombres disciplina-
dos. No hablé de lideres fuertes y virtuosos segtn la carne, sino de los que
confian en Dios y esperan en su justicia. La promesa de “heredar la tierra”
no se refiere a éxitos historicos, sino al cumplimiento del Salmo 37:11: “Los
mansos heredardn la tierra y se recrearan con abundancia de paz.” Esta es
una promesa escatologica del Reino de Dios, no un proverbio moral para los
héroes de la Historia.

Cita de Jaime Restrepo: “Numeros dice de Moisés, el mas grande lider y legisla-
dor que ha conocido el mundo: ‘Moisés era un hombre muy manso, mds que todos los
hombres que habia sobre la Tierra’ (Ndmeros 12:3).”

Refutacion: Restrepo utiliza mal el ejemplo de Moisés. Ciertamente fue
manso, pero no como “el mas grande legislador que ha conocido el mundo,”
sino como siervo de Dios, dependiente de El. Ademas, la mansedumbre de
Moisés no le bast6 para heredar la tierra prometida; fue excluido de Canadn
por su desobediencia (cf. Deuteronomio 32:51-52). Esto contradice directa-
mente la idea de que la mansedumbre mosaica cumplia la bienaventuranza
de Jests. Cristo promete una herencia segura a sus discipulos, no un intento
incompleto como el de Moisés.

Cita de Jaime Restrepo: “El autor de Proverbios dice: ‘El que domina su espiritu es
mejor que el que conquista una ciudad’ (Proverbios 6:32).”

Refutacion: Este es un error textual. Restrepo cita mal el pasaje. Proverbios
16:32, no 6:32. Este descuido no es trivial; muestra una falta de rigor en la
exégesis. Ademads, aunque el proverbio exalta el dominio propio, no promete
herencia de la tierra, ni mucho menos el Reino. Confundir un proverbio de
sabiduria con la promesa mesidnica de Cristo es un salto hermenéutico ile-
gitimo.

26



Cita de Jaime Restrepo: “Fue la falta de esa misma cualidad lo que fue la ruina
de Alejandro Magno que, en un ataque de genio incontrolado, en medio de una
orgia, le arrojé una lanza a su mejor amigo y le matd.”

Refutacion: Este ejemplo historico es irrelevante para la exégesis. Jestis no
estaba comentando sobre los defectos de Alejandro Magno ni ilustrando con
moralidades griegas. Usar un rey pagano como ejemplo de la “ruina por falta
de mansedumbre” distrae del punto central, la mansedumbre como virtud
espiritual ante Dios. Esta ilustracion humanista desvia el texto de su inten-
cion divina.

Cita de Jaime Restrepo: “Pero la persona que se ha sometido al perfecto control
de Dios obtendrd esta mansedumbre que de veras le permitird heredar la Tierra.”

Refutacion: Aqui, Restrepo sin querer se contradice. Si la mansedumbre es
someterse al perfecto control de Dios, entonces no puede ser simplemente
“lo mismo que Moisés ensefid.” Bajo Moisés, Israel no hered¢ la tierra por
mansedumbre espiritual, sino por promesa nacional y herencia fisica. La he-
rencia que Jestus promete en Mateo 5:5 es espiritual y eterna, accesible solo
por el evangelio. Por tanto, la bienaventuranza no repite el Antiguo Pacto,
sino que anuncia la nueva creaciéon en Cristo.

Cita de Jaime Restrepo: “La traduccién completa de esta tercera bienaventuranza
deberia ser: jAH, LA BIENAVENTURANZA DEL QUE SE INDIGNA SIEMPRE A SU DE-
BIDO TIEMPO Y POR LA CAUSA DEBIDA, Y NO AL CONTRARIO; Y QUE TIENE BAJO
CONTROL, PORQUE EL MISMO ESTA BAJO EL CONTROL DE DIOS, TODO INSTINTO,
IMPULSO Y PASION Y QUE TIENE LA HUMILDAD DE RECONOCER SU PROPIA IG-
NORANCIA Y DEBILIDAD: PORQUE TAL PERSONA ES SOBERANA ENTRE LOS SERES
HUMANOS!”

Refutacion: Esta “traduccion completa” es en realidad una parafrasis huma-
nista que distorsiona gravemente el texto inspirado. Jests no dijo: “El manso
es soberano entre los seres humanos.” Dijo: “Heredara la tierra.” Aqui Res-
trepo altera el mensaje de Cristo, sustituyendo la promesa divina por un
ideal de grandeza humana. La soberania que Cristo ofrece no es terrenal,
sino celestial. Corromper la bienaventuranza con palabras de gloria humana
es perder de vista el Reino eterno.

27



Cita de Jaime Restrepo: “En el Salmo 37:11, 22, 29 y 34, David ensefié:
‘Pero los mansos heredardn la tierra, y se recreardn con abundancia de paz.
Porque los benditos de él heredardn la tierra; y los malditos de él serdn destruidos.
Los justos heredardn la tierra, y vivirdn para siempre sobre ella.
Espera en Jehovd, y guarda su camino, y él te exaltard para heredar la ftierra;
cuando sean destruidos los pecadores, lo verds.’””

Refutacion: Es correcto que el Salmo 37 habla de “heredar la tierra.” Pero la
aplicaciéon inmediata en el Antiguo Testamento es nacional y temporal, la
permanencia de Israel en Canaan. Restrepo comete un error hermenéutico
grave al igualar esta promesa temporal con la bienaventuranza de Mateo 5:5.
David hablaba de estabilidad en la tierra prometida bajo la condicién de fi-
delidad al pacto mosaico. Jests, en cambio, cita este salmo para anunciar la
herencia escatoldgica del Reino de los cielos. La diferencia no es de matiz,
sino de naturaleza, una es la herencia fisica de Canaéan, otra es la herencia
espiritual y eterna en Cristo.

Cita de Jaime Restrepo: “En estos pasaijes, ‘heredar la tierra’ significaba salir vic-
torioso. Era lo opuesto a ser expulsado, conquistado y vencido. Desde el principio
(Deuteronomio 28-30), Dios le habia prometido a Israel que mientras le fueran fieles,
saldrian victoriosos. Pero cuando renunciaran a él, serian expulsados de la tierra.”

Refutacion: Aqui Restrepo explica bien el sentido histérico para Israel, pero
ignora que Jests no hablaba ya a Israel como nacioén bajo la ley, sino como
Mesias que inauguraba un reino eterno. “Heredar la tierra” en la boca de
Jestis no se limita a victoria politica ni a estabilidad nacional. Si esa fuera la
promesa, entonces la bienaventuranza habria caducado con la destruccién
de Jerusalén en el afio 70. Pero el texto no caducé, porque Cristo estd anun-
ciando la herencia final del nuevo cielo y la nueva tierra (cf. 2 Pedro 3:13;
Apocalipsis 21:1-7). Reducir la promesa de Jests a victoria militar o perma-
nencia territorial es volver al nivel mosaico y desconocer la plenitud del
evangelio.

Cita de Jaime Restrepo: “En Sofonias 2:3, encontramos: ‘Buscad a Jehova todos
los humildes de la tierra, los que pusisteis por obra su juicio; buscad justicia, buscad
mansedumbre; quizds seréis guardados en el dia del enojo de Jehovd.”

28



Refutacion: El pasaje de Sofonias exhorta a la naciéon a humillarse para evitar
el castigo inminente. Otra vez, el contexto es nacional y temporal, ligado a la
ira de Jehova contra Juda y las naciones circundantes. Aplicar este texto di-
rectamente a la bienaventuranza de Cristo es confundir categorias. Jestis no
promete que “quizas” los mansos serdn librados de un castigo temporal, sino
que asegura que los mansos heredaran la tierra de manera definitiva. La di-
ferencia entre la incertidumbre del “quizas” en Sofonias y la certeza absoluta
en la boca del Mesias deberia bastar para demostrar que no estamos ha-
blando de la misma promesa.

Restrepo pretende demostrar que la bienaventuranza de Mateo 5:5 es sim-
plemente la repeticion del Antiguo Pacto. Pero su argumento fracasa porque
confunde la herencia condicional y nacional de Israel con la herencia eterna
y universal de los mansos en Cristo. El Antiguo Pacto apuntaba a la tierra de
Canaan; el Nuevo Pacto promete la nueva creacion. Restrepo iguala ambos
niveles como si fueran idénticos, pero Jests los separa radicalmente. El no
repite a Moisés, sino que cumple las Escrituras y abre una herencia eterna
que Moisés nunca pudo dar.

Cita de Restrepo: “Jesis ensefié en Mateo 11:29: ‘Llevad mi yugo sobre vosotros,
y aprended de mi, que soy manso y humilde de corazén; y hallaréis descanso para
vuestras almas’. Jesis mismo era manso. Hebreos 5:2 nos dice que soporté paciente-
mente a los ignorantes y extraviados. Sin embargo, no era débil. Digale eso a los
judios que debatié y a los que expulsé del templo.”

Refutacion: Restrepo mezcla correctamente textos sobre la mansedumbre de
Jests, pero los usa para reforzar su tesis errénea, de que Cristo no trae nada
nuevo. Si, Jests fue manso, pero Mateo 11:29 no es mera repeticion de Moi-
sés. Alli Jestis se presenta como el dador de descanso definitivo: “hallaréis
descanso para vuestras almas.” Ese descanso no es la tierra prometida ni la
mera tranquilidad espiritual mosaica, sino el reposo mesianico (cf. Hebreos
4:9-10). Restrepo confunde la mansedumbre de Cristo como ejemplo moral
con la revelacién tnica de Cristo como portador de reposo eterno.

Cita de Restrepo: “La Ensefianza del Nuevo Pacto. Encontramos que el Nuevo Pacto
de JesUs enseiid lo mismo que el Antiguo Pacto ensend sobre la mansedumbre. En
Santiago 1:21, Santiago dijo: ‘Por lo cual, desechando toda inmundicia y abundancia

29



de malicia, recibid con mansedumbre la palabra implantada, la cual puede salvar

1"

vuestras almas’.

Refutacion: Este es un error recurrente en Restrepo, confundir continuidad
tematica con identidad de pacto. Claro que la mansedumbre fue apreciada
por Dios desde siempre, pero Santiago no esta repitiendo la Ley de Moisés,
sino mostrando cémo los cristianos deben recibir la “palabra implantada”
que salva sus almas. Esa “palabra” es el evangelio de Jesucristo (Romanos
1:16), algo que nunca fue predicado por Moisés. El hecho de que mansedum-
bre aparezca en ambas economias no significa que Cristo solo “repiti6 Moi-

Z 7

Ses.

Cita de Restrepo: “Pablo ensefié en 2 Timoteo 2:24-25: ‘Porque el siervo del Sefior
no debe ser contencioso... que con mansedumbre corrija a los que se oponen...".

Pablo ensend a los cristianos a ser mansos hacia Dios. Por ejemplo, en Gdlatas
2:20... En Romanos 6:19...”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en un giro indebido. Los textos citados
no dicen que Pablo “ensefi6 lo mismo que Moisés,” sino que Pablo ordena
mansedumbre dentro del marco del evangelio. Moisés nunca ensefié que el
siervo del Sefior debia corregir a los opositores con mansedumbre para que
“quiza Dios les conceda arrepentimiento.” Ese es un lenguaje netamente cris-
tiano, ligado al evangelio y a la conversién, no a la Tord. Ademaés, Galatas
2:20 no trata de mansedumbre en abstracto, sino de la vida crucificada con
Cristo, algo desconocido bajo 1a ley.

Cita de Restrepo: “Asimismo, Dios les dice a los cristianos que sean mansos con los
hombres, con las autoridades civiles (Tito 3:1-2) y entre si (1 Pedro 5:5, Efesios
5:21)... En Efesios 4:1-2, Colosenses 3:12-13, Gdlatas 6:1... Varias veces se nos
recomendé el ejemplo del mismo JesUs.”

Refutacion: Si, el Nuevo Testamento ordena mansedumbre. Pero el punto
clave es, ;son estas exhortaciones simples repeticiones de Moisés? No. Tito
3:1-2 manda mansedumbre hacia las autoridades civiles del Imperio ro-
mano, algo inexistente en la legislacion mosaica. Efesios 4 y Colosenses 3
vinculan la mansedumbre con la nueva creacién en Cristo. Gélatas 6:1 habla
de restaurar al caido con mansedumbre, en el marco de la gracia del evan-
gelio. Ninguno de estos mandamientos puede encontrarse en la Ley

30



mosaica. Pretender que son “lo mismo que Moisés ensefié” es tergiversar la di-
ferencia entre pacto antiguo y nuevo.

Cita de Restrepo: “Varias veces se nos recomendé el ejemplo del mismo JesUs. En
1 Pedro 2:23... Lucas 23:34... Mateo 27:14... Isaias 53:3.”

Refutacion: Aqui el error es atin més evidente. Pedro ensefa mansedumbre
apelando al sufrimiento de Cristo en la cruz (cf. 1 Pedro 2:23), algo comple-
tamente ausente en Moisés. Lucas 23:34 y Mateo 27:14 no tienen paralelo en
la ley mosaica, pues muestran al Mesias soportando injusticia para dar sal-
vacion. Isaias 53:3 no es “la Ley de Moisés,” sino una profecia mesidnica.
Usar estos textos para probar que Jesus “ensefié lo mismo que Moisés” es un
error de categoria, al confundir sombra (ley) con realidad (Cristo crucifi-
cado).

Cita de Restrepo: “En este pasaije, Jesis ensefié que los israelitas de su época, no
los cristianos, heredarian la tierra si eran fieles a Dios. Reiterd la misma promesa que
Moisés les habia hecho siglos antes, ya que virtualmente cité el Salmo 37:11. A los
cristianos en ninguna parte se les dice que heredaremos ninguna tierra, como lo hizo
Israel, y que podremos quedarnos en una tierra especifica. Israel tenia tal promesa
de tierra, nosotros no.”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en un error hermenéutico grave, pues re-
duce la promesa de Jestis a un eco del Salmo 37, desconociendo el cumpli-
miento mesidnico. La frase de Mateo 5:5, “heredaran la tierra,” no puede li-
mitarse a Palestina, pues Jests estd inaugurando el Reino de los cielos (cf.
Mateo 4:17). En Hebreos 11:13-16 se aclara que los fieles del Antiguo Pacto
esperaban una patria mejor, es decir, celestial, no meramente Canaan. Asi-
mismo, Romanos 4:13 ensefia que la promesa hecha a Abraham no era “que
seria heredero de una tierra,” sino “del mundo.” Limitar Mateo 5:5 a Pales-
tina es ignorar la expansion de la promesa en Cristo.

Cita de Restrepo: “Sin embargo, se nos dice que saldremos victoriosos si somos
mansos. Seremos vencedores, no expulsados ni vencidos. Reinamos con Cristo. Juan
vio una multitud celestial que cantaba a Cristo sobre el reinado terrenal de sus fieles
en Apocalipsis 5:9-10.”

Refutacion: Aqui Restrepo se contradice. Primero dice que Mateo 5:5 aplica
“solo a Israel,” luego apela a Apocalipsis 5 para aplicarlo a los cristianos.

31



Pero Apocalipsis 5 no promete un reinado “en la tierra de Israel,” sino la
victoria universal de los redimidos. Ademas, Mateo 5:5 no es idéntico al len-
guaje apocaliptico de Apocalipsis 5, sino parte de la proclamacion inaugural
del Reino mesianico. Restrepo cambia arbitrariamente el significado para
forzar su tesis errada, que Jestis “no trajo nada nuevo.”

Cita de Restrepo: “Jesis ensefié en Apocalipsis 3:21 que vencemos de la misma
manera que El lo hizo, y que al hacerlo asi, reinamos con El.”

Refutacion: Nuevamente, Restrepo confunde los niveles de aplicacion. Apo-
calipsis 3:21 no es Moisés “reiterado,” sino una promesa directamente ligada
a la victoria de Cristo sobre la muerte y su exaltacion al trono del Padre. Eso
no estd en Moisés. Pretender que Mateo 5:5 sea simplemente Moisés repetido
contradice la misma légica de Apocalipsis, la victoria del Cordero entroni-
zado es la base de la herencia del cristiano, no el pacto mosaico.

Cita de Restrepo: “Por supuesto, la sabiduria de este mundo nos ensefié a no ser
humildes, a no someternos, sino a afirmarnos... Napoleédn, Hitler y Nietzsche eran
agresores... pero eran pobres en cuanto a las verdaderas riquezas.”

Refutacion: Este parrafo es un desvio retérico. Que los grandes de este
mundo carecieran de mansedumbre es cierto, pero no prueba que Mateo 5:5
sea mera repeticion de Moisés. Restrepo usa ejemplos histéricos para refor-
zar un punto moral, pero pierde el punto teol6gico, Jestis no esta dando sim-
plemente consejos de ética social, sino revelando las condiciones para entrar
en el Reino de los cielos.

Cita de Restrepo: “Al cerrar nuestra discusién sobre esta bienaventuranza, vemos
que la ensefianza de JesUs aqui no es nueva ni mds noble que la que enseiid Moisés.
No era demasiado alto para los israelitas, ni demasiado alto para nosotros (Cfr.
Deuteronomio 30:11-14).”

Refutacion: Este es el corazon del error de Restrepo, negar la novedad del
Reino. Si, Moisés hablé de mansedumbre y obediencia, pero Jests no esta
simplemente “repitiendo a Moisés.” Jests estd aplicando la mansedumbre
como condicién para participar en su Reino mesidnico (cf. Mateo 5:3, “de
ellos es el Reino de los cielos”), algo que trasciende la posesiéon de Canaan.
Ademas, Deuteronomio 30:11-14 no puede usarse para negar la distincion

32



entre Ley y Evangelio, porque el mismo Pablo cita ese pasaje en Romanos
10:6-9 para mostrar que se cumple en Cristo, en la palabra de fe que predi-
camos. Restrepo omite ese detalle decisivo.

Cita (segtin Barclay, citada por Restrepo): “Asi pues, el hambre que describe
esta bienaventuranza no es el agradable apetito que se satisface con un bocadillo
de media maianag; la sed de la que habla no se podia mitigar con una taza de café
o bebida fresca. Era el hambre de la persona a punto de morir de inanicién, o la
sed del que se morird si no bebe.”

Refutacion: Hasta aqui, la explicacion cultural es correcta, describe la inten-
sidad de los términos griegos. El problema no es lingiiistico, sino hermenéu-
tico. Restrepo usard esta explicacion para sostener que Jestis solamente re-
afirma una ética mosaica. Pero el mismo énfasis en la intensidad de hambre
y sed abre la puerta a la novedad del Reino, no es simplemente hambre de
“obedecer la Ley de Moisés,” sino un anhelo desesperado por la justicia de
Dios revelada en Cristo (cf. Romanos 1:17). La referencia inmediata de Jests
en el Sermén del Monte es el Reino de los cielos (cf. Mateo 5:3, 10), no la
tierra de Canaan.

Cita de Jaime Restrepo: “En efecto demanda: ‘3Hasta qué punto quieres la bon-
dad? sLa quieres tanto como quiere un hambriento la comida, o el agua el que se
estd muriendo de sed?’ ... Por tanto aqui, la traduccion correcta seria: iBenditos los

que tienen hambre y sed de verdadera y total integridad

Refutacion: Aqui hay un error de desplazamiento seméntico. La palabra
griega dikaiosyne (“justicia”) no debe reducirse a “bondad” o “integridad
moral” en abstracto. En Mateo, “justicia” es un término técnico teolégico, se
refiere a vivir conforme a la voluntad de Dios en el Reino que Jestis inaugura
(Mateo 6:33: “Buscad primeramente el reino de Dios y su justicia”). Limitarla
a una “ética de bondad total” como lo hace Restrepo es despojarla de su ca-
racter Cristo céntrico. Moisés nunca habl6 de tener “hambre y sed de justi-
cia” como acceso al Reino celestial; Jesus si lo hace.

Cita de Jaime Restrepo: “Esta bienaventuranza nos dice que no hay que confor-
marse con una bondad parcial. Bendita la persona que tiene hambre desesperada
y sed ardiente de la bondad que es total.”

33



Refutacion: Nuevamente, Restrepo insiste en un moralismo legalista. Segtin
su lectura, Jests no esta anunciando nada nuevo, sino exigiendo obediencia
a la Ley mosaica “con intensidad.” Pero Jestis no esta pidiendo “mas de lo
mismo,” sino mostrando que la verdadera justicia no se obtiene por obras de
la Ley (cf. Romanos 3:20), sino que es don de Dios recibido por fe (cf. Roma-
nos 3:21-22). El hambre y sed que Cristo bendice no es hambre de acumular
méritos mosaicos, sino hambre de la justicia divina que se da en el evangelio.

Cita de Jaime Restrepo: “iAH, LA BIEENAVENTURANZA DEL QUE ANHELA UNA IN-
TEGRIDAD TOTAL COMO ANSIA EL QUE ESTA MURIENDO DE HAMBRE EL ALIMENTO
Y EL AGUA EL QUE ESTA PERECIENDO DE SED; PORQUE TAL PERSONA ALCANZARA
UNA COMPLETA SATISFACCION!”

Refutacion: Aqui el error se vuelve mas evidente. Restrepo, siguiendo a Bar-
clay, convierte el texto en un himno a la “integridad humana.” Pero el texto
no habla de la autosuficiencia moral del hombre, sino del hambre y sed por
lo que s6lo Dios puede dar. Jests promete que quienes tienen esa hambre
“seran saciados,” un verbo en voz pasiva que indica accién de Dios, no del
hombre. No se trata de un llamado a alcanzar integridad por uno mismo
(como en el pacto mosaico), sino de recibir la justicia de Dios en el Reino
(Filipenses 3:9, “no teniendo mi propia justicia... sino la que es por la fe en
Cristo”).

Cita de Restrepo: “Tener hambre y sed de justicia es buscarla, sin pensar que ya
has llegado a ella como estdndar de justicia. Jesis encontré tal actitud de arrogante
justicia propia entre muchos israelitas de su época.”

Refutacion: La primera frase es verdadera en parte, pero queda incompleta.
Tener hambre y sed de justicia no es solo “buscarla,” sino desear recibirla de
Dios. El error estd en presentar la justicia como un estdindar humano al cual
el hombre debe alcanzar por esfuerzo propio, cuando en el Sermén del
Monte Jests ya anticipa la justicia del Reino que se recibe de arriba (cf. Mateo
6:33). En segundo lugar, aunque Jests si denunci6 la arrogancia de los judios
que confiaban en si mismos como justos (cf. Lucas 18:9), su respuesta no fue
exhortarlos a redoblar la obediencia mosaica, sino a buscar la justicia que
viene de Dios (cf. Lucas 18:13-14). Restrepo confunde el blanco, lo que se

34



opone a la justicia propia no es “buscar méas intensamente la ley de Moisés,”
sino reconocer la incapacidad humana y volverse a Dios en fe.

Cita de Restrepo: “La Ensefianza del Antiguo Pacto. En el Salmo 42:1, David escri-
bié: ‘Como el ciervo brama por las corrientes de las aguas, asi clama por ti, oh Dios,
el alma mia.”

Refutacion: Este texto describe un anhelo por Dios mismo, no por un cédigo
legal. El alma de David no anhela “la Ley de Moisés como estandar de justi-
cia,” sino la comunién con Dios, algo que solo el Mesias vendria a realizar
plenamente (cf. Juan 1:18; Hebreos 10:19-22). Usar este salmo para afirmar
que Jestis simplemente ensefi6 lo que Moisés ya mando es tergiversar su sen-
tido.

Cita de Restrepo: “En el Salmo 63:1, leemos: ‘Dios, Dios mio eres t4; de madrugada
te buscaré; mi alma tiene sed de ti, mi carne te anhelq, en tierra seca y drida donde
no hay aguas.’

Refutacion: De nuevo, este salmo no se trata de una “ética mosaica” sino de
una espiritualidad centrada en Dios mismo. Jestis, en Mateo 5:6, no esta di-
ciendo: “busquen més la Ley de Moisés,” sino, “busquen la justicia de Dios
que serd dada en el Reino.” La diferencia es fundamental. Moisés no podia
saciar (cf. Hebreos 7:19), pero Cristo si promete saciar.

Cita de Restrepo: “Isaias 55:1 nos dice: ‘A todos los sedientos: Venid a las aguas;
y los que no tienen dinero, venid, comprad y comed. Venid, comprad sin dinero y sin
precio, vino y leche.””

Refutacion: Aqui Restrepo cae en contradiccion. Este texto no pertenece al
Sinai ni al pacto mosaico, sino a una profecia mesianica. Isaias estd invitando
a participar de los bienes de la nueva alianza (véase Isaias 55:3: “haré con
vosotros pacto eterno, las misericordias firmes a David”). Por lo tanto, Jests
en Mateo 5:6 no esta repitiendo a Moisés, sino cumpliendo la profecia de
Isaias al ofrecer gratuitamente la justicia de Dios en el Reino.

Cita de Restrepo: “Amés 8:11 dijo: ‘He aqui vienen dias, dice Jehova el Sefior, en
los cuales enviaré hambre a la tierra, no hambre de pan, ni sed de aguq, sino de oir
la palabra de Jehovd.™

35



Refutacion: Este texto no describe un mandato de Moisés, sino un juicio pro-
tético. Es una advertencia de que Dios privaria a Israel de Su palabra por
causa de su desobediencia. De ninguna manera puede citarse como prueba
de que el Antiguo Pacto ya contenia la ensefianza de Jestis en Mateo 5:6. Més

bien, subraya la necesidad de una nueva revelacién, que es lo que Cristo trae
(cf. Hebreos 1:1-2).

Cita de Restrepo: “2 Crénicas 15:15 dijo: ‘Todos los de Judd se alegraron de este
juramento; porque de todo su corazén lo juraban, y de toda su voluntad lo buscaban,
y fue hallado de ellos; y Jehova les dio paz por todas partes.’

Refutacion: Este texto muestra un momento de renovacion bajo Asa, donde
el pueblo buscé a Jehova. Pero la aplicacion que Restrepo quiere darle es
ilegitima, pues no se trata de una ensefianza universal de Moisés sobre
“hambre y sed dejusticia,” sino de un episodio histérico donde Israel renové
su fidelidad. El problema es que esa fidelidad nunca fue duradera, porque
la Ley no podia perfeccionar (cf. Hebreos 10:1-4). Aqui vemos el contraste,
en Cristo, quienes tienen hambre y sed de justicia “serdn saciados,” promesa
permanente y definitiva que nunca dio Moisés.

Cita de Restrepo: “Por lo tanto, Jesis ensefié a los judios, que no tenian hambre ni
sed de justicia, exactamente lo que ensefiaron Moisés y los profetas del Antiguo
Testamento. Le enseiidé lo mismo a la misma gente.”

Refutacion: Aqui hay un error fundamental. Jestis no estaba “repitiendo” a
Moisés, sino corrigiendo e interpretando con autoridad divina lo que Moisés
habia dicho. Esto es evidente en todo el Sermén del Monte: “Oisteis que fue
dicho... pero yo os digo” (cf. Mateo 5:21-22, 27-28, 31-32, 33-34, 38-39, 43-44).
Jestis no se limité a repetir la Ley; El elevé el estdandar y lo aplicé a las inten-
ciones del corazén. Ademas, Mateo 7:28-29 afirma que la multitud se mara-
villaba porque ensefiaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas.
Si Jests solo hubiera repetido a Moisés, no habria tal contraste.

Cita de Restrepo: “En Lucas 18:9, encontramos que muchos de ellos ‘confiaban en
si mismos como justos’. Estas personas no sienten la necesidad de ‘tener hambre y sed
de justicia’, porque ya la tienen.”

36



Refutacion: El error esta en la altima frase. Jestis no reconoce que los fariseos
“ya tenian justicia,” sino que denuncia su justicia como falsa. Romanos 10:3
explica que los judios “ignorando la justicia de Dios, y procurando establecer
la suya propia, no se han sujetado a la justicia de Dios.” Tener hambre de
justicia no significa creerse justo, sino reconocer la necesidad de recibir la
justicia que proviene de Dios. Los fariseos no “la tenfan,” sino que carecian
de ella completamente (cf. Mateo 23:27-28).

Cita de Restrepo: “Estos eran los mismos ‘sabelotodos’ que no cuestionarian a Jesis
como él les ensenid en pardbolas (Mateo 13:10-13). No conocian la verdadera jus-
ticia y estaban demasiado orgullosos para hacer una pregunta y demostrar que no
la sabian.”

Refutacion: El error aqui es hermenéutico. En Mateo 13:10-13, Jests explica
que hablaba en parabolas para ocultar la verdad a los que no tenian disposi-
cion espiritual y revelar a los que buscaban. No se trata de “no hacer pre-
guntas por orgullo intelectual,” sino de una profecia cumplida: “Porque
viendo no ven, y oyendo no oyen ni entienden” (Mateo 13:13; Isaias 6:9-10). Res-
trepo reduce un tema de endurecimiento profético y revelacion divina a un
simple asunto de arrogancia académica.

Cita de Restrepo: “Un ejemplo de judios que tenian hambre y sed de justicia fueron
los judios de Berea de Hechos 17:11. Lucas los describié de esta manera: ‘Y éstos
eran mds nobles que los que estaban en Tesaldnica, pues recibieron la palabra con
toda solicitud, escudrinando cada dia las Escrituras para ver si estas cosas eran asi.’
Su ‘prontitud mental’ fue el resultado de su ‘hambre y sed de justicia’. ‘Muchos de
ellos creyeron’ que Jesus era el Cristo que buscaban.”

Refutacion: El error es de contexto. Los de Berea no estaban bajo Moisés,
sino que estaban escuchando el evangelio de Cristo predicado por Pablo. Su
nobleza consistié en comparar lo que Pablo predicaba con las Escrituras para
confirmar que Jesus era el Mesias. No es un ejemplo de obediencia a Moisés,
sino de apertura al nuevo pacto en Cristo. Restrepo aplica este texto a su tesis
para forzar continuidad, cuando en realidad demuestra ruptura con el ju-
daismo incrédulo y aceptacion del evangelio.

Cita de Restrepo: “Jesis no tuvo ningin problema con los israelitas que obedecie-
ron a Moisés en este respecto.”

37



Refutacion: Esto es falso. Jestis constantemente denuncio la hipocresia de los
que pretendian obedecer a Moisés pero no lo hacian de corazén (Juan 5:45-
47, "si creyeseis a Moisés, me creeriais a mi, porque de mi escribi¢ é1”). Ade-
maés, en Juan 7:19, Jestis confronto a los judios diciendo: “;No os dio Moisés
la ley, y ninguno de vosotros cumple la ley?” No es cierto que Jests no tu-
viera problema, si los tuvo, porque su obediencia era incompleta e hipdcrita.

Cita de Restrepo: “Los israelitas de este calibre complacieron y obedecieron a
Moisés, quien les ordend en Deuteronomio 6:6-7: ‘Y estas palabras que yo te mando
hoy, estardn sobre tu corazén; y las repetirds a tus hijos, y hablards de ellas estando
en tu casa, y andando por el camino, y al acostarte, y cuando te levantes.’

Refutacion: Este pasaje describe el deber de Israel bajo el Sinai, pero no
prueba que Jestis en Mateo 5:6 simplemente “repite” lo mismo. El error 16-
gico es confundir paralelismo temético (ambos hablan de amar y buscar a
Dios) con identidad de pacto. Si, Moisés mandé obedecer la ley, pero Jests
prometi6 algo que Moisés no pudo dar: “ellos serdan saciados.” Bajo Moisés,
Israel fall6 repetidamente (cf. Romanos 7:10-12). Bajo Cristo, la justicia es
don de Dios (Romanos 3:21-22).

Cita de Restrepo: “El Nuevo Testamento contiene la misma ensefianza. Por ejemplo,
en 1 Corintios 9:24, Pablo dijo: ‘4No sabéis que los que corren en el estadio, todos
a la verdad corren, pero uno solo se lleva el premio? Corred de tal manera que lo
obtengdis.”

Refutacion: Aqui Restrepo afirma que Pablo esta ensefiando “lo mismo” que
Moisés o los profetas, pero el contexto de 1 Corintios 9 lo contradice. Pablo
no estd hablando de la justicia que Israel buscaba en la ley, sino de la carrera
cristiana hacia el premio en Cristo. El mismo Pablo explica en Filipenses 3:9
que su justicia no es la de la ley, sino “la que es por la fe de Cristo, la justicia que
es de Dios por la fe.” Restrepo pasa por alto esta distincion crucial. Moisés
mandaba guardar la ley para permanecer en la tierra; Pablo habla de correr
hacia la meta en Cristo para alcanzar la salvacién eterna. Son ensefianzas
relacionadas en el sentido de disciplina espiritual, pero no idénticas en su
fundamento.

Cita de Restrepo: “En contraste a los muchos judios de su tiempo, Pablo dijo en
Filipenses 3:13-14 — ‘Hermanos, yo mismo no pretendo haberlo ya alcanzado; pero

38



una cosa hago: olvidando ciertamente lo que queda atrds, y extendiéndome a lo
que estd delante, prosigo a la meta, al premio del supremo llamamiento de Dios en
Cristo Jesus.”

Refutacion: El error 16gico aqui es doble. Primero, Restrepo presenta a Pablo
como si simplemente ilustrara la misma “hambre y sed” que Moisés ensefio.
Pero Pablo aclara en Filipenses 3:7-9 que dejé6 atras la justicia de la ley y la
tuvo por basura para ganar a Cristo. Es decir, su hambre y sed de justicia no
era conforme a Moisés, sino conforme al evangelio.

Segundo, Restrepo reduce el contraste a un asunto moral (“los judios eran
conformistas, Pablo era esforzado”), cuando en realidad el contraste es teo-
l6gico, los judios buscaban justicia propia en la ley, Pablo busca justicia en
Cristo. No es “la misma ensefianza,” sino un paso mayor, de la figura en la
ley al cumplimiento en el evangelio.

Cita de Restrepo: “Cuando Jesus ensefié a los israelitas a ‘tener hambre y sed de
justicia’, no enseid algo mds nuevo, mds noble, ni mds elevado ni mds inalcanzable
que lo que ensenaba el Pacto Mosaico (Cfr. Deuteronomio 30:11-14). Enseind lo
mismo que Moisés enseié al mismo pueblo.”

Refutacion: Este razonamiento presenta un error de identidad de pactos.
Restrepo iguala la justicia del Sermén del Monte con la justicia de la Ley de
Moisés, cuando Jests explicitamente hace una distinciéon. En Mateo 5:20 de-
clara: “Porque os digo que si vuestra justicia no fuere mayor que la de los
escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los cielos.” Si Jests exige una
justicia “mayor”, no puede ser “lo mismo” que Moisés ensefid.

Ademas, el hambre y sed de justicia en el Sermén del Monte apunta a la
justicia del reino, que segtin Romanos 3:21 es “aparte de la ley, la justicia de
Dios manifestada, testificada por la ley y por los profetas”. Restrepo con-
funde continuidad tipoldgica (Moisés anunci6 la necesidad de buscar a Dios)
con identidad literal (la justicia del reino es la misma que la justicia mosaica).

Cita de Restrepo: “Ellos tenian hambre y sed de justicia, y el Nuevo Pacto deja en
claro que también lo es para nosotros.”

Refutacion: Este enunciado es engafioso por su generalizacion indebida. No
es cierto que Israel, como pueblo, tuviera hambre y sed de justicia. Jests

39



mismo denuncia lo contrario en Mateo 23:27-28, describiéndolos como hip6-
critas que aparentaban justicia exterior, pero estaban llenos de iniquidad. Pa-
blo confirma en Romanos 10:2-3 que Israel tenia “celo de Dios, pero no con-
forme a ciencia; ignorando la justicia de Dios, procuraron establecer la suya
propia, y no se han sujetado a la justicia de Dios.”

Es decir, Israel no tenia hambre de justicia divina, sino de justicia propia.
Restrepo pasa por alto este contraste radical que es clave para entender la
ensefianza de Cristo.

Cita de Restrepo: “El ejemplo de los judios nos muestra que podemos ser el pueblo
del pacto de Dios, y debido a nuestra falta de hambre y sed de justicia, ain pode-
mos perder la justicia de Dios por completo.”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en un anacronismo teolégico. Identifica
a los cristianos del Nuevo Pacto con Israel bajo la Ley, como si ambos fueran
“el mismo pueblo del pacto” con las mismas condiciones. Pero Hebreos 8:6-
13 muestra claramente que el Nuevo Pacto es distinto al antiguo, fundado
sobre mejores promesas y con una obra interna del Espiritu en la mente y
corazon.

Ademas, la idea de “perder la justicia de Dios” estd mal expresada. En el
Nuevo Testamento la justicia es imputada por la fe en Cristo (Romanos 5:1,
Filipenses 3:9). No es que se “pierda” como si fuera una posesién étnica o
ritual, sino que se abandona si alguien se aparta de Cristo (Hebreos 10:26-
29). Restrepo mezcla categorias y confunde la advertencia de Jests a Israel
incrédulo con la vida del cristiano en la gracia.

Cita de Restrepo: “vs. 7 — Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcan-
zardn misericordia. Este versiculo se explica por si mismo. JesiUs explicd que los judios
inmisericordes ellos mismos no recibirian misericordia.”

Refutacion: En estas pocas palabras, nuestro sectario hermano comete varios
errores que sefialamos y refutamos puntualmente.

En primer lugar, comete un error de reduccion. Restrepo afirma que la bie-
naventuranza “se explica por si misma” y la limita a un juicio inmediato
contra los judios inmisericordes. Pero Jestis no dice: “Ay de los judios inmi-
sericordes.” Dice: “Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzardin

40



misericordia.” La promesa es positiva, universal y escatologica. Es el principio
del Reino, no una mera advertencia temporal contra Israel.

En segundo lugar, encontramos un error histérico. Restrepo reduce el al-
cance de la misericordia al contexto de los judios del primer siglo. Pero el
mismo Evangelio de Mateo muestra que la misericordia es condicién para
todo discipulo en todo tiempo. En Mateo 18:33, Jesuis pregunta: “;No debias
ta también tener misericordia de tu consiervo, como yo tuve misericordia de
ti?” Esa pardbola no se aplica solo a judios, sino a todos los siervos del Rey.

En tercer lugar, hay un error al suponer que Cristo tiene en consideracion el
Antiguo Pacto. Bajo Moisés, la misericordia se expresaba principalmente en
actos rituales (sacrificios, ofrendas por el pecado, dias de expiacion). Jests,
en cambio, traslada el énfasis a una ética del corazén: “Misericordia quiero,
y no sacrificio” (Mateo 9:13). Esto no es “lo mismo” que ensefié6 Moisés; es
una correccién directa contra el ritualismo vacio de Israel.

Finalmente, Restrepo ignora la dimensién futura en las palabras del Sefior.
La promesa de “alcanzaran misericordia” no se limita al presente, sino que
apunta al juicio final, cuando solo los que practicaron misericordia recibiran
misericordia (cf. Santiago 2:13, “juicio sin misericordia se hara con aquel que
no hiciere misericordia”). Restrepo, al reducirlo a un asunto de judios inmi-
sericordes, ignora la ensefianza sobre la salvacion eterna.

Cita de Restrepo: “El Pacto Mosaico requeria que los israelitas fueran misericor-
diosos.”

Refutacion: Que la Ley pidiera actos de misericordia no convierte la biena-
venturanza en una simple repeticion mosaica. La Ley ordena; el Rey pro-
mete, “Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzaradn mise-
ricordia” (Mateo 5:7). La diferencia es decisiva. Bajo Moisés el acento cae en
el rito y la norma nacional; en labios de Cristo, la misericordia es marca de
ciudadania del Reino y se vincula a la esperanza de recibir misericordia en
el juicio (cf. Santiago 2:13). ;Es eso “lo mismo” que la administracién levi-
tica?

Cita de Restrepo: “David ensefié en el Sal. 18:25: ‘Con el misericordioso te mos-
trards misericordioso, y recto para con el hombre integro.’””

41



Refutacion: David no esta legislando como Moisés; esta testificando del
obrar de Dios en la experiencia personal. Ese principio de reciprocidad di-
vina es coherente con el caracter de Dios, pero Jests va mas alld al convertirlo
en una bienaventuranza del Reino con promesa explicita. Jests dice, “alcan-
zaran misericordia”. La Ley describia y mandaba; Cristo, ademas, concede y
asegura. ;Donde promete Moisés la misericordia final para todo discipulo
del Mesias que practica misericordia?

Cita de Restrepo: “Otro pasaje importante del Antiguo Testamento es Oseas 6:6,
donde Dios dijo: ‘Porque misericordia quiero, y no sacrificio, y conocimiento de Dios
mds que holocaustos.”

Refutacion: Precisamente Oseas 6:6 revela la insuficiencia del ritual mosaico
cuando el corazon carece de misericordia. Es un reproche profético al culto
vacio, no un triunfo de la Ley. Jestis toma ese texto para sacudir a quienes
confiaban en sacrificios y no en la compasion que Dios demanda (¢no es eso
admitir que el mero mosaismo no bast6?). La cita de Oseas prepara el terreno
para la correccién del Mesias, no para afirmar que El “solo repitié” a Moisés.

Cita de Restrepo: “En Mateo 9:13, Jesus cité deliberadamente este pasaje a los
judios de su época: ‘Id, pues, y aprended lo que significa: Misericordia quiero, y no
sacrificio. Porque no he venido a llamar a justos, sino a pecadores, al arrepenti-
miento.”

Refutacion: Justamente aqui se ve la novedad. Cristo no solo repite Oseas;
lo aplica a Su mision, diciendo: “no he venido a llamar a justos, sino a peca-
dores.” Ese énfasis cristo céntrico no es Moisés mejorado; es el Mesias reor-
denando las prioridades del culto alrededor de su llamado salvador. Si fuese
“lo mismo”, ;por qué el Sefior dice “aprended lo que significa”? El mandato
presupone que, bajo la Ley, no lo habian entendido.

Cita de Restrepo: “Jesis desprecié el énfasis de algunos judios en el ritual religioso
por descuidar las acciones adecuadas hacia sus semejantes.”

Refutacion: Cierto en el diagnoéstico, pero no en la conclusion. El desprecio
de Jesus al ritualismo vacio no es un regreso a Moisés, sino su superacion,
“Misericordia quiero, y no sacrificio.” La misericordia deja de ser un aderezo
de la liturgia y pasa a ser sefial identitaria del Reino, al punto que el perdén

42



recibido obliga a perdonar (cf. Mateo 18:33). ;Puede la Ley exigir eso con la
misma autoridad del Rey que perdona?

Cita de Restrepo: “En 2 Samuel 22:26, encontramos: ‘Con el misericordioso te mos-
trards misericordioso, y recto para con el hombre integro.””

Refutacion: Es el mismo pensamiento del Salmo 18, reiterado. Suma eviden-
cia tematica, pero no prueba identidad de pactos. La continuidad del caréac-
ter de Dios no borra la novedad del Reino, pues, en Cristo, la misericordia
practicada fluye de la misericordia recibida (cf. Mateo 18:27-35). Bajo la Ley,
el eje es “haz y vivirds”; bajo el Evangelio, “recibe misericordia y vive mos-
trando misericordia”.

Cita de Restrepo: “En Miqueas 6:8, tenemos: ‘Oh hombre, él te ha declarado lo
que es bueno, y qué pide Jehovd de ti: solamente hacer justicia, y amar misericordia,
y humillarte ante tu Dios.’”

Refutacion: Miqueas resume el querer de Dios, si; pero lo hace en un con-
texto que denuncia que Israel, con todo y Ley, no lo hacia. Ese fracaso reite-
rado es la antesala de la obra del Mesias y del Nuevo Pacto (Hebreos 8:6-13),
donde Dios escribe Su ley en el corazoén. Jests, entonces, no “repite Moisés”:
inaugura la ética del Reino que cumple lo que la Ley sefialaba pero no podia
producir. La bienaventuranza no es un eco del Sinai; es la voz del Rey pro-
metiendo misericordia a los misericordiosos.

Cita de Restrepo: “Cuando Jesus se encontré con judios que no eran misericordiosos,
les enseiidé lo mismo que enseiid Moisés. Ensend lo mismo a las mismas personas.”

Refutacion: Este encabezado ya carga con la conclusién que quiere probar.
Jests no estaba repitiendo a Moisés, sino mostrando el corazén de la Ley y
llevandola a su plenitud. La frase de Cristo en Mateo 5:7 es una bienaventu-
ranza del Reino: “alcanzaran misericordia”. Moisés nunca prometio tal cosa.
¢Doénde ensefidé Moisés que la misericordia recibida en el juicio final depende
de practicar misericordia? Lo que Jests da es novedad, no mera repeticiéon
mosaica.

Cita de Restrepo: “Por ejemplo, en la parédbola del buen samaritano en Lucas 10,
JesUs mostré que el verdadero préjimo era el que mostraba compasién. Luego les
dijo a los judios: ‘Vayan y hagan lo mismo’ (Lucas 10:37, 25), como dijo Moisés.”

43



Refutacion: El error aqui es evidente. La parabola del buen samaritano no
es “Moisés repetido.” Precisamente muestra la insuficiencia de la practica
religiosa de los sacerdotes y levitas de la Ley, que pasaron de largo. El héroe
de la parabola no es un judio cumplidor de Moisés, sino un samaritano, des-
preciado por los judios. ; Como puede Restrepo decir que Jests repite a Moi-
sés, si Jestis rompe el esquema mosaico para mostrar que el préjimo no se
define por la Ley, sino por la compasiéon universal? Decir que el mandato
“Vayan y hagan lo mismo” es igual a Moisés es no ver que Cristo estaba
corrigiendo y superando la comprensién limitada del préjimo bajo la Ley.

Cita de Restrepo: “En Mateo 9:10-13, JesUs cité Oseas 6:6, mencionado anterior-
mente, y les dijo a los judios inmisericordes: ... ‘Id, pues, y aprended lo que significa:
Misericordia quiero, y no sacrificio. Porque no he venido a llamar a justos, sino a
pecadores, al arrepentimiento.””

Refutacion: Jestis no cita Oseas para repetir a Moisés, sino para desenmas-
carar el fracaso del legalismo judio. El texto de Oseas ya denunciaba la insu-
ficiencia del ritual, y Jests lo aplica a si mismo: “No he venido a llamar a
justos, sino a pecadores.” Esa declaracion no estd en Moisés. Es una afirma-
ciéon mesidnica que marca una diferencia de pacto. Si fuese “lo mismo”, ; por
qué Jests manda “aprended lo que significa”? Esa instruccion revela que Is-
rael, con toda su Ley, no habia entendido la misericordia.

Cita de Restrepo: “En Mateo 23:23-24, Jesus dijo a los lideres religiosos de los
judios: ‘iAy de vosotros, escribas y fariseos, hipocritas! ... dejdis lo mds importante
de la ley: la justicia, la misericordia y la fe. Esto era necesario hacer, sin dejar de
hacer aquello.”

Refutacion: Aqui Jests cita “la Ley”, pero precisamente para mostrar que
los fariseos habian distorsionado sus prioridades. Es un reproche a su hipo-
cresia, no un reconocimiento de que basta repetir a Moisés. La clave esta en
la expresion “lo més importante de la ley”. Es una ensefianza que prepara
para la plenitud en Cristo, no una prueba de que “Jestis ensefié lo mismo
que Moisés.” Ademads, Mateo 23 forma parte de la denuncia del fracaso del
liderazgo judio, preludio del juicio sobre Jerusalén (cf. Mateo 23:37-38). Res-
trepo omite este contexto y presenta el texto como si validara su tesis, cuando
en realidad refuerza la insuficiencia de la justicia farisaica.

44



Cita de Restrepo: “Mateo 25:41-43 habla de un juicio basado en gran parte en
mostrar misericordia: ‘Apartaos de mi, malditos, al fuego eterno preparado para el
diablo y sus dngeles...”

Refutacion: Este pasaje es decisivo, y justamente contradice a Restrepo. El
juicio descrito en Mateo 25:41-46 no tiene paralelo en Moisés. No se trata de
expulsion de la tierra, sino de destino eterno, vida eterna o castigo eterno. La
misericordia aqui no es un requisito nacional de la Ley, sino criterio escato-
l6gico del Rey que juzga a todas las naciones. Moisés nunca habl6 de que los
inmisericordes irian al “fuego eterno preparado para el diablo y sus ange-
les.” Esa es la ensefianza exclusiva de Cristo como Juez universal. ; Cémo
entonces puede Restrepo decir que Jestis “ensefid lo mismo a las mismas
personas”?

Cita de Restrepo: “La ensefianza de Cristo del Nuevo Pacto ensefié lo mismo sobre
la misericordia. En Romanos 15:1, Pablo dijo: ‘Asi que, los que somos fuertes debemos
soportar las flaquezas de los débiles, y no agradarnos a nosotros mismos.””

Refutacion: El texto de Pablo no es una repeticion de Moisés. Habla de la
responsabilidad de los cristianos de soportarse en amor dentro del cuerpo
de Cristo. La referencia a los “fuertes y débiles” es un tema de conciencia
cristiana en asuntos de libertad (cf. Romanos 14:1-15:7), algo que Moisés ja-
maés tratd. Bajo la Ley mosaica no habia “tolerancia en conciencia” en torno
a alimentos, dias o practicas; habia un sistema rigido. Pablo exhorta a la mi-
sericordia en un marco eclesial y cristolégico, no en el de la ley mosaica.

Cita de Restrepo: “En 1 Tesalonicenses 5:14, Pablo escribié: ‘También os rogamos,
hermanos, que amonestéis a los ociosos, que alentéis a los de poco dnimo, que sos-
tengdis a los débiles, que sedis pacientes para con todos.’

Refutacion: Este texto tampoco puede ser presentado como ensefianza mo-
saica. Pablo instruye a una iglesia gentil, recién convertida al evangelio, a
practicar paciencia y misericordia en comunidad. El llamado aqui no es
“Moisés repetido,” sino la ética de la iglesia, fundada en Cristo y capacitada
por el Espiritu Santo. Moisés nunca habl6 de amonestar al ocioso en una
asamblea de Cristianos, ni de sostener a los débiles como parte de un cuerpo
espiritual en Cristo.

45



Cita de Restrepo: “En Efesios 4:32, leemos: ‘Antes sed benignos unos con otros,
misericordiosos, perdondndoos unos a otros, como Dios también os perdoné a voso-
tros en Cristo.””

Refutacion: Aqui se ve con claridad la diferencia entre Ley y Evangelio. La
misericordia que Pablo exige estd fundamentada en la obra de Cristo: “como
Dios también os perdoné a vosotros en Cristo.” Moisés jamas ensefi¢ esta
motivacion ni pudo hacerlo, porque la expiacién de Cristo atn no habia ocu-
rrido. El perdén mosaico estaba ligado a sacrificios de animales y a un san-
tuario terrenal (cf. Levitico 16); el perdén cristiano esta ligado a la cruz y a la
gracia del Mesias. Llamar a esto “lo mismo que Moisés” es borrar la novedad
del evangelio.

Cita de Restrepo: “Leemos en Santiago 2:13: ‘Porque juicio sin misericordia se hard
con aquel que no hiciere misericordia; y la misericordia triunfa sobre el juicio.”

Refutacion: Este texto subraya la importancia de practicar misericordia,
pero lo hace en un marco cristolégico. La misericordia aqui no es ritual, sino
fruto de la fe viva que justifica (cf. Santiago 2:14-26). La afirmacién “la mise-
ricordia triunfa sobre el juicio” es escatologica, apunta al dia del juicio final,
algo que Moisés nunca ensefié en estos términos. Bajo Moisés, los juicios
eran nacionales y temporales; bajo Cristo, la misericordia tiene repercusio-
nes eternas.

Cita de Restrepo: “Una vez mds, la ensefianza de Jesus sobre mostrar misericordia
en el Sermén del Monte no era nueva, mds noble ni demasiado elevada para los
judios de su época (Cfr. Deuteronomio 30:11-14). Simplemente les enseiié exacta-
mente lo que hizo Moisés. Su Nuevo Pacto enseiidé a los cristianos ahora lo mismo, y
no es menos alcanzable para nosotros de lo que fue para los judios bajo Moisés.”

Refutacion: Aqui Restrepo repite su error central. Si Jestis solo “ensefi6 exac-
tamente lo mismo que Moisés,” ; por qué declara en Mateo 5:20 que la justicia
del Reino debe ser mayor que la de los escribas y fariseos? Si fuese “lo
mismo,” no habria necesidad de un Nuevo Pacto. Hebreos 8:6-13 es claro,
Cristo es mediador de un pacto “mejor,” no de una repeticion.

Deuteronomio 30:11-14 no puede ser usado como llave de interpretacion
para el Sermén del Monte. Pablo mismo cita ese pasaje en Romanos 10:6-9 y

46



muestra que su cumplimiento es Cristo, diciendo: “Esta es la palabra de fe
que predicamos.” Es decir, lo que Moisés dijo era una sombra; su plenitud
esta en el evangelio. Restrepo, al negar esto, se coloca en contradicciéon con
la hermenéutica apostdlica.

Cita de Restrepo: “vs. 8 — Bienaventurados los de limpio corazén, porque ellos
verdn a Dios. Limpio — katharos (kaBapog, G2513) — Libre de mezclas impuras, sin
tacha. La palabra ‘limpio’ significa ‘sin alear’ o sin mezclar. Proviene de la figura de
oro puro, por ejemplo, que no contiene ningun otro material. La Biblia usa el término
en el sentido de ‘sincero’, no hipécrita. La persona pura de corazén no dice una cosa
y hace otra.”

Refutacion: Es correcto que kathards indica pureza sin mezcla, pero Restrepo
presenta el término de manera reduccionista, como si la pureza del corazén
fuera meramente sinceridad moral o ausencia de hipocresia. Jestis no esta
diciendo solamente “bienaventurados los sinceros,” sino que esta descri-
biendo una condicién espiritual que permite ver a Dios. En la Escritura, la
pureza de corazén estd asociada con una obra divina de limpieza (cf. Salmo
51:10: “Crea en mi, oh Dios, un corazén limpio”), no con una simple hones-
tidad humana. Moisés nunca prometié que los de corazén limpio verian a
Dios; al contrario, Exodo 33:20 declara: “No me vera hombre, y vivird.” Si
ahora Cristo promete que los de limpio corazén veran a Dios, entonces no se
trata de repetir a Moisés, sino de proclamar algo radicalmente nuevo, la vi-
sion de Dios como herencia del Reino.

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “La palabra griega para limpio es kat-
harés, que tiene una variedad de usos, cada uno de ellos con algo nuevo que anadir
al sentido de esta bienaventuranza... (i) ropa lavada; (ii) trigo aventado; (iii) leche o
vino sin adulterar... Asi pues, el sentido bdsico de kathards es sin mezcla ni adulterio
ni aleacién. Es por esto por lo que esta bienaventuranza es tan exigente. Podria
traducirse: iBendita la persona cuyos motivos son siempre totalmente sin mezcla, por-
que verd a Dios!”

Refutacion: La explicacion filologica de Barclay puede ser atil, pero se queda
en el plano naturalista. La pureza de corazén no es simplemente “motivos
sin mezcla.” Esa interpretacion moralista desvia el texto de su dimensién
teoldgica. ;Qué hombre podria garantizar que sus motivos son siempre to-
talmente puros? El mismo Jeremias 17:9 declara que “engafioso es el corazén

47



mas que todas las cosas.” La promesa de Jestis no descansa en una moralidad
perfecta alcanzada por el hombre, sino en la transformacioén que Dios obra
en el corazén bajo el Nuevo Pacto (cf. Ezequiel 36:26: “os daré corazon
nuevo, y pondré espiritu nuevo dentro de vosotros”). Restrepo, al seguir a
Barclay, reduce la bienaventuranza a una ética griega del caracter, cuando
en realidad es una promesa mesidnica de regeneracion y vision de Dios.

Cita de Restrepo: “El Pacto Mosaico ensefié a los judios a ser puros de corazén, no
hipécritas y sinceros. Por ejemplo, Isaias 29:13 (que JesUs cité en Mateo 15:6-9)
ensefd: ‘Dice, pues, el Sefor: Porque este pueblo se acerca a mi con su boca, y con
sus labios me honra, pero su corazén estd lejos de mi, y su temor de mi no es mads
que un mandamiento de hombres que les ha sido ensefiado.”

Refutacion: Si, los profetas denunciaron la hipocresia del pueblo, pero esa
denuncia no prueba que el Sermén del Monte sea “lo mismo que Moisés.”
Al contrario, Isafas 29:13 muestra el fracaso del pueblo bajo la Ley, pues hon-
raban con labios, pero no con el corazén. Jesus cita este pasaje precisamente
para mostrar que la adoracién ritual sin pureza interior es vana. Moisés
nunca prometi6 a los puros de corazon la vision de Dios; Cristo si lo hace.
Por tanto, aunque hay continuidad tematica (Dios siempre ha aborrecido la
hipocresia), la bienaventuranza introduce un cumplimiento que la Ley no
pudo otorgar.

Cita de Restrepo: “Salomén ensefié lo mismo en Proverbios 4:23 — ‘Sobre toda
cosa guardada, guarda tu corazén; porque de él mana la vida.”

Refutacion: El proverbio instruye a cuidar el corazén, pero no contiene la
promesa de ver a Dios. Restrepo confunde la exhortacién moral de un sabio
con la promesa escatolégica del Mesias. Cristo no dice solo “guarda tu cora-
z6n,” sino “bienaventurados los de limpio corazén, porque ellos veran a
Dios.” La diferencia es entre consejo de sabiduria y promesa del Reino.

Cita de Restrepo: “David dijo en el Salmo 24:3-4 — ‘3Quién subird al monte de
Jehovd? Y quién estard en su lugar santo? El limpio de manos y puro de corazén; el
que no ha elevado su alma a cosas vanas, ni jurado con engano.’

Refutacion: Este salmo describe requisitos para acercarse al culto en el tem-
plo de Jerusalén, no para ver a Dios en plenitud. Restrepo lo usa como si

48



fuera idéntico a Mateo 5:8, pero se equivoca. Subir al monte de Jehova y pre-
sentarse en el santuario terrenal no es lo mismo que “ver a Dios.” Cristo esta
ofreciendo la visién escatolégica de Dios en el Reino eterno (cf. 1 Juan 3:2;
Apocalipsis 22:4). David habl6 de acceso ritual al templo; Jestis promete ac-
ceso eterno a la presencia divina.

Cita de Restrepo: “El salmista Asaf dijo en el Salmo 73:1 — ‘Ciertamente es bueno
Dios para con Israel, para con los limpios de corazén.”

Refutacion: El salmo reconoce que Dios es bueno con los limpios de corazon,
pero otra vez no ofrece la promesa de ver a Dios. Restrepo confunde afirma-
ciones sobre la bondad de Dios hacia los justos con la bienaventuranza me-
sidnica que garantiza vision de Dios. El salmo esta en el marco del Antiguo
Pacto; Cristo estd inaugurando un Reino que trasciende ese marco.

Cita de Restrepo: “Por lo tanto, cuando Jesus ensefié a los judios de su época (mu-
chos de los cuales no eran de limpio corazén) en el Sermén del Monte a ser de limpio
corazon, simplemente los trajo de regreso al Pacto Mosaico.”

Refutacion: Aqui esta el error central. Jestis no “los trajo de regreso a Moi-
sés,” sino que los condujo hacia la plenitud del Reino. Moisés nunca prome-
ti6 la vision de Dios como recompensa a los limpios de corazén, porque bajo
la Ley nadie podia ver a Dios y vivir (cf. Exodo 33:20). Solo en Cristo se cum-
ple lo que antes era imposible: “Bienaventurados los de limpio corazén, por-
que ellos veran a Dios.” Restrepo anula la novedad del evangelio al reducir
la bienaventuranza a Moisés, pero el mismo contraste biblico entre “no me
vera hombre y vivird” y “ellos verdn a Dios” demuestra la superioridad de
Cristo sobre la Ley.

Cita de Restrepo: “Dice Jesis que solamente los puros de corazén los que verdn a
Dios. Es una seria advertencia para que recordemos que cuando mantenemos la lim-
pieza de corazén por la gracia de Dios, o cuando lo ensuciamos por malicia humana,
estamos capacitdndonos o incapacitdndonos para ver algun dia a Dios.”

Refutacion: Esta frase de Restrepo contiene una confusion peligrosa. Pre-
senta la pureza de corazén como una obra humana (“mantener la limpieza
de corazén”), cuando Jests la proclama como condicién de Reino que pro-
viene de Dios. Nadie puede purificar su propio corazén por esfuerzo

49



humano; es obra de Dios en el Nuevo Pacto (cf. Ezequiel 36:26; Hebreos
10:22). Restrepo mezcla gracia y mérito humano, cayendo en el mismo error
de los judios que buscaban establecer su propia justicia (cf. Romanos 10:3).

Cita de Restrepo: “Asi pues, esta sexta bienaventuranza podria leerse de la forma
siguiente: jAh, la bienaventuranza de la persona cuyos motivos son absolutamente
puros porque algun dia estard capacitada para contemplar a Dios!”

Refutacion: La parafrasis de Restrepo es deficiente. Nadie tiene “motivos
absolutamente puros”; solo Cristo limpia el corazén. Presentar la pureza
como algo que el hombre puede sostener para “estar capacitado” es negar la
necesidad de la regeneracion en Cristo. Jestis no bendice a quienes logran
pureza perfecta por si mismos, sino a los que, por fe en El, reciben un corazén
nuevo y una esperanza segura de ver a Dios.

Cita de Restrepo: “Ademads, a lo largo de su ministerio, JesUs ensefié a las mismas
personas lo mismo que Moisés. Notese en Mateo 23:25, 27-28 — ‘{Ay de vosotros,
escribas y fariseos, hipdcritas! ... por dentro estdis llenos de hipocresia e iniquidad.’™

Refutacion: Este pasaje no prueba que Jesus repitié a Moisés. Es una denun-
cia contra la hipocresia religiosa de Israel, que Moisés nunca hizo en esos
términos. Moisés ensefio leyes rituales; Jestis confronta la apariencia externa
de justicia y exige pureza interior. Lo que Moisés no pudo producir, Jests lo
demanda como requisito del Reino. Decir que esto es “lo mismo que Moisés”
es distorsionar tanto a Moisés como a Cristo.

Cita de Restrepo: “Mientras que més adelante en el Sermén del Monte, en Mateo
6:22-24, Jesus dijo: ‘La ldmpara del cuerpo es el ojo... Ninguno puede servir a dos

MM

sefnores... No podéis servir a Dios y a las riquezas.

Refutacion: Otra vez, este pasaje no es Moisés repetido. Moisés nunca en-
sefid que el ojo es la lampara del cuerpo, ni vincul6 la pureza interior con el
servicio exclusivo a Dios frente a las riquezas. Esto es ensefianza netamente
de Cristo, que sefala la imposibilidad de servir a dos sefiores. Aqui Jests
revela un principio del Reino que trasciende la Ley mosaica y que denuncia
la idolatria de confiar en riquezas. Restrepo, al reducirlo a “lo mismo que
Moisés,” niega la singularidad de la ética del Reino.

50



Cita de Restrepo: “Encontramos que la doctrina de Cristo para los cristianos tam-
bién obliga a los cristianos a no ser hipdcritas. En 2 Corintios 7:1, Pablo ensefié: ‘Asi
que, amados, puesto que tenemos tales promesas, limpiémonos de toda contamina-
cién de carne y de espiritu, perfeccionando la santidad en el temor de Dios.””

Refutacion: El error aqui estd en presentar este texto como si fuera “lo mismo
que Moisés.” Pablo no esta citando la Ley mosaica, sino exhortando a los
cristianos sobre la base de las “promesas” del Nuevo Pacto. Moisés no pudo
dar tales promesas de santificacién en Cristo. El verbo “limpiémonos” esta
ligado a la purificacién interior que el Espiritu Santo obra en los creyentes
(cfr. Tito 3:5), no a un ritual mosaico. Si Pablo usa este lenguaje, es porque el
Nuevo Pacto ofrece lo que el Antiguo no podia, es decir, perfeccionar la san-
tidad en el temor de Dios.

Cita de Restrepo: “1 Pedro 1:22 ensefia a los cristianos: ‘Habiendo purificado vues-
tras almas por la obediencia a la verdad, mediante el Espiritu, para el amor frater-
nal no fingido, amaos unos a otros entrafiablemente, de corazén puro.’™

Refutacion: Aqui se ve otra vez la diferencia ignorada por Restrepo. Pedro
no habla de obediencia a Moisés, sino de obediencia al evangelio (cfr. 1 Pedro
1:23: “siendo renacidos... por la palabra de Dios que vive y permanece para
siempre”). La purificaciéon mencionada es fruto de la obra del Espiritu, que
renueva el corazén bajo el Nuevo Pacto. Moisés nunca pudo decir a Israel
que sus almas habian sido purificadas por obedecer la verdad en el Espiritu.
Esta es ensefianza netamente de Cristo en favor de los santos.

Cita de Restrepo: “Pablo dijo en 1 Timoteo 1:5: ‘Pues el propésito de este manda-
miento es el amor nacido de corazén limpio, y de buena conciencia, y de fe no fin-
gida.”

Refutacion: El amor como fruto de un corazén limpio es ensefianza de
Cristo. Pablo conecta ese amor con la fe no fingida, algo que no aparece en
Moisés. La Ley mandaba amar a Dios y al préjimo (cfr. Deuteronomio 6:5;
Levitico 19:18), pero no podia producir el amor nacido de un corazén limpio
por la fe en Cristo. Pablo esta hablando del resultado del evangelio en el cre-
yente, no de la repeticién de Moisés.

Cita de Restrepo: “En 1 Timoteo 3:9 Pablo requirié que los didconos sean: ‘Que
guarden el misterio de la fe con limpia conciencia.’

51



Refutacion: El “misterio de la fe” no es parte del Antiguo Pacto, sino del
Nuevo. Se refiere al evangelio revelado en Cristo (cfr. Colosenses 1:26-27).
Moisés no pudo exigir que nadie guardara el misterio de la fe, porque ese
misterio no habia sido manifestado. Aqui Pablo habla de requisitos ministe-
riales en la iglesia, lo cual no tiene paralelo en la legislacion mosaica.

Cita de Restrepo: “Pablo dijo en 2 Timoteo 2:22: ‘Huye también de las pasiones
juveniles, y sigue la justicia, la fe, el amor y la paz, con los que de corazén limpio
invocan al Sefior.””

Refutacion: Este mandato presupone la existencia de una comunidad de cre-
yentes que invocan al Sefior en un pacto espiritual, no en un sistema nacional
como el de Israel. Invocar al Sefior “con corazén limpio” es posible solo por-
que Cristo ha provisto redencién y el Espiritu purifica el corazén (cfr. He-
chos 15:9). Moisés no ofrecié ni pudo producir esa condicion.

Cita de Restrepo: “Santiago dijo en Santiago 4:8: ‘Acercaos a Dios, y él se acer-
card a vosotros. Pecadores, limpiad las manos; y vosotros los de doble dnimo, puri-
ficad vuestros corazones.”

Refutacion: Este texto denuncia la hipocresia, pero lo hace en un contexto
cristiano, donde los creyentes deben someterse a Dios y resistir al diablo (cfr.
Santiago 4:7). Purificar el corazén aqui no significa cumplir ritos mosaicos,
sino arrepentirse y humillarse delante del Sefior Jesucristo. Santiago no esta
repitiendo a Moisés, sino aplicando la ética del Nuevo Pacto a cristianos ten-
tados a dividir su lealtad entre Dios y el mundo.

Cita de Restrepo: “Hebreos 10:22 nos ensefia: ‘Acerquémonos con corazén sincero,
en plena certidumbre de fe, purificados los corazones de mala conciencia, y lavados

M7

los cuerpos con agua pura.

Refutacion: Este texto es prueba contundente contra la tesis de Restrepo.
Hebreos 10 contrasta explicitamente el Antiguo Pacto con el Nuevo. El ac-
ceso a Dios con corazén sincero y conciencia purificada es posible “por la
sangre de Jesucristo” (Hebreos 10:19), algo que Moisés jamas pudo ofrecer.
Restrepo usa el texto como si validara su tesis de continuidad, pero el autor
de Hebreos lo escribi6 precisamente para mostrar la superioridad del Nuevo
Pacto sobre el Antiguo.

52



Cita de Restrepo: “La ensefianza de Jesus en el Sermén del Monte sobre la pureza
de corazén no era nueva, mds noble ni inalcanzable para los judios de su época.
Moisés habia ensenado lo mismo. El Nuevo Pacto de Jesus ensend a los cristianos lo
mismo hoy en diq, y todavia no es nuevo, ni demasiado noble ni demasiado elevado
para nosotros (Cfr. Deuteronomio 30:11-14).”

Refutacion: Aqui Restrepo vuelve a caer en su error central. Moisés jamaés
prometi6 a los puros de corazén que verian a Dios; al contrario, bajo la Ley
se decfa: “No me verd hombre, y vivira” (Exodo 33:20). Jests estd inaugu-
rando algo que la Ley no podia dar, es decir, la comunién directa y final con
Dios. Ademas, el uso que Restrepo hace de Deuteronomio 30:11-14 es inco-
rrecto, porque Pablo lo interpreta en Romanos 10:6-9 como cumplido en
Cristo y en la palabra de fe que predicamos, no como un argumento de con-
tinuidad mosaica. Por tanto, Jests no estaba repitiendo a Moisés, sino intro-
duciendo la promesa escatologica del Reino.

Cita de Restrepo: “vs. 9 — Bienaventurados los pacificadores, porque ellos serén
llamados hijos de Dios. Aqui Jesus enseind que aquellos que produjeran paz en lugar
de causar problemas tendrian el cardcter de su padre celestial.”

Refutacion: La reduccion que hace Restrepo es peligrosa. No basta decir que
Jesus estaba aconsejando a los judios a “no causar problemas.” Jests prome-
tié que los pacificadores serian “llamados hijos de Dios.” Esa promesa es
radicalmente nueva, porque bajo Moisés Israel era llamado “hijo primogé-
nito” de Dios en un sentido nacional (cfr. Exodo 4:22), pero nadie recibia la
filiacion individual por producir paz. Solo en Cristo, el Hijo unigénito, se nos
da el derecho de ser llamados hijos de Dios (cfr. Juan 1:12). Esta bienaventu-
ranza no es Moisés, sino Cristo ofreciendo la filiacién divina a quienes refle-
jan el caracter del Padre.

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “En griego la palabra es eiréné, y en
hebreo shalom. En hebreo, paz no es nunca un estado negativo; nunca quiere decir
exclusivamente la ausencia de guerra; siempre quiere decir todo lo que contribuye
al bienestar supremo del hombre... En la Biblia, paz quiere decir no solamente libe-
racién de todos los problemas, sino disfrutar de todas las cosas buenas.”

Refutacion: Es cierto que shalom tiene un sentido amplio de bienestar. Pero
Barclay, y Restrepo al seguirlo, desvian el énfasis. La paz de la que habla

53



Jestis no es solamente bienestar social ni ausencia de conflicto, sino la recon-
ciliacién con Dios mediante El (cfr. Romanos 5:1, “Justificados, pues, por la
fe, tenemos paz para con Dios por medio de nuestro Sefior Jesucristo”). Si no
se entiende esto, se cae en un moralismo horizontal, como si ser pacificador
fuera solo arreglar disputas humanas. Jestis promete mas, a saber, que quie-
nes participan en la obra de reconciliacion del evangelio reflejan a su Padre
celestial.

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “La bendicién es para los que hacen la
paz, no necesariamente para los que aman la paz... La paz que la Biblia llama
bendita no viene de evadir las situaciones conflictivas, sino de arrostrarlas, tratarlas
y conquistarlas.”

Refutacion: En parte es cierto, ser pacificador no es ser pasivo. Sin embargo,
Barclay convierte la bienaventuranza en una especie de manual de resolu-
cion de conflictos humanos. Jestis no dijo, “bienaventurados los que resuel-
ven pleitos sociales,” sino “bienaventurados los pacificadores, porque ellos
seran llamados hijos de Dios.” El pacificador en el Reino es aquel que, ha-
biendo recibido la paz de Dios en Cristo, actia como agente de reconcilia-
cion. Asi lo ensefia Pablo en 2 Corintios 5:18-20, indicando que Dios nos dio
el ministerio de la reconciliacion. No se trata de diplomacia humana, sino de
reflejar el caracter del Dios que reconcilia al mundo consigo mismo en Cristo.

Cita de Barclay (citada por Restrepo): “La versién Reina-Valera dice que los
pacificadores serdn llamados hijos de Dios... Esta bienaventuranza dice: Benditos los
pacificadores porque realizardn una obra caracteristica de Dios. El que hace la paz
estd involucrado en la misma obra que hace el Dios de paz.”

Refutacion: Aqui hay algo de verdad, pero otra vez falta lo esencial. Si, el
que hace la paz participa en la obra de Dios, pero la novedad del evangelio
es que esa obra se fundamenta en la cruz. Colosenses 1:20 afirma que Cristo
reconcilié todas las cosas “haciendo la paz mediante la sangre de su cruz.”
Ningtn texto de Moisés habla de pacificadores que reflejen a Dios como Pa-
dre, ni de paz por medio de sangre redentora. Esta bienaventuranza no re-
pite a Moisés; anuncia la filiaciéon escatolégica de quienes participan en la
paz de Cristo.

54



Cita de Barclay (citada por Restrepo): “Los rabinos judios sostenian que la tarea
suprema que una persona puede llevar a cabo es establecer relaciones correctas
entre persona y persona. Eso era lo que Jesus queria decir.”

Refutacion: Reducir la bienaventuranza al nivel de la ensefianza rabinica es
minimizar la voz de Cristo. Los rabinos podian hablar de armonia social,
pero Jesus no esta citando a los rabinos, sino proclamando la ética del Reino.
El contexto del Sermén del Monte es teoldgico, no meramente social. Jests
promete a los pacificadores un titulo escatolégico, diciendo, “seran llamados
hijos de Dios.” Ese titulo trasciende cualquier comentario rabinico.

Restrepo y Barclay convierten la séptima bienaventuranza en un consejo mo-
ral o en una repeticion mosaica, pero ignoran su novedad radical, es decir,
la promesa de ser llamados hijos de Dios. Bajo Moisés, Israel era colectiva-
mente “hijo” en sentido nacional. Bajo Cristo, cada pacificador que vive la
paz del evangelio recibe filiaciéon divina. La paz que Jestis bendice no es mera
ausencia de guerra ni diplomacia social, sino la reconciliacién con Dios y
entre los hombres por medio de Cristo crucificado. Eso no es Moisés repe-
tido, sino Cristo revelando la plenitud del Reino.

Cita de Restrepo: “Salomén escribié en Proverbios 12:20 — ‘Engafio hay en el co-
razén de los que piensan el mal; pero alegria en el de los que piensan el bien.’””

Refutacion: Este proverbio ensefia un principio moral valido, pero no es lo
mismo que la bienaventuranza de Mateo 5:9. El texto de Salomén habla de
las intenciones del corazén, no de la promesa de ser llamados hijos de Dios.
Restrepo confunde un consejo sapiencial con una promesa escatoldgica. Bajo
el Antiguo Pacto, el énfasis era en conducta moral; en el Sermén del Monte,
Cristo introduce el resultado eterno, es decir, filiacién divina.

Cita de Restrepo: “Salmo 34:14 — ‘Apartate del mal, y haz el bien; busca la paz,
y siguela.’

Refutacion: Este salmo exhorta a buscar la paz, pero nuevamente carece de
la promesa que da Jesus. “Busca la paz” no es igual a “los pacificadores seran
llamados hijos de Dios.” El salmista describe un deber; Cristo proclama una
bienaventuranza con promesa del Reino. Restrepo confunde continuidad te-
maética (el valor de la paz) con identidad de pacto (la filiaciéon divina).

55



Cita de Restrepo: “Salmo 37:37 — ‘Considera al integro, y mira al justo; porque
hay un final dichoso para el hombre de paz.”

Refutacion: Aqui el salmo habla de prosperidad final en la tierra para el
hombre integro, en el marco del pacto nacional de Israel. Pero Jestas promete
algo mas alto, los pacificadores seran reconocidos como hijos de Dios. EI “fi-
nal dichoso” de los salmos est4 condicionado a la permanencia en la tierra
prometida; la promesa de Cristo se relaciona con la herencia eterna y la filia-
cion celestial. Son niveles distintos de promesa, y no pueden confundirse sin
tergiversar la novedad del evangelio.

Cita de Restrepo: “Jesus ensefid a los judios lo mismo que el Antiguo Pacto. En el
Sermén del Monte, Jesis enseiié a los judios que eran todo menos pacificadores,
exactamente lo que Moisés ensend.”

Refutacion: Aqui esté el error central. Moisés nunca ensefié que los pacifi-
cadores serian llamados hijos de Dios. Esa es una promesa nueva y exclusiva
del evangelio. Restrepo iguala la denuncia de la violencia y el engafio en Is-
rael con la proclamacién de Cristo, pero ignora el contraste. La Ley podia
exhortar a la paz, pero no podia conceder filiacién divina. Jests no estaba
“repitiendo Moisés,” sino inaugurando un Reino donde la paz caracteriza a
los hijos de Dios.

Cita de Restrepo: “El ataque de los enemigos judios de Jesus incluyé: juicio hipécrita
(Mateo 7:1-5, Mateo 23:14), acusaciones de amistad con los pecadores (Mateo
9:10-12), y no guardar sus tradiciones (Mateo 9:14, 12:2, 15:1-9) ...” [lista de
ejemplos de oposicion judia]

Refutacion: Toda esta lista describe la hostilidad de los lideres judios contra
Jests, pero no prueba que Cristo ensefiaba “lo mismo que Moisés.” Més bien,
prueba lo contrario, la reaccién violenta de los fariseos y escribas se debi6 a
que Jests desafiaba su sistema y ensefiaba con autoridad distinta de la Ley
(cfr. Mateo 7:28-29). Si Jestis solo hubiera repetido a Moisés, no habrian bus-
cado matarlo (cfr. Juan 5:18). El odio de los judios hacia Cristo no demuestra
identidad de mensaje, sino contraste radical entre la justicia del Reino y la
justicia propia de Israel.

56



Cita de Restrepo: “En Marcos 9:50, Jesus dijo a los judios: ‘Buena es la sal; mas si
la sal se hace insipida, écon qué la sazonaréis? Tened sal en vosotros mismos; y tened
paz los unos con los otros.” Una vez mds, Jesus enseiié a las mismas personas (israe-
litas) lo mismo que Moisés habia ensefiado.”

Refutacion: Es cierto que Jests habl6 a judios, pero eso no significa que en-
seflaba lo mismo que Moisés. En Marcos 9:50, el Sefior conecta la metéafora
de la sal con la paz entre los discipulos, y en el mismo contexto advierte con-
tra escandalizar a los pequefios (Marcos 9:42). No hay un paralelo mosaico
que asocie “tener sal en vosotros mismos” con “tener paz.” Moisés nunca
habl6 asi. Jestis utiliza la sal como simbolo de perseverancia y pureza interior
en el discipulado. Pretender que es lo mismo que Moisés es forzar una se-
mejanza artificial.

Cita de Restrepo: “La ensefianza del Nuevo Pacto. El Nuevo Pacto contiene el
mismo tipo de ensefianza sobre los pacificadores. Por ejemplo, en Romanos 14:19,
Pablo escribio: ‘Asi que, sigamos lo que contribuye a la paz y a la mutua edificacion.’
En Hebreos 12:14, tenemos: ‘Seguid la paz con todos, y la santidad, sin la cual nadie
verd al Senor.” Finalmente, leemos en Santiago 3:14-18...”

Refutacion: Estos textos no prueban que el Nuevo Pacto repite lo mismo que
Moisés. Pablo exhorta a “seguir lo que contribuye a la paz y a la mutua edi-
ficacién,” pero esto ocurre en el contexto de la iglesia, el cuerpo de Cristo, no
en la nacion de Israel. Hebreos 12:14 conecta la paz con la santidad como
condicién para ver al Sefior, algo que va mucho mas alla de cualquier ense-
flanza mosaica. Moisés nunca dijo que la paz y la santidad eran el requisito
para ver a Dios; al contrario, prohibié ver su rostro (cfr. Exodo 33:20). San-
tiago 3:14-18 contrasta la sabiduria “terrenal, animal, diabdlica” con la que
“es de lo alto,” algo que Moisés tampoco formuloé. Se trata de exhortaciones
propias del Nuevo Pacto, no de simples repeticiones mosaicas.

Cita de Restrepo: “Conclusién: Una vez mds, la ensefianza de Jesus en esta biena-
venturanza, asi como todas las bienaventuranzas, no es algo nuevo, mds noble y
menos alcanzable que lo que enseind Moisés. Jesls les ensend a los judios lo mismo
que Moisés les enseid. No fue demasiado noble para ellos, y la misma ensefianza
dirigida a los cristianos bajo el Nuevo Pacto tampoco es demasiado noble para
nosotros (Cfr. Deuteronomio 30:11-14).”

57



Refutacion: Esta conclusion repite el error ya sefialado. Restrepo niega la
novedad y superioridad del evangelio. El Sermén del Monte no puede redu-
cirse a Moisés, porque promete a los pacificadores ser llamados hijos de
Dios, algo que la Ley jamas ofreci6. En Cristo, la paz no es simple ausencia
de conflicto, sino reconciliacién con Dios por medio de la cruz (cfr. Colosen-
ses 1:20). Al aplicar Deuteronomio 30:11-14 como si Jests solo estuviera “re-
pitiendo” a Moisés, Restrepo pasa por alto que Pablo usa ese texto en Roma-
nos 10:6-9 para hablar de la fe en Cristo y la confesién de su nombre. El con-
traste es evidente, Moisés anunciaba mandamientos; Jests otorga filiacion.

El intento de Restrepo por nivelar la bienaventuranza de los pacificadores
con Moisés fracasa. Ni Proverbios ni los Salmos ni los profetas prometieron
que los pacificadores serian llamados hijos de Dios. Esa es la voz exclusiva
del Hijo que revela al Padre. Lo que Moisés ordenaba externamente, Cristo
lo transforma en promesa de filiacién. Decir que es “lo mismo” es negar la
gloria del Nuevo Pacto.

Cita de Restrepo (con Tolle): “James Tolle da una buena explicacién de por qué
estos versiculos estdn aqui: Estas bienaventuranzas (que estdn directamente sacadas
de la ley mosaica) son contrarias a la sabiduria del mundo, provocando asi la enemis-
tad y la oposicidon de los hombres malvados.”

Refutacion: Aqui estd el primer error fundamental, afirmar que estas biena-
venturanzas estan “directamente sacadas de la ley mosaica.” En ninguna
parte de la Ley mosaica se encuentran estas promesas ni esta estructura de
bienaventuranzas. Moisés exhort6 a Israel a guardar la Ley y advirtié de
maldiciones si no lo hacian (cfr. Deuteronomio 28), pero jamas pronunci6
bienaventuranzas por padecer persecucion por causa de la justicia. Al con-
trario, en la Ley, la prosperidad en la tierra era la sefial de bendicién, no la
persecucion. Jesus introduce una novedad, el sufrimiento por causa de El es
bienaventuranza, y el galardén no es la permanencia en Canaén, sino el
Reino de los cielos. Eso no lo enseiid Moisés, 1o revel6 Cristo.

Cita de Restrepo (con Tolle): “La pobreza de espiritu va en contra del orgullo
humano; el espiritu de duelo por las propias deficiencias... los pacificadores no pue-
den ser soportados por los persistentemente contenciosos y pendencieros. Asi llegan
a ser perseguidos los poseedores de justicia.”

58



Refutacion: El analisis psicolégico puede tener cierto valor, pero confunde
la raiz del asunto. Jests no solo dice que el mundo persigue la justicia en
general, sino que en el versiculo 11 especifica: “Bienaventurados sois cuando
por mi causa os vituperen.” La causa de la persecucion no es solo la virtud
moral, sino la adhesién a Cristo. Moisés nunca hablé de persecucion “por
causa de mi,” porque Moisés no era el objeto de fe y devocion. En cambio,
Jests se coloca a si mismo como centro y razén del vituperio, algo comple-
tamente nuevo y escandaloso para cualquier judio. La persecucién por causa
de Cristo es, en si misma, prueba de la superioridad del Nuevo Pacto.

Cita de Restrepo: “Estos héroes de la fe eran todos judios. El Antiguo Testamento
y las vidas de los santos del Antiguo Pacto testificaron que si tenias el cardcter que
Moisés deseaba, y que se describe en las Bienaventuranzas, ipodrias esperar ser
perseguido por ello!”

Refutacion: Aqui hay una confusién grave. Hebreos 11 no dice que aquellos
héroes de la fe sufrieron persecucién “porque Moisés lo ensefi6 en la Ley,”
sino porque caminaron por fe, muchas veces mas alla de la misma Ley. De
hecho, el texto concluye que “no recibieron lo prometido, proveyendo Dios
alguna cosa mejor para nosotros” (Hebreos 11:39-40). ; Cuél es esa “cosa me-
jor”? No es la repeticion del Antiguo Pacto, sino la perfeccion del Nuevo en
Cristo. Restrepo invierte el argumento del autor de Hebreos, pues el texto
esta disefiado para mostrar la insuficiencia del Antiguo Pacto y la necesidad
de Cristo, no para equiparar las bienaventuranzas con Moisés.

Cita de Restrepo: “La vida de Daniel lo muestra en Daniel 3:20: ‘Y mandé [Nabu-
codonosor] a hombres muy vigorosos que tenia en su ejército, que atasen a Sadrac,
Mesac y Abed-nego, para echarlos en el horno de fuego ardiendo.’

Refutacion: Este ejemplo es valido como ilustraciéon de fe en medio de per-
secucion, pero no prueba la tesis de Restrepo. Nabucodonosor no persiguioé
a estos jovenes “por causa de Moisés,” sino por su fidelidad a Dios en un
contexto babilénico. La persecuciéon no fue producto de obedecer la Ley mo-
saica en si, sino de la lealtad exclusiva a Dios frente a la idolatria. Jests, en
Mateo 5:10-12, no estd meramente recordando que “los justos siempre su-
fren.” El afiade una novedad, diciendo que los perseguidos “por causa de

59



mi” son bienaventurados, porque de ellos es el Reino de los cielos. Moisés
jamas puso su persona como causa de persecucion, Jesus si.

Cita de Restrepo: “Como ocurre con la vida de Ester en Ester 3:13: ‘Fueron envia-
i vinci

das cartas por medio de correos a todas las provincias del rey, con la orden de

destruir, matar y exterminar a todos los judios, j0venes y ancianos, ninos y mujeres,

en un mismo dia...”

Refutacion: La persecucion narrada en Ester no tiene relacion directa con las
bienaventuranzas. Fue un decreto genocida contra los judios como pueblo,
no contra individuos que vivieran “pobreza de espiritu” o “pureza de cora-
zon.” Usar Ester para sostener que las bienaventuranzas “ya estaban en Moi-
sés” es un salto ilegitimo. La persecucion de Ester fue étnica y politica, mien-
tras que la bienaventuranza de Mateo 5:10-12 se centra en persecucién por
causa de la justicia y, mas atin, por causa de Cristo. La diferencia es esencial.

Cita de Restrepo: “iLos judios podian esperar persecucién y sufrimiento porque no
adorarian a los idolos persas! Por lo tanto, en el Sermén del Monte, la ensefanza de
JesUs sobre la persecucion fue la misma que la contenida en el Antiguo Pacto.”

Refutacion: Este razonamiento es erroneo por dos razones fundamentales.
Primero, la persecucion de los judios bajo imperios como el persa o el babi-
lonio no fue el resultado de obedecer las bienaventuranzas, ni una enseflanza
directa de Moisés. Fue una consecuencia histérica de su identidad como pue-
blo y de su fidelidad basica a Jehové frente a la idolatria. Segundo, en Mateo
5:10-12 la persecucion no es simplemente “por negarse a adorar idolos,” sino
“por causa de la justicia” y, de manera mas especifica en el versiculo 11, “por
mi causa.” Aqui radica la novedad radical, Jests se coloca a si mismo como
el motivo central de la persecuciéon. Moisés nunca dijo: “bienaventurados
sois cuando por mi causa os persigan.” Esta diferencia es determinante y
muestra que Cristo no estd repitiendo a Moisés, sino revelando algo mas alto.

Cita de Restrepo: “Asimismo, en Juan 15:18-20, JesUs ensefié a sus apéstoles judios
lo mismo: ‘Si el mundo os aborrece, sabed que a mi me ha aborrecido antes que a
vosotros... Si a mi me han perseguido, también a vosotros os perseguiran...”

Refutacion: Este pasaje de Juan 15 no demuestra identidad con Moisés, sino
lo contrario. Jests fundamenta la persecucién en el odio del mundo hacia El.

60



Jestss dice, “sabed que a mi me ha aborrecido antes que a vosotros.” Esto es
algo que nunca se dijo de Moisés. El rechazo a Moisés era en tltima instancia
rechazo a la Ley de Dios, pero el rechazo a Cristo es odio directo contra el
Hijo de Dios, el Verbo hecho carne (cfr. Juan 1:14). Ademas, Jesus recalca que
sus discipulos no son del mundo porque El los escogié del mundo, otra ver-
dad inexistente bajo el Antiguo Pacto. La eleccion en Cristo, la identificacion
con El y la participacion en su sufrimiento son categorias del Nuevo Pacto,
no meras repeticiones de Moisés.

Restrepo iguala indebidamente la persecucion sufrida por judios bajo los im-
perios antiguos con la persecucién bienaventurada de la que habla Cristo.
Pero la diferencia es radical, en Moisés, la persecucion fue una circunstancia
histérica; en Cristo, es una marca de identidad del Reino y una participacion
en los sufrimientos del Hijo. Decir que “Jestis ensefi6 lo mismo que Moisés”
es confundir sombra con realidad, historia con promesa, y oposicion politica
con persecucion por causa de Cristo.

Cita de Restrepo: “El Nuevo Pacto contiene el mismo tipo de ensefianza sobre los
pacificadores [perseguidos]. Por ejemplo, en Romanos 14:19... Hebreos 10:32-35...
1 Tesalonicenses 2:14-16... 2 Timoteo 3:12... 1 Corintios 4:10-13... Hechos 5:41...
2 Corintios 11:23-27... Filipenses 1:28-29... Santiago 5:10... 2 Corintios 1:7... Ro-
manos 8:16-18... 2 Corintios 4:16-17... 1 Pedro 1:6-7."”

Refutacion: Restrepo acumula un impresionante catdlogo de textos del
Nuevo Testamento, pero lo usa para la conclusién equivocada, es decir, que
la persecucion ensefiada por Jesus “es lo mismo que Moisés.” La verdad es
exactamente la contraria. Todos estos pasajes muestran que la persecucion
es caracteristica del discipulado cristiano, y que el padecimiento por Cristo
es inseparable de la gloria venidera. Pablo, Pedro y Santiago no estan repi-
tiendo a Moisés, sino desarrollando lo que Cristo mismo prometié: “Biena-
venturados sois cuando por mi causa os vituperen” (Mateo 5:11).

Moisés nunca ensefi6 a Israel que su fidelidad produciria rechazo universal
ni que debian gozarse en medio de la persecucion. Al contrario, la Ley pro-
metia bendicién terrenal, paz y permanencia en la tierra como recompensa
de la obediencia (cfr. Deuteronomio 28:1-14). Las maldiciones y sufrimientos

61



eran sefial de desobediencia, no de fidelidad. Jests revierte esa logica: el su-
frimiento por causa de El es una sefial de bienaventuranza.

Cita de Restrepo (con Tolle): “Tolle dijo... Ser perseguido por causa de Cristo es
ciertamente ser felicitado como un verdadero cristiano y, por lo tanto, motivo de
regocijo.”

Refutacion: Aqui Tolle acierta en algo que Restrepo no quiere ver, que la
persecucion del cristiano es “por causa de Cristo.” Ese detalle cambia todo.
El sufrimiento que glorifica a Dios en el Nuevo Testamento no es genérico,
ni politico, ni étnico, sino especifico, pues estd ligado a la confesion y fideli-
dad a Cristo. Eso no lo ensefi6 Moisés ni pudo ensefiarlo. La diferencia no es
de grado, sino de naturaleza. Moisés habl6 de tierra, Cristo habl6 del cielo.
Moisés hablé de bendicién material por obedecer, Cristo hablé de gloria
eterna por sufrir.

Cita de Restrepo: “De esta manera, Santiago escribié... tomad como ejemplo de
afliccion y de paciencia a los profetas...”

Refutacién: Santiago mismo marca la diferencia. Los profetas fueron un
ejemplo de sufrimiento, pero ahora los cristianos padecen “en Cristo Jestis”
(cfr. 1 Tesalonicenses 2:14; 2 Timoteo 3:12). No es “lo mismo,” es un paralelo
usado como comparacion. El Antiguo Pacto daba ejemplos de sufrimiento;
el Nuevo Pacto da el sentido definitivo, participar en los padecimientos de
Cristo.

Cita de Restrepo: “Romanos 8:16-18... si hijos, también herederos; herederos de
Dios y coherederos con Cristo, si es que padecemos juntamente con él, para que
juntamente con él seamos glorificados.”

Refutacion: Este pasaje destruye la tesis de Restrepo. Aqui Pablo ensefia que
el sufrimiento en Cristo es sefial de filiacion, pues “si hijos, también herede-
ros... si es que padecemos juntamente con él.” Esta conexion entre padecer
y ser hijos de Dios jamas fue dada por Moisés. Restrepo cita el texto, pero no
reconoce que contradice su argumento. La bienaventuranza de los persegui-
dos es nueva porque conecta el sufrimiento con la filiacién y la herencia
eterna en Cristo.

62



Cita de Restrepo: “Conclusién. Una vez més, la ensefianza de JesUs en esta secciédn
no es mds nueva, mds novedosa ni alcanzable que la ensefianza del Antiguo Pacto.
Del mismo modo, jtampoco lo es su enseiianza a los cristianos en el Nuevo Pacto! (Cfr.
Deuteronomio 30:11-14).”

Refutacion: Esta conclusion repite el error constante de Restrepo, que es el
de igualar lo que Cristo ensefi¢ con lo que Moisés ensen6. Pero la bienaven-
turanza de Mateo 5:10-12 se distingue del Antiguo Pacto en al menos tres
aspectos decisivos.

Primero, la causa. Moisés nunca ensefi¢ que el pueblo seria bienaventurado
por padecer persecucion “por causa de mi.” Jests, en cambio, se presenta
como la razén del vituperio: “Bienaventurados sois cuando por mi causa os
vituperen” (Mateo 5:11). Esto es radicalmente nuevo y afirma la autoridad
divina de Cristo.

Segundo, la recompensa. Moisés prometié permanencia en la tierra y pros-
peridad material como sefial de bendicion (Deuteronomio 28:1-14). Jests
promete “vuestro galardon es grande en los cielos” (Mateo 5:12). La diferen-
cia no es de grado, sino de naturaleza, pues Moisés se enfocé en lo terrenal
y temporal, Jestis en lo celestial y eterno.

Tercero, la filiacién. Bajo el Antiguo Pacto, Israel era hijo en sentido nacional
(cfr. Exodo 4:22), pero el sufrimiento no acreditaba filiacion. Bajo el Nuevo
Pacto, el padecimiento en Cristo confirma que somos hijos y coherederos
(cfr. Romanos 8:17). Eso jamas lo ensefié Moisés.

Deuteronomio 30:11-14, citado por Restrepo, no justifica su conclusién. Ya
hemos indicado que Pablo mismo reinterpreta ese texto en Romanos 10:6-9
para aplicarlo a la palabra de fe en Cristo, no a la supuesta continuidad con
Moisés. Es precisamente la encarnacion del Verbo y la confesion de Jesus
como Sefior lo que cumple esas palabras, no la Ley mosaica.

Cita de Restrepo: “La sal y la luz son simbolos de influencia. Aunque muchos usan
estos versiculos para decir que los cristianos deben ser influyentes, JesUs estaba en-
senando a los israelitas en esta ocasion. Luego vemos que les enseid exactamente lo
que Dios les habia ensenado en el Antiguo Pacto.”

63



Refutacion: Es cierto que Jesus se dirigia a israelitas, pero reducir su ense-
filanza a un simple eco de Moisés es tergiversar el texto. Jests dice: “vosotros
sois la sal de la tierra... vosotros sois la luz del mundo” (Mateo 5:13-14). Israel
habia sido llamado a ser testigo entre las naciones (cfr. Isaias 43:10), pero
jamas se les dijo que ellos, como individuos, eran la luz del mundo. Esa ex-
presion es tnica de Jests, y El mismo la aplica a si mismo en Juan 8:12: “Yo
soy la luz del mundo.” El hecho de que Jests atribuya esa identidad a sus dis-
cipulos muestra que esta inaugurando algo nuevo, su pueblo participa de su
propia identidad mesianica. No es Moisés, es Cristo compartiendo su luz.

Cita de Restrepo: “La ensefianza del Antiguo Pacto: Isaias 43:10... Deuteronomio
4:5-6... Ezequiel 5:5-8... Malaquias 3:12.”

Refutacion: Todos esos textos muestran la vocacion de Israel como nacién
testigo, pero no equivalen a lo que Jesus dice. Isaias 43:10 llama a Israel “mis
testigos,” no “la luz del mundo.” Deuteronomio 4:6 habla de la sabiduria de
Israel delante de los pueblos, pero esa sabiduria consistia en estatutos y de-
cretos, no en ser sal que preserva ni luz que alumbra. Ezequiel 5 denuncia la
traicion de Jerusalén, pero no les da la identidad de “sal” ni de “luz.” Mala-
quias 3:12 habla de bendicién agricola y reputacion internacional, nada se-
mejante a la declaraciéon mesianica de Cristo. Restrepo confunde semejanza
tematica (influencia de Israel en las naciones) con identidad doctrinal.

Cita de Restrepo: “Jesis ensefié a los judios, que eran cualquier cosa menos sal y
luz, exactamente lo que Moisés enseifd acerca de ser un buen ejemplo e influencia
para los demdas.”

Refutacion: Decir que Jestis ensen¢ “exactamente lo que Moisés ensend” es
negar la fuerza del texto. Moisés mando obedecer estatutos; Jests otorga
identidad: “Vosotros sois.” Esto no es un mandato condicional, sino una de-
claraciéon ontoldgica del Reino. Ademas, la finalidad no es la misma, pues
Moisés esperaba que las naciones dijeran “qué pueblo sabio y entendido”
(Deuteronomio 4:6); Jestis espera que los hombres vean las buenas obras y
glorifiquen al “Padre que esta en los cielos” (Mateo 5:16). Aqui hay una re-
velacion de filiacién divina, no de sabiduria nacional. Moisés no hablé de
“vuestro Padre” en ese sentido intimo y universal; Jests si.

64



Cita de Restrepo: “La ensefianza del Nuevo Pacto... Filipenses 2:14-15... Tito 2:7-
8... 1 Timoteo 4:12... Efesios 5:8.”

Refutacion: Estos textos ciertamente muestran que la metéfora de luz se
aplica a los cristianos. Pero, ; prueba esto que es “lo mismo que Moisés”? Al
contrario, confirma la continuidad de la ensefianza de Jests con sus apdsto-
les. Pablo no cita a Moisés para decir “andad como hijos de luz,” sino que
afirma una nueva identidad, “ahora sois luz en el Sefior” (Efesios 5:8). Esa
frase no tiene paralelo en el Antiguo Pacto. No somos simplemente “un pue-
blo sabio,” sino “hijos de Dios sin mancha en medio de una generacién per-
versa” (Filipenses 2:15). Restrepo cita los textos, pero no reconoce que ellos
contradicen su tesis de continuidad mosaica.

Cita de Restrepo: “Conclusién: Obviamente, Jesls ensefiando a los judios a ser sal
y luz no era nuevo, mds noble, ni demasiado elevado ni inalcanzable (Cfr. Deutero-
nomio 30:11-14). Tampoco esta ensefianza similar a nosotros en el Nuevo Pacto pide
demasiado a los cristianos.”

Refutacion: Decir que no era nuevo es negar el contexto. Moisés jamas dijo
“vosotros sois la luz del mundo.” Jestis habla con autoridad mesianica, vin-
culando a sus discipulos con la misién universal de Dios en Cristo. Ademas,
Restrepo de nuevo cita Deuteronomio 30:11-14 de manera inapropiada. Pa-
blo lo aplica en Romanos 10:6-9 a la confesion de fe en Cristo, no a la repeti-
cion de la Ley. La verdadera novedad de Mateo 5:13-16 es que los seguidores
de Jests reflejan la gloria de su Padre, no simplemente la sabiduria de Moi-

P

ses.

Cita de Restrepo: “En contraste con muchos de su tiempo que pensaron que Jesus
aparecié en escena y comenzé a desmantelar la ley mosaica, derribarla y destruirla,
Jesus insistié en que no era para eso. La palabra destruir significa ‘derribar, destruir
por completo’... JesUs no le hizo a la ley lo que dijo que le haria al templo, es decir,
destruirlo. Mds bien, vivié de acuerdo con la ley, la ensend y exhorté a otros a hacer
lo mismo. Esta es la idea central de esta seccién del Sermén del Monte.”

Refutacién: Aqui Restrepo comete una confusién muy seria. El iguala cum-
plir con seguir observando y enseriar a guardar la Ley de Moisés. Pero el texto
mismo de Mateo 5:17 usa una distincion clara. El texto dice: “No penséis que
he venido para abrogar (karaAloat), sino para cumplir (mAnpdoar).” Cumplir

65



no significa simplemente “obedecer” o “mantener vigente,” sino llevar a su
proposito completo, a su meta. En Mateo, la palabra cumplir se usa consis-
tentemente para referirse al cumplimiento mesidnico de las Escrituras (cfr.
Mateo 1:22; 2:15; 2:17; 2:23; 4:14). Jests no estd diciendo que vino a dejar la
Ley como estaba, sino a llevarla a su consumacién en El mismo.

Si Restrepo tuviera razon, el Nuevo Testamento seria contradictorio. Pablo
ensefia que “Cristo es el fin (teéAoc) de la ley para justicia a todo aquel que
cree” (Romanos 10:4). Hebreos dice que “cambiado el sacerdocio, necesario
es que haya también cambio de ley” (Hebreos 7:12). Gélatas 3:24-25 afirma
que la Ley fue ayo para llevarnos a Cristo, pero que “venida la fe, ya no es-
tamos bajo ayo.” Decir que Jests ensefi6 a sus discipulos a “seguir guar-
dando la Ley de Moisés” desconoce todo este testimonio.

Ademas, cuando Jests dice en Mateo 5:18 que ni una jota ni una tilde pasara
“hasta que todo se haya cumplido,” esta anticipando precisamente que la
Ley llegaria a su consumacién en El. La cruz fue ese cumplimiento (cfr. Juan
19:30: “Consumado es”). No se trata de perpetuar la Ley mosaica, sino de
mostrar que no puede ser anulada a capricho humano, dado que debia cum-
plirse en Cristo.

Por otro lado, Restrepo omite la fuerza del versiculo 20: “si vuestra justicia
no fuere mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de
los cielos.” Moisés nunca dijo que la entrada al Reino de los cielos dependia
de superar la justicia de los fariseos. Jests eleva la vara a un nivel imposible
de alcanzar sin el nuevo nacimiento. Esta preparando el terreno para mostrar
que El es la justicia del Reino (cfr. Mateo 5:21ss).

Cita de Restrepo: “Cuando Jesis ensefié la estricta obediencia a la Ley de Moisés,
ensené exactamente lo que ensefiaba el Antiguo Pacto. Por ejemplo, en Deuterono-
mio 4:2, Moisés dijo: ‘No afadiréis a la palabra que yo os mando, ni disminuiréis de
ella, para que guardéis los mandamientos de Jehovd vuestro Dios que yo os ordeno.’
De igual manera, en Proverbios 30:6, Salomén escribié: ‘No afadas a sus palabras,
para que no te reprenda, y seas hallado mentiroso.’

Refutacion: El error aqui esta en confundir dos contextos diferentes. Deute-
ronomio 4:2 y Proverbios 30:6 se refieren a la inviolabilidad de la palabra de
Dios en su momento histérico. Israel no podia alterar la Ley que habia

66



recibido. Pero Jestis en Mateo 5:17-20 no se limita a repetir esa advertencia;
Fl habla de la consumacién de la Ley y de los profetas en si mismo. La dife-
rencia es esencial, pues Moisés prohibi¢ afiadir o quitar porque la revelaciéon
no estaba completa; Jests habla como el cumplimiento final de la revelacion,
porque El mismo es la Palabra encarnada (cfr. Juan 1:14).

Cita de Restrepo: “Por lo tanto, cuando Jesus dijo que cualquiera que quebrantara
el menor precepto de la Ley de Moisés y enseiiara a otros a hacer lo mismo, era el
mds pequeiio en el reino de los cielos, ensend exactamente como Moisés. Se lo ensefid
a las mismas personas. Si en el Sermén del Monte Jesus contradijo a Moisés, también
se contradijo a si mismo.”

Refutacion: Aqui Restrepo malinterpreta por completo la intencién de Jests.
Cuando el Sefior dice que nadie debe quebrantar ni el menor mandamiento
hasta que todo se cumpla, no esta estableciendo la vigencia perpetua de Moi-
sés, sino afirmando que la Ley tiene una integridad que solo El podia consu-
mar. De hecho, después de su muerte y resurreccion, Pablo ensefia explici-
tamente que Cristo “aboli6 en su carne las enemistades, la ley de los manda-
mientos expresados en ordenanzas” (Efesios 2:15), y Hebreos 8:13 declara
que el antiguo pacto “ha dado por viejo” y “esta préoximo a desaparecer.”

Jestis no se contradice al superar a Moisés, porque El es mayor que Moisés
(cfr. Hebreos 3:3). La contradiccion estd en la tesis de Restrepo, pues si Jests
solo ensefid lo mismo que Moisés, ;por qué los escribas y fariseos se escan-
dalizaron? ;Por qué lo acusaron de hablar contra la Ley (cfr. Juan 5:18; He-
chos 6:13-14)? Claramente, los oyentes percibieron que Jests hablaba con
una autoridad superior, no como quien meramente repite a Moisés.

Cita de Restrepo: “Por supuesto, no existe ninguna ensefianza como esta en el
Nuevo Pacto. No nos atrevemos a enseinar ‘De manera que cualquiera que quebrante
uno de estos mandamientos muy pequeiios (de la ley de Moisés), y asi ensene a los
hombres, muy pequeio serd llamado en el reino de los cielos’, a los hombres ahora,
ya sean judios o griegos.”

Refutacion: Este argumento es contradice a si mismo. Restrepo reconoce que
no puede ensefiar hoy lo que Jestis ensefié en Mateo 5:19, pero de inmediato
afirma que Jests “no ensefié6 nada nuevo.” Si las palabras del Sefior no se
aplican a cristianos, jcomo puede ser “lo mismo que Moisés”? Jests no

67



estaba legislando de nuevo a Israel para que volviera a Moisés, sino mos-
trando que la Ley no podia cumplirse en su propésito hasta que El la llevara
a su plenitud. Por eso Pablo ensefia que “estas cosas... fueron escritas para
nuestra ensefianza” (Romanos 15:4), y que toda Escritura es ttil para instruir
en justicia (cfr. 2 Timoteo 3:16). Descartar las palabras de Cristo como irrele-

vantes para los cristianos es peor que judaizar, es negar la autoridad misma
del Hijjo.

Cita de Restrepo: “La ensefianza de Jesus en Mateo 5:17-20 se limité estrictamente
a los judios, al igual que Deuteronomio 4:2 y Proverbios 30:6.”

Refutacion: Si fuese asi, el evangelista Mateo, que escribe su evangelio para
una comunidad cristiana, estaria incluyendo un pasaje “que no debemos en-
sefiar a los cristianos.” ;No es absurdo? La misma estructura del evangelio
demuestra lo contrario. Mateo 28:19-20 cierra con el mandato de ensefiar “to-
das las cosas que os he mandado.” Entre esas cosas estd Mateo 5. No se
puede relegar el Sermén del Monte a una seccién exclusiva para judios sin
quitarle autoridad a Cristo.

Cita de Restrepo: “Esta es una seccién del Sermén del Monte que se aplicé exclu-
sivamente a los israelitas y enseiid algunas cosas que no debemos ensenar a los
cristianos. Sin embargo, Jesus enseid a los israelitas exactamente como lo hizo Moi-
sés: nada nuevo, nada mds noble, nada inalcanzable (Cfr. Deuteronomio 30:11-14).
Los judios podian guardar la ley. Simplemente no lo hicieron.”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en dos errores graves. Primero, decir que
“los judios podian guardar la ley” contradice lo que Pablo ensefia: “por las
obras de la ley ningtn ser humano sera justificado delante de é1” (Romanos
3:20). La Ley revelaba el pecado, no capacitaba para la justicia (cfr. Galatas
3:21-22). Segundo, decir que “Jestis no ensefi6 nada nuevo” ignora lo que
sigue en Mateo 5:21-48. Cuando Jests dice seis veces: “Oisteis que fue di-
cho... pero yo os digo,” no esta repitiendo, esta revelando autoridad supe-
rior. Moisés dijo “no mataras”; Jesus llega al corazén y condena la ira injusta.
Moisés dijo “no cometeras adulterio”; Jestis extiende el mandamiento a la
lujuria del corazén. Moisés permitio el divorcio con carta; Jests lo restringe
radicalmente. Moisés hablé de “ojo por 0jo”; Jestis ensefié a no resistir al

68



malo. Moisés orden6é amar al préjimo; Jests afiade amar al enemigo. Todo
esto no es “lo mismo,” sino cumplimiento superior en Cristo.

Cita de Restrepo: “Oisteis que fue dicho... pero yo os digo. Ahora comenzamos
una seccidon del Sermén del Monte, donde seis veces JesUs hizo un contraste entre
algo que habian escuchado y lo que JesUs dijo. Como se sugiere en la introduccién...
muchos toman estas normas como un contraste entre la Ley de Moisés y la Ley de
Cristo. Sin embargo, veremos en esta seccién que Jesus no contrasté el Nuevo Pacto
con el Pacto Mosaico. iEl contrasté lo que los judios habian hecho del Pacto Mosaico
con Moisés! Asi, en cada una de estas seis declaraciones, Jesis ensend de nuevo

I”
.

exactamente lo que ensend Moisés; a la misma gente

Refutacion: Este es el nacleo de su tesis, pero es insostenible. Jestis no dice:
“habéis malinterpretado a Moisés,” sino “oisteis que fue dicho... pero yo os
digo.” El contraste no es solo con las tradiciones rabinicas, sino con lo que
“fue dicho” en la Ley misma. Ejemplo claro en Mateo 5:31, Jesus cita literal-
mente Deuteronomio 24:1, y no dice que esta mal interpretado, sino que
eleva la norma por encima de Moisés: “pero yo os digo que el que repudia a
sumujer... comete adulterio.” Alli Jests contradice la permisividad mosaica,
porque Moisés permiti6é algo “por la dureza de vuestro corazén” (Mateo
19:8), mientras que Jesus restaura el ideal de la creacion. Este no es Moisés
repitiéndose, sino el Hijo revelando la voluntad definitiva de Dios.

Cita de Restrepo: “A veces, como mostré JesUs en este primer caso (Mateo 5:21-
26), los judios simplemente simplificaron demasiado lo que Moisés enseid. Segura-
mente, Moisés enseid ‘no matards’, pero eso no es casi todo lo que Moisés enseid
acerca de las relaciones con los hermanos... Asi, JesUs enfatizé la ensefianza adicio-
nal de Moisés, que los judios de su época descuidaron mucho.”

Refutacion: Aqui Restrepo comete un error de raiz, al suponer que Jests en
Mateo 5:21-26 no hace mas que “expandir” o “recordar” lo que ya habia di-
cho Moisés. Pero el texto muestra otra cosa. Jesus introduce el contraste con
una férmula solemne: “Oisteis que fue dicho a los antiguos... pero yo os digo.” La
expresion “a los antiguos” no se refiere solamente a tradiciones rabinicas,
sino al propio mandamiento mosaico (cfr. Exodo 20:13; Deuteronomio 5:17).
Cristo cita el mandamiento “no mataras” y luego establece su propia autori-
dad al ir més alld, al condenar la ira injusta y las palabras de desprecio.

69



Moisés nunca legisl6 contra la ira interior ni contra decir “necio.” La Ley
castigaba actos externos, no pensamientos ni intenciones. La novedad de
Cristo es llevar la exigencia al corazén mismo del hombre. Eso no es “lo
mismo que Moisés,” ni “una ensefianza adicional de Moisés,” sino un con-
traste radical, pues la justicia del Reino es superior y mas profunda que la
justicia mosaica. De ahi la advertencia de Mateo 5:20: “si vuestra justicia no
fuere mayor que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de los
cielos.”

Ademas, la comparaciéon que hace Restrepo con una familia sin asesinatos
pero con odio muestra su error. Moisés podia regular la conducta externa;
Jesus exige pureza interna. Moisés nunca dijo que quien se enoje con su her-
mano “serd culpable de juicio” (Mateo 5:22). Esa es la voz exclusiva de
Cristo.

Cita de Restrepo: “Lo mismo ocurre con la seccién sobre adulterio versus lujuria
(Mateo 5:27-30). Decir que uno no habia cometido adulterio no significaba que
agradaba a Dios en el dmbito sexual. Incluso Moisés ensend que habia otros pecados
sexuales que uno podia violar facilmente y aun asi no ser un adultero. Jesus enseid
exactamente como Moisés a los israelitas de su época.”

Refutacion: Aqui se ignora lo radical del dicho de Jests. Moisés legisl6 con-
tra actos externos, tales como adulterio, fornicacion, incesto y bestialidad.
Nunca condené la mera “mirada para codiciar” como equivalente al adulte-
rio. Jesus si lo hace: “cualquiera que mira a una mujer para codiciarla, ya
adulter6 con ella en su corazén” (Mateo 5:28). Esa sentencia no se encuentra
en la Ley de Moisés ni en sus extensiones. La novedad no es que existian
“otros pecados sexuales,” sino que el mismo deseo interior, antes de cual-
quier acto, ya constituye adulterio delante de Dios. Jests estéd llevando la
exigencia a la raiz del pecado: el corazén. Esa no es “ensefianza adicional de
Moisés,” sino cumplimiento superior en Cristo.

Cita de Restrepo: “Asimismo, los judios de la época de Jess pensaban que la parte
fundamental del divorcio era el acta de divorcio. En Mateo 5:31-32, JesUs ensend
exactamente como Moisés sobre este tema y expuso la laxitud de las actitudes judias
hacia el divorcio en su época.”

70



Refutacion: Esto es directamente falso. Mateo 5:31-32 y Mateo 19:8 dejan
claro que Jestis contradijo la permisividad mosaica. Moisés permitié dar
carta de divorcio por la dureza de corazén; Jesus dice: “pero yo os digo que
el que repudia a su mujer, a no ser por causa de fornicacién, hace que ella
adultere.” Moisés regul6 el divorcio; Jests lo restringié a una sola causa.
Moisés lo permitio; Jestis lo declara ilicito en la mayoria de los casos. ;Cémo
puede decir Restrepo que “Jestis ensefid exactamente como Moisés”? Jests
mismo dice lo contrario en Mateo 19:8: “por la dureza de vuestro corazén
Moisés os permiti6... mas al principio no fue asi.” La ensefianza de Cristo
restaura el ideal de Génesis, no repite la concesion mosaica.

Cita de Restrepo: “Cuando Jesus tratd con los juramentos (Mateo 5:33-37), no con-
trasté su ensefianza del Nuevo Pacto con respecto a los juramentos con Moisés. El
contrasté la ensefianza de Moisés con la actitud relajada que los judios de su época
habian desarrollado hacia los juramentos. Le enseiidé a las mismas personas que en-
sefiaba lo mismo que Moisés enseid.”

Refutacion: Otra vez se niega lo evidente. Moisés regul6 los juramentos he-
chos en nombre de Dios (cfr. Levitico 19:12; Deuteronomio 23:21-23). Jests
no dice: “hacedlos bien,” sino: “no juréis en ninguna manera” (Mateo 5:34).
Ese “no juréis en ninguna manera” no es recordatorio de Moisés, sino prohi-
biciéon nueva que supera el Antiguo Pacto. Santiago 5:12 confirma la nove-
dad: “sobre todo... no juréis.” No se trata de “corregir la actitud relajada,”
sino de establecer un estandar radical: el cristiano debe hablar con tanta ve-
racidad que no necesita juramentos.

Cita de Restrepo: “Lo mismo ocurre con la venganza (Mateo 5:38-42) y el amor a
los enemigos (Mateo 5:43-48). Sin embargo, en el caso del amor a los enemigos,
Jesus denuncié a los judios por hacer algo que Moisés nunca dijo: ‘Odia a tus enemi-

gos.

Refutacion: Aqui Restrepo intenta salvar su tesis, admitiendo que Moisés
nunca dijo “odiaras a tu enemigo.” Pero no advierte que el contraste de Ma-
teo 5:38-42 si es con lo que Moisés dijo: “ojo por ojo y diente por diente” (cfr.
Exodo 21:24; Levitico 24:20; Deuteronomio 19:21). Moisés autorizo la repre-
salia proporcional; Jests la reemplaza por la no-resistencia: “no resistdis al
que es malo.” Eso no es “ensefiar exactamente como Moisés,” es lo opuesto.

71



Lo mismo con el amor: Moisés mand6 amar al préjimo, pero no incluy6 al
enemigo (Levitico 19:18). Jests si lo hace: “amad a vuestros enemigos.” La
novedad aqui es imposible de negar.

Cita de Restrepo: “Jesis mostré que simplemente el mero hecho de no matar no
significa que estds tratando correctamente con tu préjimo. Es posible que uno no mate
a alguien, pero aun asi puede tener actitudes despreciables hacia su préjimo que lo
hacen muy desagradable para Dios. La enseiianza del Antiguo Pacto: La ley mosaica
enseind lo mismo. Por ejemplo, en Levitico 19:17, Moisés enseid: ‘No aborrecerds a
tu hermano en tu corazén; razonards con tu préjimo, para que no participes de su
pecado.’

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en una simplificaciéon engafiosa. Es cierto
que Moisés prohibié odiar al hermano en el corazon. Pero Jests no se limita
a repetir esa prohibicién. El intensifica la ensefianza y le da un nuevo al-
cance. Mientras que Moisés dijo “no aborreceras a tu hermano,” Jesus dice
que incluso la ira contra el hermano lo hace culpable de juicio, y atin mas,
que palabras de desprecio como “necio” o “fatuo” lo exponen al infierno de
fuego (Mateo 5:22). Moisés jamas vincul6 el simple enojo o insulto con el
castigo eterno. Esa asociacion es nueva, estricta y radical.

Ademas, Jests no solo prohibe el odio, sino que ordena una accién positiva:
reconciliarse antes de presentar la ofrenda (Mateo 5:23-24). Bajo Moisés, el
sacrificio podia cumplirse ritualmente aun con un corazén lleno de enojo;
bajo Cristo, la reconciliaciéon precede al culto. Aqui hay un cambio de para-
digma: del rito al corazon, de la letra a la reconciliacién.

Entonces, ;jes exacto decir que Jestis “ensefid lo mismo que Moisés”? No.
Moisés condena el odio; Jests condena la ira, el insulto y la indiferencia hacia
la reconciliacién, y los liga con el infierno. Moisés ordena no odiar; Jesus
exige amar, reconciliar y renunciar a la hostilidad aun antes de ofrecer sacri-
ficio. Restrepo, al igualar ambas ensefanzas, borra la diferencia esencial en-
tre el Pacto que condenaba el acto y el Pacto que juzga el corazon.

Cita de Restrepo: “Jesis Ensefié a los Judios lo Mismo Que el Antiguo Pacto...
enseiid exactamente lo que Moisés ensend. Enseié lo mismo a las mismas personas.

Jesus les recuerda que hasta el enfado con un hermano estd prohibido (Levitico
19:17).”

72



Refutacion: Esta afirmacion confunde continuidad moral con identidad de
pacto. Levitico 19:17 prohibe odiar al hermano en el corazén; no tipifica la
ira o el insulto como Jesus lo hace en Mateo 5:22. Moisés nunca vinculé la
ira/insulto con “culpable ante el concilio” o “expuesto al infierno de fuego”.
Jests si. La féormula solemne “oisteis que fue dicho... pero yo os digo” no es
un “recuerdo” mosaico; es la voz del Legislador del Reino que lleva la norma
al interior del corazén y le asigna consecuencias escatolégicas. Aqui no hay
mera repeticion, hay autoridad superior (Cristo habla como Hijo, no como
siervo) y exigencia més profunda (no solo acto externo, sino disposicion in-
terna y palabra).

Cita de Restrepo: “Parece que todo el Sermén del Monte contrasta la religion ex-
terna de muchos judios con la religién interna del corazén. Esto se nota especialmente
en el versiculo 23... prioridad de tratar a las personas correctamente sobre el ritual
religioso. Esto, de nuevo, es exactamente lo que enseiié Moisés... Isaias 1:11-17."

Refutacion: Es cierto que los profetas denunciaron el ritual sin justicia (Isaias
1; Oseas 6:6). Pero decir que esto es “exactamente” lo mismo que hace Jests
en Mateo 5:23-24 ignora la novedad del mandato concreto, es decir, inte-
rrumpir el culto en el altar, dejar alli la ofrenda y salir a reconciliarse pri-
mero. La Tora si prescribe restituciéon cuando hay fraude o dafio material (cf.
Levitico 6:1-7), pero no ordena suspender la ofrenda por el mero hecho de
que “tu hermano tiene algo contra ti”. Jests convierte la reconciliacion inter-
personal en condicién previa del culto, y lo hace con su propia autoridad,
diciendo, “ven y presenta tu ofrenda” después de reconciliarte. Los profetas
denunciaron la hipocresia; Jestis norma la liturgia en funcién de la reconci-
liaciéon. Eso no es “exactamente lo mismo”; es la plenitud del rito a la comu-
nion restaurada como requisito del culto.

Cita de Restrepo: (Cita de Barclay) “Cuando dijo esto, estaba simplemente recor-
ddndoles... un principio que ellos conocian... La idea detrds del sacrificio... el sa-
crificio tenia por finalidad restaurar esa relacién... No podemos estar en paz con
Dios, a menos que lo estemos con nuestros semejantes...”

Refutacion: Como exposicion pastoral, es util; pero usarlo para sostener la
tesis de Restrepo es excesivo. Que Israel debia amar la justicia ya estaba en
los profetas, si; pero Jests no “recuerda” sin mas. El legisla con un “yo os

73



digo”, impone una secuencia obligatoria (primero reconciliacién, luego
ofrenda) y ata la ira y el insulto a juicio y Gehena. Es una intensificacion
cualitativa, no un calco. Justamente el punto insistido en el sermoén del
Monte no es “Ley de Moisés reempaquetada”, sino la interpretacion autori-
tativa del Rey que revela la intencién divina tltima y la aplica con criterios
del Reino.

Cita de Restrepo: “Este es el objetivo de Oseas 6:6 (‘Misericordia quiero, y no
sacrificio’), que JesuUs cité en Mateo 9:10-13.”

Refutacion: Jests cita Oseas para denunciar la ceguera farisaica, de acuerdo.
Pero en Mateo 5:21-26 hace mds que citar un principio profético, pues de-
clara culpa por la ira y por el insulto y ordena suspender la ofrenda hasta
reconciliarse. Oseas 6:6 establece prioridad ética; Mateo 5 instituye una obli-
gacion procedimental nueva bajo la autoridad del Hijo. Otra vez, continui-
dad de fondo, si; identidad con Moisés, no.

Cita de Restrepo: “En Mateo 7:12... ‘porque esto es la ley y los profetas’. En Mar-
cos 12:32-34 el escriba reconoce que amar a Dios y al préjimo es mdas que sacrifi-
cios... Por lo tanto, la ensefianza de JesUs sobre el asesinato, contra el odio, es exac-
tamente la misma a la que dieron Moisés y los profetas...”

Refutacion: Que la Regla de Oro resuma la Ley y los Profetas no prueba que
el modo de Jesus sea igual al de Moisés. Jestis no solo resume; cumple (Mateo
5:17) y eleva; de “no mataras” a condenar la ira; de “no odiaras” a exigir
reconciliacion previa al culto; de norma externa a juicio sobre palabras y mo-
tivaciones con alcance eterno. Marcos 12 muestra acuerdo en el principio
(amor vs sacrificios), pero observen el veredicto de Jesus: “No estas lejos del
reino de Dios.” Estar “no lejos” no es “estar dentro”; falta el paso decisivo
que trae el Rey. Ese matiz es letal para la tesis de Restrepo. Jestis no deja a
sus oyentes en Moisés, los conduce al Reino.

Cita de Restrepo: “Cuando los judios... odiaban... no solo rechazaron a Cristo.
Rechazaban a Moisés, quien les enseiié a tratar a sus semejantes.”

Refutacién: Rechazaban a ambos, si; pero por razones distintas y con culpa-
bilidad mayor. Rechazar a Moisés quebranta la letra; rechazar a Cristo des-
precia la plenitud y la autoridad del Hijo. Moisés prohibe el odio; Jests

74



declara el enojo y el insulto dignos de juicio y gehena, y exige reconciliaciéon
antes del culto. Equiparar ambas cosas como “exactamente lo mismo” borra
la diferencia entre el siervo (Moisés) y el Hijo (Cristo), diferencia que es el
meollo del error que estamos refutando en Restrepo.

El Sermén del Monte no es “Moisés 2.0”. Es la voz del Hijo: “pero yo os
digo”. Donde Moisés sefialaba conductas, Jests juzga corazones y palabras;
donde los profetas denunciaban hipocresia, Jestis ordena procedimientos de
reconciliaciéon; donde la Ley regulaba lo externo, el Rey establece criterios
internos con consecuencias eternas. Hay continuidad moral, claro; pero no
identidad de pacto ni de autoridad. Llamar a eso “exactamente lo mismo”,
como hace Restrepo es, precisamente, confundir cumplimiento con repeti-
cion.

Cita de Restrepo: “Por supuesto, el Nuevo Pacto también ensefié a los cristianos
cémo tratar a nuestro préjimo. En Efesios 4:31-32, Pablo dijo: ‘Quitense de vosotros

toda amargura, enojo, ira, griteria y maledicencia, y toda malicia. Antes sed benig-
nos unos con otros, misericordiosos, perdondndoos unos a otros, como Dios también

os perdond a vosotros en Cristo’.

Refutacion: El pasaje de Efesios ciertamente manda desechar la ira y cultivar
la misericordia. Pero el error de Restrepo estd en su conclusion implicita, que
porque Pablo ensefia algo semejante, eso significa que Jests no introdujo
nada nuevo en Mateo 5. Pablo no esta repitiendo a Moisés, sino desarro-
llando en el marco del Nuevo Pacto lo que el Espiritu de Cristo exige a la
iglesia. El fundamento es distinto: “como Dios también os perdoné en
Cristo.” Esa base, la cruz y la gracia en Cristo, no existia en Moisés. De modo
que aunque hay continuidad ética, el marco redentor es completamente
nuevo.

Cita de Restrepo: “En Romanos 13:9, Pablo dijo a los cristianos: ‘Porque: No adul-
terards, no matards, no hurtards, no dirds falso testimonio, no codiciards, y cualquier
otro mandamiento, en esta sentencia se resume: Amards a tu préjimo como a ti

mismo’.

Refutacion: El error aqui es confundir la cita de la ley con la permanencia de
la ley mosaica. Pablo cita los mandamientos para mostrar que todos se resu-
men en la regla de amor. Pero en el mismo contexto ensefia que “el fin de la

75



ley es Cristo” (Romanos 10:4). Pablo no dice: “Seguimos bajo la ley mosaica”,
sino que toma su nticleo moral y lo integra en la ética del Evangelio. Restrepo
omite esa diferencia crucial. Citar la ley no significa que siga vigente como
pacto; es usada pedagodgicamente bajo la autoridad de Cristo.

Cita de Restrepo: “En 1 Juan 3:14-15, el apéstol Juan dijo: ‘Nosotros sabemos que
hemos pasado de muerte a vida, en que amamos a los hermanos. El que no ama a
su hermano, permanece en muerte. Todo aquel que aborrece a su hermano es homi-
cida; y sabéis que ningin homicida tiene vida eterna permanente en él'.”

Refutacion: Juan aqui lleva la ensefianza de Cristo al terreno mas profundo,
aborrecer equivale a ser homicida en potencia. Pero otra vez el error de Res-
trepo es decir que esto “no es nuevo.” Juan mismo, en el mismo escrito, en-
fatiza que el mandamiento del amor es a la vez “antiguo” y “nuevo” (1 Juan
2:7-8). Es antiguo porque estaba en la ley; pero es nuevo porque se encarna
en la vida, ejemplo y sacrificio de Cristo. Por tanto, Jestis no ensefi6 “exacta-
mente lo mismo” que Moisés, sino la plenitud del amor como se manifiesta
en el Hijo.

Cita de Restrepo: “Nuevamente, en el asunto del asesinato vs. el odio, Jesis no
ensené nada nuevo. No destruyé la ley; la sostuvo. iNo enseiid nada mds noble o
menos alcanzable que lo que enseiid Moisés, especialmente en un contexto en el que
ensend la estricta adherencia a lo que Moisés ensefid! Lo que él enseid aqui no fue
demasiado elevado para los judios, y una ensenanza similar en el Nuevo Pacto no
es demasiado elevado para los cristianos (Deuteronomio 30:11-14).”

Refutacion: Aqui esta el nticleo del error. Restrepo convierte el “cumplir” en
“repetir.” Jestis no vino a destruir, pero tampoco a dejar las cosas como es-
taban. Vino a cumplir (cfr. Mateo 5:17), es decir, a dar su plenitud, sentido y
consumacién. Lo nuevo no estd en que Moisés jamas hablara contra el odio,
sino en que Jesus lo ata a la culpabilidad eterna (“infierno de fuego”), im-
pone una secuencia littrgica inédita (reconciliate primero, luego ofrenda), y
habla con la autoridad divina de “yo os digo.” Moisés transmitio; Jesus le-
gisla. Moisés prohibi6 actos y ciertas disposiciones; Jestis expone las raices
internas y su consecuencia escatologica.

Decir que “no ensefi6 nada nuevo” es negar el mismo contraste de Mateo
5:21-22. Si fuera lo mismo, ; por qué introducir con solemnidad “pero yo os

76



digo”? Restrepo incurre en una contradiccién, pues afirma que Jestis “no
destruyo la ley” y la “sostuvo,” pero ignora que la sostuvo precisamente al
llevarla a su intencion altima y definitiva, mas alla de Moisés.

Cita de Restrepo: “A menudo tomamos las declaraciones de Jesis para mostrar
que él trazé la diferencia sobre los pecados sexuales a un nivel mucho mas elevado
que Moisés. ‘JesUs trazé la linea en la lujuria, mientras que Moisés la trazé en el
adulterio’. iNo es asi! Moisés también trazé la linea en el punto de la lujuria. Note en
Exodo 20:17, donde en los Diez Mandamientos, Moisés dijo: No codiciards la casa
de tu préjimo, no codiciards la mujer de tu préjimo...”

Refutacion: Aqui Restrepo comete un error de equiparacion. Es verdad que
Exodo 20:17 prohibe codiciar a la mujer del préjimo; pero el contexto es la
codicia como acto de apropiacién mental sobre lo ajeno, no la lujuria interio-
rizada que Jestis aborda en Mateo 5. La “codicia” en Exodo 20:17 es un deseo
pecaminoso de posesion, que puede aplicarse a propiedades, animales o per-
sonas. Jesus, en cambio, se centra en el acto intencional de mirar a una mujer
con deseo sexual, aun sin consumacion, y lo llama “adulterio en el corazén”.
Esa conexién directa entre mirada intencional y culpabilidad de adulterio no
se encuentra en Moisés. Es un avance cualitativo. Jests no esta simplemente
repitiendo, sino redefiniendo el adulterio a nivel de la intencion.

Cita de Restrepo: “En Proverbios 15:26, Salomén dijo: ‘Abominacién son a Jehova
los pensamientos del malo; mas las expresiones de los limpios son limpias’. En Pro-
verbios 12:2, dijo: ‘El bueno alcanzara favor de Jehovd; mas él condenard al hombre
de malos pensamientos’. En Proverbios 24:9, dijo: ‘El pensamiento del necio es pe-

cado, y abominacién a los hombres el escarnecedor’.

Refutacion: Estos proverbios condenan los malos pensamientos en general,
pero no definen la lujuria como adulterio. Jestis va mas alla. El no dice sim-
plemente “los malos pensamientos son pecado,” sino que equipara el mirar
con deseo con haber cometido adulterio ya en el corazén. Esa equivalencia
es Gnica en su enseflanza. Si Restrepo tuviera razén, tendriamos que decir
que Moisés ensefié que “mirar con codicia” es adulterio, pero en ningtn lu-
gar del Pentateuco se establece tal juicio. Jestis introduce aqui una amplia-
cion que Moisés nunca pronuncid, es decir, que la intencionalidad sexual es
ya infidelidad interna.

77



Cita de Restrepo: “Jesis Ensefid a los Judios lo Mismo Que el Antiguo Pacto. Cier-
tamente, JesUs no destruyd la ley mosaica, sino que la mantuvo. No enseiid nada
nuevo o mds noble que Moisés. Enseiid un cédigo de ética cotidiano para los judios,
tal como lo habia hecho Moisés. Como Moisés, hizo hincapié en la condicién del co-
razén.”

Refutacion: Este es el corazon del error. Decir que Jests “no ensené nada
nuevo” es ignorar el contraste explicito: “Oisteis que fue dicho... pero yo os
digo.” Moisés nunca defini6 el acto mental de mirar con deseo como adulte-
rio consumado. Jesus si lo hace, y con consecuencias eternas, el infierno de
fuego (cfr. Mateo 5:29-30). Moisés no hablé de perder un miembro del cuerpo
para evitar la condena eterna; Jests si. Debe subrayarse que la autoridad con
que Cristo legisla es la del Hijo de Dios, no la de un profeta que transmite
mandatos ajenos. Jests no esta “manteniendo lo mismo”; esta revelando la
plenitud de la voluntad de Dios y dandole una aplicacion radical que Moisés
no enuncio.

Cita de Restrepo: “Los maestros judios tenian una opinién tan seria del adulterio
que las partes culpables no se podian castigar nada mds que con la muerte (Levitico
20:10); pero una vez mds JesUs les recuerda que Moisés habia ensefiado que no
constituye delito a los ojos de Dios solamente la accién prohibida, sino también el
pensamiento prohibido (Exodo 20:17).”

Refutacion: Este argumento es falaz. Si, Moisés condené la codicia como de-
seo de lo ajeno, pero no penalizé ni equiparé la lujuria con el adulterio. Le-
vitico 20:10 prescribe la pena capital solo para el adulterio consumado, no
para la codicia mental. Jests, en contraste, trata la mirada lujuriosa como
adulterio real del corazén, y lo conecta con la gehena, un juicio eterno que
Moisés nunca pronunci6 en relacién a la codicia. La diferencia es sustancial.
La ensefianza de Cristo no es un “recuerdo” de Exodo 20:17, sino una radi-
calizacion de lo que significa ser puro en el Reino.

Restrepo insiste en que Jests “ensefid lo mismo que Moisés,” pero el texto
de Mateo 5:27-30 lo contradice. Moisés prohibié la codicia como deseo de
apropiacion; Jesus tipifica la mirada con deseo sexual como adulterio consu-
mado en el corazéon. Moisés sanciono el acto externo; Jestis condena la inten-
ciéon interior. Moisés nunca hablé de la gehena como castigo por

78



pensamientos impuros; Jestis lo hace con claridad. Reducir todo a “lo
mismo” es borrar la novedad y la autoridad de Cristo, que no repite a Moi-
sés, sino que lo cumple y lo lleva a la plenitud.

Cita de Restrepo: “El Nuevo Pacto de Jesus ensefié a los cristianos lo mismo. En
Gdlatas 5:16-24, Pablo dijo: ‘Digo, pues: Andad en el Espiritu, y no satisfagais los
deseos de la carne...” Note particularmente la ensefianza de Pablo sobre el dominio
propio, los deseos y pasiones de la carne, la lascivia, etc.”

Refutacion: Es cierto que Pablo ensefia a los cristianos a crucificar los deseos
carnales, pero Restrepo tuerce el punto. Pablo no esta diciendo “lo mismo”
que Moisés, sino ensefiando desde la perspectiva del Espiritu Santo que
mora en los creyentes, algo radicalmente distinto del Antiguo Pacto. En G&-
latas 5:18 Pablo lo afirma explicitamente: “si sois guiados por el Espiritu, no
estais bajo la ley.” ;Coémo puede Restrepo decir que es lo mismo, si el propio
texto marca la diferencia? Moisés dio mandamientos externos; Pablo habla
de una vida conducida por el Espiritu, en la cual la ley mosaica ya no es el
régimen normativo. Decir que son “lo mismo” es borrar esa diferencia esen-
cial entre la letra y el Espiritu, entre la carne y la nueva creacion.

Cita de Restrepo: “Luego observe Colosenses 3:5-6, donde Pablo mencioné ‘los
malos deseos’: ‘Haced morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicacién, impureza, pa-
siones desordenadas, malos deseos y avaricia, que es idolatria; cosas por las cuales
la ira de Dios viene sobre los hijos de desobediencia.”

Refutacion: Si, Pablo manda hacer morir los malos deseos, pero la base de
esta exhortacion no es Moisés ni el Sinai, sino la unién con Cristo: “habéis
resucitado con Cristo” (Colosenses 3:1). Esa es la motivacion y el poder. Pa-
blo no esta repitiendo a Moisés, ni simplemente recordando lo mismo; esté
aplicando la ética del nuevo hombre creado en Cristo. Moisés nunca llamé a
la avaricia “idolatria,” ni exhorté a “hacer morir lo terrenal” con base en la
resurreccion con el Mesias. Esta es ensefianza transformada por el Evangelio.

Cita de Restrepo: “Tanto Moisés como Jesis ensefiaron a los judios lo mismo que
Pablo enseiidé a los cristianos. El hecho de que uno no cometa actos sexuales ilicitos
abiertos no significa que agrada a Dios. Dios mira el corazén de la persona y ve la
codicia en él.”

79



Refutacion: Aqui descansa el error mayor. Restrepo iguala a Moisés, Jests y
Pablo, como si los tres dijeran lo mismo sin diferencia alguna. Pero Moisés
no habl6 del adulterio en el corazén ni del infierno como consecuencia de la
lujuria. Moisés prohibi6 la codicia, pero no la tipific6 como adulterio. Jests
si lo hizo (cfr. Mateo 5:28). Pablo tampoco repite a Moisés, sino que lo tras-
ciende en Cristo, pues él habla de “crucificar la carne con sus pasiones y de-
seos” y de ser guiado por el Espiritu. Esa es una categoria que Moisés jaméas
pronuncio.

Decir que los tres ensefiaron “lo mismo” es negar la progresion de la revela-
cion, de la ley mosaica que revela el pecado, a Cristo que lo interioriza y
perfecciona, al Espiritu que capacita al creyente para vivir en santidad. Jesas
no repite a Moisés, sino que lleva la ley a su plenitud; Pablo no devuelve al
Sinai, sino que predica la ética del Espiritu en el marco de la nueva creacion.

Cita de Restrepo: “Jesus Ensefié a los Judios lo Mismo Que el Antiguo Pacto. Jesus
les ensend a los judios que tenian una actitud descuidada hacia los juramentos exac-
tamente lo que Moisés les habia ensefiado. No prohibié prestar juramento, pero,
como Moisés, prohibié los juramentos triviales y violar los juramentos por perjurio.”

Refutacion: Aqui estd el error de fondo. Restrepo reduce la ensefianza de
Jests a un eco de Moisés. Sin embargo, la diferencia entre Moisés y Jesus es
clara. Moisés mandé: “Por su nombre juraras” (Deuteronomio 6:13; 10:20),
lo cual es una orden positiva de jurar por Jehova. Jests, en contraste, declara
enfaticamente: “No juréis en ninguna manera” (Mateo 5:34). Moisés instruy6
a jurar legitimamente; Jests prohibe el acto mismo de jurar. La novedad es
radical.

Ademas, Jests no limita su ensefianza a “no perjurar”, como Restrepo
afirma. Va mucho més alld. Condena el sistema entero de juramentos evasi-
vos y establece una norma absoluta de integridad: “Sea vuestro hablar: Si, si;
no, no” (Mateo 5:37). No es simplemente un recordatorio de Moisés; es un
mandamiento nuevo que supera el casuismo farisaico y la misma prescrip-
cién mosaica de jurar por el nombre de Dios.

Cita de Restrepo: “Para ver la actitud de muchos judios hacia los juramentos, ob-
serve Mateo 23:16-22... Aqui vemos su preocupaciéon externa por la redaccién de
un juramento, sin preocuparse por su integridad verbal.”

80



Refutacion: Es correcto que los fariseos habian degradado el juramento en
un juego verbal. Pero Restrepo se equivoca al decir que Jests simplemente
corrigi6 la actitud “descuidada.” En Mateo 23 Jestis no los manda a jurar
bien, sino que los denuncia como hipécritas por su manipulacién del sis-
tema. Su ensefianza en Mateo 5 y Santiago 5:12 es mas tajante, es decir, no
jurar en absoluto. Mientras Moisés mando jurar por el nombre de Dios (como
sefial de reverencia y verdad), Jests ensefia que un corazén integro no nece-
sita juramentos. La diferencia no es de grado, sino de naturaleza. Moisés re-
guld el juramento; Jests lo reemplaza con la simplicidad de la verdad.

Cita de Restrepo: “Pero yo os digo: no juréis en ninguna manera’ — Mateo 5:34.
Jesus explica la expresién, ‘en ninguna manera’, agregando las palabras calificati-
vas, ‘ni por el cielo... ni por la tierra... etc.’; es decir, no dice, ‘No juréis en ninguna
manera’ jpunto!”

Refutacion: Este es un intento evidente de suavizar el texto. Jesus si dice:
“No juréis en ninguna manera.” Las frases posteriores no suavizan, sino que
refuerzan la prohibicién, cubriendo toda posible escapatoria. Jestis enumera
los objetos mas comunes de juramento, es decir, el cielo, la tierra, Jerusalén
y la propia cabeza; y lo hace para mostrar que no existe juramento legitimo
fuera de Dios, y aun asi El ordena abstenerse totalmente. La interpretacion
de Restrepo contradice el énfasis absoluto del Sefior, pues cualquier cosa
mas alla de un simple “si” 0 “no” procede del mal. No se trata de una prohi-
bicion parcial, sino de una orden categorica.

Cita de Restrepo: “Jesis mismo prestd juramento, como vemos en Mateo 26:63,
cuando el sumo sacerdote le dijo: ‘Te conjuro por el Dios viviente, que nos digas si
eres 10 el Cristo, el Hijo de Dios.” El término ‘conjurar’ significa aqui ‘poner bajo jura-

1M

mento’.

Refutacion: Otro error de Restrepo. Jestis no formula un juramento volunta-
rio ni invoca a Dios como testigo. El responde a una pregunta solemne de la
autoridad judicial, bajo coaccion legal. Guardar silencio habria sido visto
como evasion o desprecio del tribunal; responder no equivale a prestar jura-
mento, sino a confesar la verdad bajo obligacién. De hecho, Jests habia en-
sefiado claramente a sus discipulos: “No juréis en ninguna manera.” La igle-
sia primitiva entendi6 esto como un mandato universal (cfr. Santiago 5:12).

81



Si el razonamiento de Restrepo fuera correcto, la prohibicién de Jests care-
ceria de sentido, ; por qué diria “no juréis en ninguna manera” si en el mismo
Evangelio El practicé lo contrario? La conclusién 16gica es que Jests no jurd,
sino que simplemente testifico la verdad cuando fue obligado a responder.
El ejemplo confirma su ensefianza, la integridad de Cristo no requiri6 jura-
mento.

Cita de Restrepo: “En Santiago 5:12, Dios mandé a los cristianos: ‘Pero sobre todo,
hermanos mios, no juréis, ni por el cielo, ni por la tierra, ni por ningin otro juramento;
sino que vuestro si sea si, y vuestro no sea no, para que no caigdis en condenacién.’
A primera vista, este pasaje parece prohibir todos los juramentos, pero varios hechos
nos convencen de lo contrario.”

Refutacion: Aqui Restrepo admite que el texto parece prohibir todos los ju-
ramentos, pero inmediatamente busca suavizarlo. Sin embargo, el mandato
es claro: “no juréis... ni por ningtin otro juramento.” La frase “ni por ningtin
otro juramento” es universal y no se limita a los ejemplos anteriores. Preten-
der que Santiago solo prohibe juramentos “triviales” contradice el tono ab-
soluto del pasaje. Ademads, Santiago cita directamente la ensefianza de Jestus
en Mateo 5:34-37, y la reafirma para la iglesia. Si la intencién fuera mera-
mente prohibir juramentos “evasivos”, ;por qué afiadir “ni por ningan otro
juramento”? El texto se explica a si mismo, todos los juramentos, no solo los
triviales.

Cita de Restrepo: “Primero, la palabra ‘otro’ que usé Santiago es una de las dos
palabras traducidas como ‘otro’ en el Nuevo Testamento... Los juramentos que San-
tiago prohibié son aquellos de la misma clase o tipo como los que enumeré: por el
cielo, por la tierra o por cualquier otro de este mismo tipo. Por lo tanto, Santiago
prohibié los mismos juramentos triviales que JesUs prohibié a los judios.”

Refutacion: Este es un argumento léxico forzado. La distincién entre “allos”
y “heteros” es real en griego, pero no sirve para anular el sentido del pasaje.
Santiago dice “ni por ningtn otro juramento” (“meéte horkon tina heteron”).
La fuerza estd en el “ningtn otro”, que amplia la prohibicién. No hay nada
en el contexto que limite la orden a juramentos “triviales.” Ademas, Jestis en
Mateo 5 ya habia cerrado toda escapatoria con la férmula absoluta: “no juréis
en ninguna manera.” Restrepo intenta introducir una excepcién que el texto

82



no concede. Estos malabarismos gramaticales son tipicos de los que buscan
que el texto diga lo que no dice.

Cita de Restrepo: “También vemos que esto es cierto cuando notamos los ejemplos
de juramentos en el Nuevo Testamento por personas que debemos imitar. Por ejem-
plo, en Gdlatas 1:20, Pablo juré... Lo hizo de nuevo en 2 Corintios 1:23... También
en Romanos 1:9... Finalmente, lo hizo en 1 Tesalonicenses 5:27...”

Refutacion: Restrepo confunde juramento con afirmacién solemne. Cuando
Pablo dice “Dios me es testigo” (Romanos 1:9), no estd formulando un jura-
mento ritual como los condenados en Mateo 5 y Santiago 5. Es un modo de
afirmar la verdad, equivalente a invocar a Dios como garante, pero sin “ju-
rar” por cielo, tierra, Jerusalén, altar o cabeza. Lo mismo en 2 Corintios 1:23.
Pablo habla en conciencia delante de Dios, pero no establece un juramento
formal. La iglesia primitiva, siguiendo la ensefianza de Jesus, entendia que
los cristianos no debian jurar, sino hablar verdad siempre. Decir que Pablo
“jur6é” es ir mas alla del texto y convertir expresiones de veracidad en jura-
mentos, lo cual no es necesario ni coherente con el mandato apostélico. Daw-
son usa de su imaginacién para afirmar estas cosas, y Restrepo le sigue por
ese errado pensamiento.

Cita de Restrepo: “En otras palabras, Pablo dijo: ‘Los pongo bajo juramento’ (1
Tesalonicenses 5:27). En Hebreos 6:16, donde el autor de Hebreos dijo: ‘Porque los
hombres ciertamente juran por uno mayor que ellos, y para ellos el fin de toda con-
troversia es el juramento para confirmacién.” Por lo tanto, los hombres toman jura-
mentos y Dios sigue el ejemplo de los hombres.”

Refutacion: Este argumento es doblemente erréneo. Primero, 1 Tesalonicen-
ses 5:27 no significa que Pablo obligara a los hermanos a “jurar,” sino que
usa un verbo de fuerte exhortacion. Los conjura en nombre del Sefior a que
la carta sea leida. Es un mandato solemne, no un juramento formal en el sen-
tido de Mateo 5. Segundo, Hebreos 6:16 describe lo que los hombres suelen
hacer, jurar por alguien mayor, pero no lo recomienda ni lo presenta como
modelo a seguir. Mucho menos ensefia que “Dios sigue el ejemplo de los
hombres”; al contrario, el pasaje muestra coémo Dios, al condescender a con-
firmar su promesa con juramento, lo hace por si mismo (cfr. Hebreos 6:17),

83



no porque imite a los hombres, sino porque se adapta a la debilidad humana.
Restrepo invierte el argumento del autor de Hebreos.

Cita de Restrepo: “La ensefianza de Jesus sobre los juramentos en el Sermén del
Monte no es nueva. No destruyé la ley, como pensaban los judios, sino que la man-
tuvo. No ensefié nada sobre juramentos més nobles que Moisés. El ensefié lo mismo,
que fue alcanzado por los judios, y nosotros podemos alcanzar la misma ensefianza
en el Nuevo Pacto (Deuteronomio 30:11-14).”

Refutacion: Aqui Restrepo repite su tesis general, pero el mismo texto lo
desmiente. Moisés ordené jurar por el nombre de Jehova (Deuteronomio
6:13); Jests dijo: “No juréis en ninguna manera” (Mateo 5:34); Santiago lo
aplic6é de nuevo a los cristianos (Santiago 5:12). Eso no es “lo mismo”, es una
transformacion radical. Lo nuevo del Reino no es un juramento “mas noble,”
sino la abolicion del juramento como practica. Lo que vale ahora es la palabra
sencilla, integra y veraz, sin necesidad de férmulas que invoquen al cielo, la
tierra o a Dios mismo. Al insistir que “no ensefié nada nuevo,” Restrepo des-
conoce la autoridad legisladora de Cristo, que establece una norma de inte-
gridad superior a la de Moisés.

Cita de Restrepo: “Jesis empieza citando la ley més antigua del mundo — ojo por
ojo, y diente por diente. Esa ley se conoce como la Lex Talionis, y se puede describir
como la ley del toma y daca aplicada a las ofensas.”

Refutacion: Este planteamiento es engafioso. La Lex Talionis no fue dada
como licencia de venganza personal ni como simple “toma y daca”. Fue un
principio juridico revelado por Dios a Moisés para limitar la represalia y evi-
tar abusos, poniéndola en manos de los jueces (cf. Exodo 21:22-25; Deutero-
nomio 19:18-21). Presentarla como “la ley del toma y daca aplicada a las
ofensas” es simplificarla hasta distorsionarla. Ya desde su origen, no fue un
derecho del individuo, sino una regulacién judicial. Confundir el caracter
judicial de la ley con un principio de moral individual es un grave error.

Cita de Restrepo: “Ademds, ésta no fue nunca una ley que le diera a la persona
individual el derecho a vengarse por si misma; siempre fue una ley que establecia
cémo tenia que estipular el castigo un juez de un tribunal legal... Esta ley nunca tuvo
la finalidad de darle al individuo el derecho a complacerse ni siquiera en la ven-
ganza del toma y daca.”

84



Refutacion: Aqui Restrepo reconoce lo que niega en otras partes, que la ley
mosaica ya prohibia la venganza personal (cfr. Levitico 19:18). Pero al mismo
tiempo, afirma que Jests “ensefié lo mismo que Moisés.” Si es asi, ;coOmo
explicar que Jests formule: “Oisteis que fue dicho... pero yo os digo”? Jestus
no esté repitiendo sin mas lo que Moisés dijo, sino corrigiendo la aplicacion
distorsionada que los judios habian hecho de la Lex Talionis. El error no es-
taba en la Ley, sino en el uso popular de ella como justificaciéon de venganzas
personales. Jestis va més all4 del principio judicial y aplica la renuncia a la
venganza al ambito del individuo, introduciendo una ética que Moisés
nunca legislé explicitamente. Decir que “Jestis ensefié lo mismo” es ignorar
la fuerza del contraste que él mismo establece.

Cita de Restrepo: “Hay abundante misericordia en el Antiguo Testamento... Asi
que la ética antigua se basaba en la ley del toma y daca. Es verdad que esa ley
era ya misericordiosa; es verdad que era una ley para un juez y no para la persona
individual; es verdad que nunca se llevaba a cabo literalmente; es verdad que habia
acentos de misericordia que se percibian al mismo tiempo.”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en contradiccién interna. Si la ley “era ya
misericordiosa” y estaba llena de advertencias contra la venganza (cfr. Levi-
tico 19:18; Proverbios 24:29; 25:21), entonces no puede reducirse a la “ética
del toma y daca.” Ese lenguaje rebaja la intencién de la Ley. Ademas, afirmar
que la ley “nunca se llevaba a cabo literalmente” es una exageraciéon sin
prueba. El punto era que el castigo debia ser proporcional, no que nunca se
ejecutara. Estos son intentos de suavizar la diferencia entre Moisés y Cristo,
intentos que confunden maés de lo que aclaran. Jestis no anulé la misericordia
ya presente en la Ley, sino que radicaliz6 su aplicaciéon personal.

Cita de Restrepo: “Sobre el tema de la venganza personal, Jesis ensefié lo mismo
que Moisés le ensend al mismo pueblo. Muchos israelitas a los que ensend pensaba
que podian vengarse personalmente.”

Refutacion: Este es el ntcleo de su error. Jestis no enseid “lo mismo.” Moi-
sés dijo: “No te vengaras” (Levitico 19:18), pero la Lex Talionis era una regu-
lacién judicial, no una norma de ética personal. Jests, en cambio, prohibi6 la
represalia en el &mbito privado: “No resistdis al que es malo” (Mateo 5:39).
Jests no estd instruyendo jueces ni cortes, sino discipulos. Moisés nunca

85



legisl6 que un individuo debiera “poner la otra mejilla” ni “dar la capa ade-
mas de la tinica.” Eso es nuevo. Restrepo incurre en el error de borrar la
diferencia entre lo que Moisés regul6 para los jueces y lo que Cristo mandé
a sus seguidores en lo personal.

Cita de Restrepo: “La gente ahora a menudo aplica erréneamente esta ensefianza
a la autodefensa, la pena capital y la no resistencia pasiva a todo mal. Lo que sea
que Jesus ensend en el Antiguo Pacto o en el Nuevo Pacto, no enseiié sobre ese tema
en estos pasajes, porque tratan de la venganza personal.”

Refutacion: Este comentario contiene parte de verdad, pero lo usa para sos-
tener su error. Es cierto que Mateo 5:38-42 no trata de la pena capital ni de la
autodefensa estatal, sino de la venganza personal. Pero al decir que “Jests
ensefi6 lo mismo que Moisés,” Restrepo anula el peso de la ética radical que
Cristo plantea. Jests ensefia a ceder derechos legitimos y responder con gra-
cia incluso frente al abuso personal, dar la otra mejilla, caminar la segunda
milla, no rehusar al que pide. Nada de eso aparece en Moisés como mandato
personal. Lo que Moisés ensefié a jueces y gobernantes, Jests lo aplica al
corazon del discipulo. Es un avance ético, no un simple eco.

Restrepo comete varios errores al tratar Mateo 5:38-42: presenta la Lex Talio-
nis como “toma y daca,” ignora el contraste explicito de Jestis, minimiza la
novedad de la ética cristiana, y confunde la aplicacién judicial mosaica con
la ensefianza personal de Cristo. Jests no repitié lo mismo que Moisés; en-
sefid a renunciar a la represalia en la vida personal, una norma que supera
lo que Moisés reguld en el marco judicial.

Cita de Restrepo: “El apéstol Pablo ensefié lo mismo a la gente del Nuevo Pacto.
Por ejemplo en Rom. 12.19, Pablo dijo: No os venguéis vosotros mismos, amados
mios, sino dejad lugar a la ira de Dios; porque escrito estd: Mia es la venganza, yo
pagaré, dice el Senor.”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en una confusion fundamental. 51, tanto
Moisés como Pablo prohibieron la venganza personal, pero Pablo no estaba
repitiendo “la misma ensefianza de Moisés” como Restrepo afirma. Pablo
esta aplicando el principio consciente de que la Ley de Cristo ya ha reempla-
zado a la de Moisés (cfr. Romanos 7:4-6; Galatas 5:18). Pablo cita Deuterono-
mio 32:35 para mostrar que el principio de la justicia de Dios es permanente,

86



pero no por ello estd “repitiendo Moisés,” sino integrando la ética de Cristo
en el Nuevo Pacto. Decir que “Pablo ensefi6é lo mismo que Moisés” es enga-
foso, porque Pablo habla ya en la esfera de la gracia, de la cruz, y del ejemplo
de Cristo, algo totalmente nuevo.

Cita de Restrepo: “Pedro, en 1 Ped. 2:21-23, ensefié lo mismo: 21 Pues para esto
fuisteis llamados; porque también Cristo padecié por nosotros, dejdndonos ejemplo,
para que sigdis sus pisadas; 22 el cual no hizo pecado, ni se hallé engafo en su
boca; 23 quien cuando le maldecian, no respondia con maldicién; cuando padecia,
no amenazaba, sino encomendaba la causa al que juzga justamente.”

Refutacion: Pedro no esta repitiendo a Moisés. Estd mostrando el ejemplo
personal de Cristo, que padeci6 injustamente en el contexto de la cruz. Moi-
sés nunca pudo poner este ejemplo, porque Moisés no murié por los pecados
del mundo. La ensefianza de Pedro no es “lo mismo que Moisés,” sino el
modelo supremo de Cristo soportando la injusticia sin responder con ven-
ganza. Este es un error recurrente en Restrepo, nivelar lo que Cristo ensefid
y encarné con lo que Moisés regul6. Son diferentes en naturaleza y en al-
cance. Moisés legisl6 para jueces; Cristo manda a discipulos que cargan la
cruz.

Cita de Restrepo: “Asi como Cristo, viviendo y ensefiando la Ley de Moisés, no
ejercid represalias personales, tampoco debemos hacerlo nosotros los que vivimos y
enseiamos la Ley de Cristo.”

Refutacion: Este enunciado es falaz en dos sentidos. Primero, Cristo no vino
simplemente a “vivir y ensefiar la Ley de Moisés.” Jests dijo que vino a cum-
plir la Ley y los Profetas (cfr. Mateo 5:17), lo cual es distinto a decir que vino
s6lo a “ensefiarlos.” El llevé la Ley a su consumacién, trayendo una justicia
mayor que la de los fariseos (cfr. Mateo 5:20). Segundo, Restrepo iguala “vi-
vir bajo Moisés” con “vivir bajo Cristo.” Pero los cristianos no vivimos bajo
Moisés (cfr. Romanos 6:14; Galatas 2:19), sino bajo Cristo. Cristo dio manda-
mientos que Moisés nunca dio, tales como poner la otra mejilla, caminar la
segunda milla, amar a los enemigos. Reducirlo a “lo mismo que Moisés” es
tergiversar tanto a Moisés como a Cristo.

Cita de Restrepo: “Dios nunca permitié que su pueblo del pacto, bajo Moisés o
Cristo, tomara la ley en sus propias manos.”

87



Refutacion: Esto es cierto en parte, pero nuevamente Restrepo lo usa para
borrar la diferencia entre los pactos. Bajo Moisés, los jueces aplicaban la jus-
ticia de la Lex Talionis; bajo Cristo, el discipulo renuncia personalmente a la
represalia. La raiz es comun, Dios es juez, pero la aplicacion no es idéntica.
Moisés nunca dijo: “Si te hieren en la mejilla derecha, pon la otra también.”
Esa es ensefianza propia y exclusiva de Jests.

Cita de Restrepo: “Una vez mds, la ensefianza de Jesus en el Sermén del Monte
con respecto a la venganza personal no es nueva ni superior a la ensefianza de
Moisés. La misma enseianza para los cristianos es tan alcanzable para ellos como lo
fue la enseiianza de Moisés a los judios (Cfr. Dt. 30:11-14).”

Refutacion: Este es el error més grave del parrafo. Jestis mismo subrayo el
contraste: “Oisteis que fue dicho... pero yo os digo” (Mateo 5:38-39). Si fuera
simplemente lo mismo, no habria necesidad de ese contraste. Minimizar esta
férmula equivale a negar el peso de las palabras de Cristo. Jesus si llevo la
ética mas alld, no s6lo prohibié la venganza, sino que demandé una disposi-
cion activa de rendirse, de ceder derechos y responder con amor incluso al
malvado. Eso es més elevado que Moisés, y negarlo es negar la naturaleza
misma del Sermén del Monte como proclamacion del Reino.

Cita de Restrepo: “Esta es la sexta y Ultima de las declaraciones contrastantes que
hizo Jesus. Hasta ahora, las declaraciones de los judios han sido interpretaciones
poco profundas de la ensefianza de Moisés. Aqui, sin embargo, tenemos una tergi-
versacién total. Moisés nunca dijo: ‘Aborrecerds a tu enemigo’. Por lo tanto, JesUs
aqui corrigid su tergiversacion, esforzandose por llevar a los judios de su época de
regreso al cédigo mosaico.”

Refutacion: Aqui Restrepo comete un error doble. Primero, asume que la
férmula “Oisteis que fue dicho... pero yo os digo” nunca contrasta la Ley de
Moisés con la ensefianza de Cristo, sino solo con tergiversaciones rabinicas.
Pero Jests si presenta un contraste real entre la Ley y su propia palabra. El
“pero yo os digo” introduce una ensefianza superior, no simplemente una
“correccion rabinica.” En este caso, es cierto que Moisés no dijo literalmente
“aborrece a tu enemigo,” pero la ley mosaica si circunscribia el mandamiento
de amar al préjimo a “los hijos de tu pueblo” (Levitico 19:18). Los judios
concluyeron que el enemigo quedaba fuera de esa esfera, lo cual es una

88



inferencia natural del texto mosaico. Jests, en cambio, rompe ese limite y
extiende el amor incluso a los enemigos. Esa extension es nueva y tnica de
Cristo. No es regresar a Moisés, sino trascenderlo.

Cita de Restrepo: “El pasaje clave es Lev. 19:18 — No te vengards, ni guardards
rencor a los hijos de tu pueblo, sino amards a tu préjimo como a ti mismo. Yo Jehovd.
Aqui, por supuesto, estd la llamada ‘regla de oro’. Sin embargo, la regla de oro no
vino de Cristo, sino de Moisés.”

Refutacion: Este razonamiento es engafioso. Levitico 19:18 no es la regla de
oro en el sentido que Jests la proclamé. Moisés limit6é el mandamiento a “los
hijos de tu pueblo.” Jests lo elevé a rango universal: “ Asi que, todas las cosas
que querdis que los hombres hagan con vosotros, asi también haced vosotros
con ellos; porque esto es la ley y los profetas” (Mateo 7:12). Cristo transforma
el principio tribal en un principio universal. Llamar a Levitico 19:18 “la regla
de oro” es tergiversar las Escrituras. Ademas, la ética del Antiguo Testa-
mento no exige amar al enemigo, sino que regula el trato hacia él en situa-
ciones concretas (como devolverle un animal). Jests, en cambio, ordena ac-
tivamente amar, bendecir, orar y hacer bien al enemigo. Eso si es mas noble
y mas alto.

Cita de Restrepo: “Jesis Ensefié a los Judios lo Mismo Que el Antiguo Pacto... De
hecho, les dijo que los perros les ganaban en su propio juego.”

Refutacion: Si Jests “ensen6 lo mismo que Moisés,” ;por qué Mateo 5:44 es
tan radical en contraste con Levitico 19:18? ;Dénde mandé Moisés bendecir
a los que maldicen, orar por los que persiguen, o amar a los enemigos? En
ninguna parte. Lo que Restrepo hace aqui es nivelar las Escrituras hasta bo-
rrar la innovacién de Cristo. El Sefior no estaba “repitiendo a Moisés,” sino
revelando la perfeccion del amor del Padre, al mandar amar incluso a los
injustos, porque Dios hace salir el sol sobre malos y buenos. Esa revelacion
es nueva y distintiva del Reino.

Cita de Restrepo: “La ensefianza de Jesus sobre la actitud de uno hacia los enemi-
gos en el Sermén del Monte no es nueva. No destruyé la ley, como pensaban los
judios, sino que la mantuvo. No ensefié nada sobre el amor a enemigos que fuera
mds noble que lo que enseiid Moisés.”

89



Refutacion: Este es el error central. Mateo 5:44-48 muestra precisamente lo
nuevo y superior. Jestis no solo dice “no aborrezcas” al enemigo, sino
ora por él.” Ademas, el fundamento
que da Jests no esta en Moisés, sino en el caracter de Dios Padre: “para que
sedis hijos de vuestro Padre que esté en los cielos.” Este argumento es cris-

/e

“amalo,” “bendicelo,” “hazle bien,

tocéntrico y teologico, no mosaico. Moisés nunca dijo: “Sed perfectos como
vuestro Padre celestial es perfecto.” Esta es una exigencia que nace del Reino
inaugurado por Cristo. Decir que “no es mas noble” es negar lo evidente en
el texto.

Cita de Restrepo: “Conclusién Sobre Mateo 5: Vemos que todo en Mateo 5 estd
por fuera de la Ley de Moisés. En lugar de que Jesls contrastara su Nuevo Pacto con
el Mosaico, contrastd el Mosaico con el caparazén superficial, hipocrita y externo
que muchos judios de su época habian hecho de Moisés.”

Refutacion: Esta conclusion es inconsistente y contradictoria. Restrepo pri-
mero insiste en que Jests “ensefi¢ lo mismo que Moisés,” pero aqui dice que
“todo en Mateo 5 esta por fuera de la Ley de Moisés.” ;En qué quedamos?
Si esta “por fuera,” entonces no es lo mismo. Restrepo y quienes piensan asi
no pueden sostener una postura coherente, porque por un lado quieren decir
que Jests no trajo nada nuevo, y por otro reconocen que su ensefianza no
encaja con Moisés. La verdad es clara, Jests no destruy6 la Ley, pero si la
llevé a su cumplimiento y plenitud, mostrando un estdndar de justicia ma-
yor que el de los escribas y fariseos (cfr. Mateo 5:20). Mateo 5 no es “volver
a Moisés,” sino avanzar al Reino.

Cita de Restrepo: “;El ‘Cualquiera’ se Refiere a Mdas Que Simplemente Los Judios?”
(Mat. 7:24, 26) ... Primero, no hay otros que los judios en el contexto. No hay otra
ley que la ley de los judios bajo la que vivian en el contexto.”

Refutacion: Aqui Restrepo incurre en una falacia de reduccionismo contex-
tual. Es cierto que los oyentes inmediatos de Jests eran judios bajo la Ley
Mosaica. Pero el argumento de Restrepo ignora el principio hermenéutico
universal, pues las ensefianzas de Cristo trascienden el marco histérico in-
mediato. Si aplicamos su razonamiento rigido, entonces todo lo que Jestus
enseid antes de la cruz no tiene vigencia para nadie mas que para los judios
de su generaciéon. ;Qué hacemos entonces con Juan 3:16 (“porque de tal

90



manera amo Dios al mundo”)? ; Aplicaria solo a judios? ;O con Mateo 28:19
(“haced discipulos a todas las naciones”)?

El error aqui es asumir que el contexto inmediato anula el propésito univer-
sal del Reino. Jests, en el Sermén del Monte, estaba sentando los principios
de su Reino que luego serian proclamados a toda criatura (cfr. Mateo 24:14;
Marcos 16:15). Limitar el “cualquiera” a judios es mutilar el alcance del evan-
gelio.

Cita de Restrepo: “El término ‘cualquiera’ siempre debe ser interpretado por su
contexto, porque ‘cualquiera’ nunca significa todo el mundo sin modificacién.”

Refutacion: La afirmacion es demasiado absoluta y por lo tanto falsa. El tér-
mino griego ntdg O (“todo el que”, “cualquiera”) efectivamente se ajusta al
contexto, pero no siempre esta restringido étnica o temporalmente. Por ejem-
plo, Juan 3:15-16 dice: “para que todo aquel que en él cree no se pierda.”
;Quiere Restrepo limitar g O (“todo aquel”, “cualquiera”) tinicamente a
judios del siglo I? Si lo hace, contradice el alcance universal del evangelio.
Ademaés, en 1 Juan 5:1, el “todo aquel que cree que Jests es el Cristo” no se
restringe a un grupo histoérico. La salvacién no es local ni temporal. Restrepo
cita ese mismo pasaje en la figura 14, pero lo limita a la polémica con los
gnosticos, como si fuera exclusivo. Error. El apéstol escribe contra los gnos-

ticos, si, pero el principio de fe es universal y atemporal.

Cita de Restrepo (usando Ex. 31:15 y Ex. 12:15): ““Cualquiera que trabaije en el
dia de reposo’... 8Quiso decir eso que los gentiles o Cristianos que trabajaran en el
dia de reposo debian ser muertos? De ninguna manera. Solo los judios...”

Refutacion: Este ejemplo estéd fuera de lugar porque confunde ley ceremo-
nial nacional con principios universales. La ley del sdbado era exclusiva-
mente para Israel (cfr. Exodo 31:16-1 7). Pero en Mateo 7:24-26, Jests no habla
de una norma ceremonial sino de un principio ético y espiritual universal,
es decir, edificar sobre la roca de sus palabras. No se puede comparar un
mandamiento ceremonial dirigido a Israel con un principio moral y escato-
l6gico que Jests mismo aplica al “hombre prudente” y al “insensato.” Res-
trepo mezcla categorias distintas para forzar su tesis.

91



Cita de Restrepo: “En 1 Juan 4:15... zIncluye esto al Papa o a los Testigos de
Jehova, quienes afirman que JesUs es el Hijo de Dios? Ellos no estdn en el contexto, y
el pasaje es falsamente aplicado por fuera del contexto...”

Refutacion: Este razonamiento es falaz. El hecho de que alguien confiese que
“Jests es el Hijo de Dios” falsamente o con un significado distorsionado no
invalida el principio universal del texto. Juan no esta diciendo: “Solo aplica
contra los gnosticos,” sino que presenta un principio universal, quien con-
fiesa la verdadera fe en Cristo, permanece en Dios. Restrepo confunde apli-
cacion torcida con validez universal del principio. Los falsos maestros tuercen
textos universales, pero eso no significa que los textos sean limitados a un
grupo histoérico.

Cita de Restrepo (con Mr. 11:23): “Si usted estd tratando esto con su monte mds
cercano pensando en que sucederd, de seguro usted va a quedar decepcionado...
usted no estd en el contexto.”

Refutacion: Este es un mal ejemplo de exégesis. Marcos 11:23 no se limita a
un monte literal, sino que usa un lenguaje hiperbdlico para ensefiar la efica-
cia de la fe. No se trata de mover montafas fisicas, sino de mostrar que para
el creyente, la fe en Dios supera imposibilidades. Limitarlo al contexto geo-
grafico inmediato es un error de literalismo superficial. La leccién es espiri-
tual y universal.

Cita de Restrepo: “Mat. 5:19, hablando de la ensefianza de la ley y los profetas
del Antiguo Testamento, dice, ‘... cualquiera que quebrante uno de estos mandamien-
tos muy pequeiios, y asi ensefie a los hombres, muy pequeiio serd llamado en el reino
de los cielos ...". ¢Significa esto que los gentiles y los Cristianos, que no guardan toda
la ensefianza de la ley y los profetas del Antiguo Testamento, estdn condenados?
Claro que no. Usar ‘cualquiera’ de esa manera es usarlo equivocadamente.”

Refutacion: Aqui Restrepo presenta un falso dilema. Nadie ha dicho que el
“cualquiera” de Mateo 5:19 se aplica hoy a cristianos con respecto a guardar
la Ley de Moisés. El punto es que en su momento, el “cualquiera” era inclu-
sivo y no restrictivo. Jests hablaba a judios bajo la Ley, si, pero la forma en
que formula la advertencia (“cualquiera que quebrante...”) muestra un prin-
cipio universal sobre el respeto a la revelacién divina. Restrepo abusa de la
hermenéutica, pues interpreta el “cualquiera” como si el contexto lo redujera

92



a un grupo étnico, cuando en realidad el término siempre apunta a la uni-
versalidad de la obligacion dentro del marco de la ley vigente. Asi como hoy
decimos: “Cualquiera que quebrante el evangelio sera condenado” (cfr. G&-
latas 1:8-9). jAcaso limitamos ese “cualquiera” a un solo pueblo? No. El
mismo principio aplica segtn la ley bajo la cual uno viva.

Cita de Restrepo: “Cuando Jesus dijo ‘cualquiera’, hablé solamente a aquellos a
quienes estaba dirigida la enseianza. Como hemos notado, JesUs era judio, su au-
diencia era judia, y el pasaje que discutieron estaba en la Ley Mosaica en Dt. 24:1-
4. No hay un Cristiano o gentil en la narracién. Aplicar estos pasajes por fuera del
contexto judio es aplicarlos equivocadamente.”

Refutacion: Este es el mismo error repetido. Restrepo confunde contexto his-
torico con alcance doctrinal. Que la audiencia inicial fuera judia no limita el
alcance de la ensefianza de Cristo al judaismo. Jests mismo declaré que sus
palabras serian la base del juicio universal (cfr. Juan 12:48). Ademas, cuando
en Mateo 19:9 Jests dice: “Cualquiera que repudia a su mujer...”, ;pretende
Restrepo que esa prohibicién terminé en la cruz y que hoy ya no rige? ;Es
legitimo para los cristianos repudiar y volverse a casar porque, segtn €I, esa
palabra fue “solo para judios”? Si fuera asi, el Nuevo Pacto quedaria vacio
de principios morales, pues casi toda la ética de Cristo fue pronunciada antes
de su muerte. La hermenéutica de Restrepo lleva al absurdo, pues convierte
las ensefianzas éticas de Jests en meros recordatorios para judios, sin vigen-
cia universal.

Cita de Restrepo: “En el Sermén del Monte, Jesis hizo la misma distincién que hizo
Pablo en Rom. 2.28-29...”

Refutacion: Restrepo tuerce el argumento de Pablo. Romanos 2:28-29 no en-
sefia que las palabras de Jesus se limitan a judios “interiores”. Mas bien, Pa-
blo est4 declarando que la verdadera circuncision es espiritual y que la ver-
dadera identidad del pueblo de Dios ya no es nacional, sino en Cristo. Apli-
car ese texto para restringir Mateo 5 solo a judios de la época es ignorar el
verdadero argumento paulino, que apunta hacia la universalizacién de los
principios de Dios mas alla del judaismo.

93



Cita de Restrepo: “Al darse cuenta de que Jesls no ensefié nada aqui que Moisés
no hubiera ensefiado a Israel, gpor qué los israelitas deberian tener algin problema
con lo que Jesus enseié2”

Refutacion: Esto es histéricamente falso. Los israelitas si tuvieron un pro-
blema con las ensefianzas de Jestis precisamente porque él profundizo el al-
cance moral de la Ley. Si fuera “lo mismo” que Moisés, ; por qué los fariseos
reaccionaban con furia? ;Por qué la gente se admiraba de su autoridad (Ma-
teo 7:28-29)? Restrepo diluye el contraste entre la letra y el espiritu, entre lo
externo y lo interno. Jests no solo repitié a Moisés, revel6 la plenitud de la
Ley y la llevé a su climax en El mismo.

Cita de Restrepo: “Jesis no tuvo ningin problema con los judios internos... Pero
gun p [

Jesus tuvo conflictos definidos con los judios en lo exterior, al igual que los apdstoles

y los primeros cristianos.”

Refutacion: Otra vez, Restrepo distorsiona. Jestis no vino a clasificar judios
“internos” y “externos” bajo Moisés. Vino a establecer un Nuevo Pacto, y en
ese proceso expuso la hipocresia farisaica y la insuficiencia de la justicia le-
galista. Romanos 2:28-29 no es paralelo a Mateo 5; mas bien, es su desarrollo,
los verdaderos hijos de Dios ya no se definen por raza ni ley mosaica, sino
por obediencia de corazoén.

Entonces, en la figura 15, Restrepo insiste en que el “cualquiera” de Mateo 5
y 19 debe restringirse al judaismo mosaico. Esto es un error hermenéutico,
l6gico y doctrinal. Primero, confunde contexto histérico con alcance univer-
sal. Segundo, ignora que Jests establece principios del Reino, no simples re-
cordatorios mosaicos. Tercero, lleva al absurdo, pues si sus palabras fueran
solo para judios de ese tiempo, entonces ni el adulterio en el corazoén, ni el
amor al enemigo, ni la prohibiciéon del repudio, ni la regla de oro aplican a
cristianos hoy. Restrepo ha creado un evangelio mutilado, en el cual las pa-
labras de Cristo dejan de ser universales para volverse “exclusivas para ju-
dios”. Esto contradice al mismo Cristo que dijo: “El cielo y la tierra pasaran,
pero mis palabras no pasaran” (Mateo 24:35).

Cita de Restrepo: “Una y otra vez en nuestro estudio del Sermén del Monte hemos
visto que JesUs no contrastaba su ensefianza con la de Moisés. En cambio, Jesus in-
terpreté correctamente la ensefianza de Moisés a los judios de su época.”

%94



Refutacion: Este es el eje central de su error. Jests no se limit6 a “interpretar
correctamente” a Moisés. El mismo texto muestra que Jesus se coloca como
autoridad superior a Moisés. La féormula repetida “Oisteis que fue dicho...
pero yo os digo” (cfr. Mateo 5:21, 27, 31, 33, 38, 43) no puede reducirse a una
simple “explicacion” de Moisés. Jests no dice: “ Asi quiso decir Moisés”, sino
“Yo os digo”, presentdandose como la maxima autoridad ética y espiritual. Si
lo que Restrepo afirma fuera cierto, Jestis no habria despertado la acusaciéon
de blasfemia ni la oposicién de los escribas y fariseos. El choque entre Cristo
y el judaismo de su tiempo se explica porque Cristo estaba estableciendo la
ley del Reino, no simplemente repitiendo a Moisés.

Cita de Restrepo: “Jesus dio fuertes advertencias a los judios para tratar de ha-
I P
cerlos volver a la plena obediencia de las palabras de Moisés.”

Refutacion: Este razonamiento es falaz. Si la mision de Jests hubiese sido
simplemente “volverlos a Moisés”, entonces la cruz careceria de sentido. El
mismo Moisés profetizé6 que vendria un profeta mayor que él, a quien el
pueblo debia oir (cfr. Deuteronomio 18:15). Rechazar a Jests no era rechazar
a Moisés en su interpretacion, sino rechazar al cumplimiento de Moisés en
Cristo. Ademas, los apdstoles predicaron que en Cristo se ofrece un pacto
nuevo (cfr. Hebreos 8:6-13), no un llamado a restaurar el mosaismo. Restrepo
pasa por alto que la funcién de la Ley era conducir a Cristo (cfr. Galatas 3:24-
25), no que Cristo condujera de regreso a la Ley.

Cita de Restrepo: “Si bien la mayoria de estas ensefianzas estan contenidas en el
Nuevo Pacto para los cristianos...”

Refutacion: Aqui Restrepo se contradice. Reconoce que “la mayoria” de las
enseflanzas reaparecen en el Nuevo Pacto, pero insiste en que el Sermoén del
Monte no aplica a los cristianos. ;Cémo puede ser que los mismos manda-
mientos, humildad, pureza de corazén, misericordia, amor al enemigo, re-
chazo del odio y la lujuria, sean parte del Nuevo Pacto, y sin embargo se
niegue que Jesus los dirigi6 a todos los que buscan el Reino de Dios? Si “la
mayoria” se repite, jno demuestra esto que el Sermoén del Monte ya anticipa
el caracter del Reino de Cristo?

95



Cita de Restrepo: “... tomar cualquiera del Sermén del Monte y tratar de vincularlo
a los cristianos es ignorar por completo su contexto y el propédsito de JesUs al predicar
el sermén.”

Refutacion: Este es quizés el error mas grave de Restrepo. Jestis mismo de-
clar6 que su palabra seria normativa y universal: “El cielo y la tierra pasarén,
pero mis palabras no pasaran” (Mateo 24:35). ; Debemos creer que uno de
los discursos mas extensos y centrales de Jests, el Sermoén del Monte, carece
de aplicacion para los cristianos? Si asi fuera, ;por qué Mateo, escribiendo
después de Pentecostés y para una audiencia cristiana, lo incluy6 en su evan-
gelio? ;No seria absurdo registrar con tanto detalle un sermén “no aplicable”
a los discipulos de Cristo?

Ademas, el Sermén del Monte termina con la exhortacion: “Cualquiera,
pues, que me oye estas palabras, y las hace, le compararé a un hombre pru-
dente...” (Mateo 7:24). Restrepo limita este “cualquiera” al judaismo, pero el
mismo evangelista lo aplica a todos los lectores de su tiempo. Negar la apli-
cacion del Sermon del Monte a los cristianos es negar la intencion misma de
Mateo como autor inspirado.

Conclusion.

Jaime Restrepo concluye que en el Sermén del Monte Jests no introdujo
nada nuevo, sino que simplemente interpret6 correctamente a Moisés. Segiin
él, cada advertencia de Jesus fue dirigida exclusivamente a los judios de su
época, con el fin de hacerlos volver a la obediencia mosaica. De ahi su afir-
macion: “Tomar cualquiera del Sermén del Monte y tratar de vincularlo a
los cristianos es ignorar por completo su contexto y el propoésito de Jesus al
predicar el sermon”. Por tanto, al leer el capitulo 4 del libro de Restrepo (de
Samuel G. Dawson, en realidad), usted debe tener en cuenta lo siguiente.

A primera vista, la tesis puede sonar razonable, pues Jesus cita mandamien-
tos conocidos por los judios y condena su mala interpretacion. Sin embargo,
un andlisis detenido revela multiples fallas hermenéuticas, histéricas y doc-
trinales que hacen insostenible esta posicion.

Restrepo presenta a Jestis como un expositor fiel de Moisés, pero el texto
muestra algo mayor. Jests declara con plena autoridad: “Pero yo os digo”

96



(Mateo 5:22, 28, 32, 34, 39, 44). No dice: “ Asi ensefid Moisés”, sino que habla
con la voz del Legislador supremo. En el Sinai, Moisés decia: “Asi dice
Jehova”. En el monte de Galilea, Jests dice: “Yo os digo”. Este contraste se-
fiala que Cristo no es un comentarista del Sinai, sino el cumplimiento del
Sinai mismo.

Si el Sermoén del Monte fuera un mensaje exclusivo para los judios del primer
siglo, careceria de relevancia que Mateo, escribiendo décadas después de la
cruz y la resurreccion, lo registrara con tanto detalle para sus lectores cristia-
nos. La inspiracion del Espiritu Santo garantiza que este sermoén tiene apli-
cacion mas alla del Israel del primer siglo. Limitarlo a un contexto mosaico
es negar la intencion evangelistica y discipular del Evangelio de Mateo.

El propio Restrepo admite que “la mayoria de estas ensefianzas estan conte-
nidas en el Nuevo Pacto”. Sin embargo, insiste en que no deben aplicarse a
los cristianos. Este razonamiento es contradictorio. Si el contenido es idén-
tico y esta reafirmado en el Nuevo Testamento, entonces es evidente que Je-
sus estaba anticipando la ética de su Reino, no repitiendo un simple eco de
Moisés.

Jests mismo aclaré: “No penséis que he venido para abrogar la ley o los pro-
fetas; no he venido para abrogar, sino para cumplir” (Mateo 5:17). Cumplir
no es repetir, ni tampoco reducir la ley al minimo comtin denominador de la
préctica judia. Cumplir es llevar a la plenitud, mostrar la intencién original
de Dios y establecer la perfeccion que Moisés no podia garantizar. Negar
esto es desconocer el papel mediador de Cristo como inaugurador de un
nuevo pacto (Hebreos 8:6-13).

Restrepo afirma que “cualquiera” en el sermén debe interpretarse como ex-
clusivamente judios. Pero el propio sermén termina con una aplicacién uni-
versal: “Cualquiera que me oye estas palabras y las hace, le compararé a un
hombre prudente” (Mateo 7:24). El contraste es claro, no “cualquiera que sea
judio”, sino “cualquiera que me oye”. Limitar este lenguaje universal a un
solo grupo étnico contradice la voz del propio Cristo.

El Sermon del Monte no es una reedicién de Moisés, ni un llamado a volver
a las sombras del Antiguo Pacto. Es la proclamacién del Rey que establece la

97



ética de su Reino eterno. Restrepo, al encerrar a Jests en las paredes del Sinai,
pasa por alto que el mismo Moisés anuncié: “Profeta de en medio de ti, de
tus hermanos, como yo, te levantara Jehova tu Dios; a él oiréis” (Deuterono-
mio 18:15).

Ese Profeta ya vino. Su voz reson6 en el monte de Galilea y atin resuena hoy.
No nos lleva de regreso a Moisés, sino que nos conduce a la plenitud de la
voluntad de Dios en Cristo. Rechazar la vigencia del Sermén del Monte es
rechazar al Legislador que habl6 con autoridad divina.

Jests no fue un “intérprete fiel de Moisés”. Fue, y es, el Hijo de Dios que
cumpli6 la Ley, la llevé a su perfecciéon y la inscribié en los corazones de
todos los que le siguen bajo el Nuevo Pacto.

Volviendo a la Biblia
www.volviendoalabiblia.com.mx

Octubre, 2025

Se autoriza la distribucién de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido

98



