
1 
 

“La revelación de Dios para el matrimonio” 

De Elkin Jaramillo 

Refutado por 

Lorenzo Luévano Salas 

 

a doctrina de los falsos maestros que afirman que Dios concede liber-

tad para segundas nupcias, ya sea a quienes han sido repudiados por 

fornicación o no, o a los que repudian por cualquier causa que no sea 

fornicación, es contraria a la voluntad de Dios. Debemos tener sumo cuidado 

al recibir, apoyar o seguir a quienes difunden tales enseñanzas, pues no ha-

cen otra cosa sino promover la inmoralidad. En Colombia, falsos maestros 

como Jaime Restrepo y Elkin Jaramillo se esfuerzan en propagar este error, 

plenamente conscientes de que su doctrina es carnal, propia del camino an-

cho y popular, atractivo por su comodidad y complacencia al pecador, aun-

que su final es la perdición eterna (cf. Mateo 7:13). 

Elkin Jaramillo, uno de estos promotores de inmoralidad, me envió un es-

crito titulado “La revelación de Dios para el matrimonio”. La osadía de Elkin 

consiste en atribuir a Dios sus torcidas interpretaciones de la Biblia. Sus en-

señanzas falsas, que abren la puerta a la inmoralidad, no son revelación di-

vina, sino el producto de sus propios deseos desordenados. El apóstol Pedro 

describió con exactitud la motivación de los falsos maestros que impulsan la 

inmoralidad. Él dijo, “andan en concupiscencia e inmundicia,” “tienen los 

ojos llenos de adulterio,” “seducen a las almas inconstantes,” y “prometién-

doles libertad, ellos mismos son esclavos de corrupción” (2 Pedro 2:10, 14, 

18-19). El propio léxico griego refuerza esta idea. Tenga en cuenta los térmi-

nos ἀσελγεία (desenfreno, lascivia), ἐπιθυμίαι σαρκός (deseos de la carne), 

φθορά (corrupción). No se trata de una doctrina inocente con algún exceso; 

es el apetito carnal disfrazado de teología. 

Judas hace un paralelo casi exacto, al decir, “Se han infiltrado algunos… que 

convierten en libertinaje la gracia de nuestro Dios” (v. 4). Él los llama “soña-

dores” que “contaminan la carne” (v. 8), “murmuradores, querellosos, que 

andan según sus deseos” y que pronuncian “cosas infladas” (v. 16). Y 

L 



2 
 

concluye describiéndolos como “burladores, que andarán según sus malva-

dos deseos. Estos son los que causan divisiones; los sensuales, que no tienen 

al Espíritu” (v. 18-19). El término “sensuales” traduce ψυχικοί, gente gober-

nada por impulsos bajos, no por el Espíritu de Dios. En definitiva, su ense-

ñanza no es revelación, sino pretexto para sus pasiones. 

El Apocalipsis exhibe dos modelos clásicos de corrupción doctrinal ligada a 

la sensualidad. En Pérgamo aparece la “doctrina de Balaam”, que incita a 

poner tropiezo enseñando a “cometer fornicación” (Apocalipsis 2:14-15). En 

Tiatira, “Jezabel… seduce a mis siervos a fornicar” y rehúsa arrepentirse de 

su “fornicación” (Apocalipsis 2:20-21). No se trata de metáforas etéreas, la 

enseñanza lleva a la cama prohibida porque la maestra misma está esclavi-

zada a su deseo. 

Pablo, al describir sobre los “postreros días”, denuncia el mecanismo de este 

engaño, pues los tales son “amadores de los deleites más que de Dios… ten-

drán apariencia de piedad, pero negarán la eficacia de ella,” y entre otras co-

sas “se llevan cautivas a mujercillas cargadas de pecados, arrastradas por di-

versas concupiscencias” (2 Timoteo 3:4-6). Aquí no hay simple error doctri-

nal; es manipulación espiritual al servicio de pasiones carnales. 

La correspondencia con los corintios también revela la unión entre el disfraz 

religioso y el desenfreno moral. Pablo denuncia a “falsos apóstoles, obreros 

fraudulentos, que se disfrazan como apóstoles de Cristo” (2 Corintios 11:13-

15), y teme encontrar entre ellos “impureza, fornicación y lascivia” si no hay 

arrepentimiento (2 Corintios 12:21). Donde se instala el falso maestro, flore-

cen inevitablemente las obras de la carne. 

Según la Escritura, toda “doctrina” que normaliza la inmoralidad tiene el 

mismo origen, un corazón esclavizado a sus propios deseos, que intenta em-

bellecer su jaula con versículos bíblicos. 

Con esto claro, pasaremos a señalar los errores y a refutar las declaraciones 

que Elkin Jaramillo me ha enviado en su escrito. Sus palabras estarán prece-

didas por las iniciales “EJ”, seguidas de la correspondiente refutación a la 

luz de la Palabra de Dios. 

EJ: “Con respecto, al derecho escritural que tienen los divorciados de volverse a 

casar, porque no tienen el don de continencia… es importante considerar lo ense-

ñado y mandado en las Escrituras.”  



3 
 

Refutación: El argumento arranca con una conclusión precisamente discu-

tida, que el “no tener don de continencia” crea por sí solo elegibilidad para 

nuevas nupcias. En 1 Corintios 7, Pablo nunca opone “falta de continencia” a 

los límites del Señor sobre M-D-S1; al contrario, interpone una norma previa, 

“si se separa, quédese sin casar o reconcíliese con su marido” (1 Corintios 

7:10-11), lo que impide elevar la tensión sexual a excepción contra la palabra 

de Cristo (cf. Mateo 19:9; Marcos 10:11-12). La mera carencia de continencia 

no constituye permiso para quebrar un vínculo vigente; ese razonamiento 

confunde una exhortación con una habilitación jurídica que el texto no 

otorga. La verdad es que el “estar no casado” en sí no califica para segundas 

nupcias, pues Dios determina la elegibilidad por la inocencia en caso de for-

nicación o por la muerte del cónyuge (cf. Romanos 7:2-3; 1 Corintios 7:39).  

EJ: “En primer lugar, el Señor instituyó el matrimonio como provisión… ‘Pero a 

causa de las fornicaciones, cada uno tenga su propia mujer…’ (1 Co 7,2)… ‘mejor 

es casarse que estarse quemando’ (v. 9)… el matrimonio es el camino para satisfacer 

el apetito sexual, de manera agradable a Dios.”  

Refutación: 1 Corintios 7:2 y 7:9 presentan el bien del matrimonio lícito; 

sin embargo, estas exhortaciones no pueden usarse como excusa para tras-

pasar los límites fijados por el Señor. Precisamente porque el matrimonio es 

remedio contra la porneía, solo lo es cuando se trata de un matrimonio per-

mitido por Dios; de lo contrario, se incurre en lo que Jesús llama “adulterio” 

al unirse con otra persona mientras el primer vínculo permanece vigente (cf. 

Mateo 19:9; Lucas 16:18). Pablo no convierte el apetito sexual en permiso 

para una unión ilícita; por eso, en el mismo capítulo establece con claridad 

que, en caso de ruptura, “quédese sin casar, o reconcíliese con su marido” (1 

Corintios 7:11), y que únicamente la viudez otorga plena libertad para nuevas 

nupcias (cf. 1 Corintios 7:39). Pretender que 7:2 y 7:9 autorizan segundas 

nupcias por falta de continencia es enfrentar a Pablo consigo mismo y, peor 

aún, a Pablo contra Cristo, lo cual resulta hermenéuticamente insostenible. 

El divorcio, en sí mismo, no concede derecho a volverse a casar; si así fuera, 

el fornicario repudiado quedaría automáticamente “libre”, pero esa conclu-

sión queda demolida por Mateo 19:9. 

 
1 Es decir, Matrimonio, divorcio y segundas nupcias. M-D-S en adelante. 



4 
 

EJ: “Dicho de otra manera, lo expresa Barclay… ‘Si tienen una naturaleza nor-

malmente apasionada, que se casen… Pablo siempre estaba seguro de que ningún 

cristiano debe imponerle a otro ningún determinado curso de acción’.”  

Refutación: Una glosa no puede derogar una prohibición del Señor. 

Cuando Pablo trata el tema, lo introduce con una fórmula que elimina cual-

quier ambigüedad: “no yo, sino el Señor” (1 Corintios 7:10). Con estas pala-

bras subraya que no está expresando una mera recomendación personal, 

sino transmitiendo un mandato con la misma autoridad de Cristo. De ahí que 

la regla de 7:11 no sea “opcional” ni “no vinculante”, sino normativa, con ca-

rácter universal para todos los cristianos. 

Pretender lo contrario es manipular la voz apostólica, sustituyendo el impe-

rativo divino por opiniones humanas. Apelar a Barclay, o a cualquier comen-

tarista antiguo o moderno, para relativizar la fuerza del texto, no es un ejer-

cicio legítimo de exégesis, sino una inversión de los pasos hermenéuticos, 

pues la exégesis debe explicar el texto inspirado, no desplazarlo ni suavizar 

su filo. La tradición patrística y la erudición posterior son instrumentos úti-

les, pero subordinados siempre a la Palabra revelada. 

En cuanto al principio enunciado en 1 Corintios 7:9, “mejor casarse que que-

marse”, su alcance está circunscrito al marco de los matrimonios lícitos. Pa-

blo nunca lo presenta como un salvoconducto que permita franquear la ba-

rrera que Cristo estableció en Mateo 19:9. Allí, la palabra del Señor delimita 

con claridad lo que constituye adulterio, unirse a otro mientras Dios man-

tenga el primer vínculo. Descontextualizar 7:9 para autorizar segundas nup-

cias fuera de ese marco, provoca contradicción bíblica. 

Por lo tanto, la enseñanza apostólica permanece inamovible, y el remedio de 

la continencia y el matrimonio solo opera dentro de la esfera de uniones le-

gítimas. Todo intento de expandirlo hacia uniones prohibidas no es interpre-

tación, sino subversión de la revelación divina. 

EJ: “Qué es el matrimonio (Es un plan Divino)… El matrimonio es una institución 

Divina… ‘porque en el cielo no se casarán’ (Mr 12,25)… Es un estado honroso (Heb 

13,4)… ‘el único lugar donde la relación es correcta es en el matrimonio’… El ma-

trimonio es símbolo de la unión de Cristo y de la Iglesia (Ef 5,22-25)… fue ordenado 

para la continuación de la familia… contribuye al bienestar… es un complemento y 

de ayuda mutua…”  



5 
 

Refutación: Nadie discute estas verdades generales, pero son irrelevantes 

para la tesis concreta. Precisamente porque el matrimonio es divino, honroso 

y símbolo de la unión entre Cristo y la iglesia, no cualquier “matrimonio” civil 

resulta honroso ante Dios. Hebreos 13:4 une dos cláusulas inseparables: 

“honroso sea en todos el matrimonio, y el lecho sin mancilla; pero a los for-

nicarios y a los adúlteros los juzgará Dios.” El honor del matrimonio no blan-

quea lechos manchados. Cuando Jesús califica de “adulterio” el casarse con 

otra sin causa legítima (cf. Mateo 19:9), y Lucas añade que el que se casa con 

la repudiada adultera (cf. Lucas 16:18), establece que existen uniones que, 

aunque reconocidas como “matrimonio” por los hombres, no son matrimo-

nios honrosos ante Dios. Esa es exactamente la distinción que Elkin omite, 

pues Dios es quien une, y solo Dios desata; no toda unión avalada por un acta 

humana es reconocida como legítima en el cielo.  

EJ: “Conviene subrayar… ‘honroso sea en todos, el matrimonio’ (Heb 13,4)… por 

lo tanto, no se puede prohibir el matrimonio, porque es una institución divina para 

aquellos que lo necesitan, que tienen el don de participar en él.” 

Refutación: Hebreos 13:4 no enseña que “no se pueda prohibir el matrimo-

nio” a cualquiera sin distinción; enseña que el matrimonio, cuando es lícito, 

debe ser tenido por honroso y su lecho sin mancha. El mismo versículo añade 

de inmediato que “a los fornicarios y a los adúlteros los juzgará Dios”, lo cual 

presupone que existen “matrimonios” cuya cama permanece impura. Ade-

más, su apelación al “don” tergiversa tanto Mateo 19:11-12 como 1 Corintios 

7:7. Jesús habla de una capacidad concedida por Dios respecto a la continen-

cia, y Pablo distingue dones diversos; pero en ningún caso convierten la falta 

de ese don en licencia para unirse en adulterio. La idea de un “don de parti-

cipar” entendido como pase universal a nuevas nupcias no existe en la Escri-

tura; es una construcción extraña al texto bíblico. 

EJ: “‘Pero a causa de las fornicaciones, cada uno tenga su propia mujer…’ (1 Co 

7,2)… ‘mejor es casarse que estarse quemando’ (1 Co 7,9)… puede incluir alguna 

forma legal.”  

Refutación: La afirmación de que “puede incluir alguna forma legal” es am-

bigua y peligrosa. Pablo no enseña que cualquier “forma legal” baste para 

legitimar un matrimonio; todo lo contrario, en el mismo capítulo distingue 

con precisión los estados que permiten casarse de aquellos que no. A la viuda 

le reconoce plena libertad para volver a casarse, pero añade la condición, 



6 
 

“con quien quiera, con tal que sea en el Señor” (7:39). A los separados, en 

cambio, les ordena “quedarse sin casar o reconciliarse con su marido” (7:11). 

Esto significa que ni la presión del deseo sexual ni la existencia de un formato 

civil pueden suplir la ausencia de elegibilidad bíblica. 

Por eso, dentro de la hermandad fiel se ha afirmado con razón que el divorcio 

en sí mismo no rompe el vínculo ni otorga derecho automático a segundas 

nupcias. El único factor que libera universalmente es la muerte del cónyuge; 

y condicionalmente, la inocencia cuando la causal es fornicación (cf. Mateo 

19:9). Todo lo que exceda esos límites produce uniones que los hombres lla-

man “matrimonios”, pero que el Señor califica sin rodeos como adulterio.  

EJ: “El matrimonio es la unión de un hombre y una mujer con el propósito de for-

mar un hogar bajo compromisos, votos y pacto ante Dios (Pr 2:17).” 

Refutación: Precisamente porque el matrimonio es un pacto ante Dios, su 

disolución no la decide un notario, sino Dios mismo. Malaquías 2:14 acusa al 

que quebranta ese pacto, y cuando Jesús responde sobre el divorcio no apela 

a normas civiles, sino “al principio” (cf. Génesis 1–2). Desde esa base esta-

blece una ley universal: “cualquiera que repudia a su mujer, salvo por causa 

de fornicación, y se casa con otra, adultera” (Mateo 19:9). La enseñanza es 

clara, Dios es quien une, y solo Él tiene autoridad para desatar. 

La conclusión, entonces, no es que el adulterio disuelva automáticamente el 

vínculo para ambas partes, ni que el “culpable” goce de los mismos derechos 

que el “inocente” en cuanto a nuevas nupcias. La Biblia establece distinciones 

precisas, pues el vínculo permanece mientras Dios no lo desate, y solo dentro 

de esos límites se habla de un matrimonio honroso y reconocido en el cielo.  

EJ: “El matrimonio… es el único lugar donde la relación [sexual] es correcta.” 

Refutación: Esta afirmación es correcta, siempre que se tenga cuidado con 

aquello que tiene Elkin bajo la manga. Sí, la relación sexual es correcta den-

tro del matrimonio, pero solamente dentro del matrimonio lícito. Llamar 

“matrimonio” a una unión que Jesús nombra “adulterio” es un equívoco. El 

énfasis de Mateo 19:9 y Lucas 16:18 está precisamente en advertir que existen 

uniones que no legitiman el lecho, sino que lo constituyen en adulterino, aun 

cuando estén respaldadas por “compromisos y votos” civiles. Por eso, He-

breos 13:4 no puede invocarse para santificar lo que el Señor ha desautori-

zado. 



7 
 

EJ: “Para evitar inclinaciones impuras y eliminar la fornicación (1 Co 7,2)… el 

matrimonio es la provisión de Dios para la pureza moral entre los seres humanos.”  

Refutación: La pureza que el matrimonio provee presupone, necesaria-

mente, la licitud de la unión. De lo contrario, su tesis lleva al absurdo tantas 

veces señalado, que la fornicación se “elimina” simplemente formalizando 

un lecho que Cristo llama adulterio. Cambiar un mal mayor por otro no es 

purificación; es intentar “santificar” con retórica lo que permanece impuro. 

La ética apostólica no consiste en rebautizar los pecados con nombres acep-

tables para el pecador, sino en abandonar las prácticas que excluyen del reino 

de Dios (cf. 1 Corintios 6:9-11). Solo dentro de los límites que Dios ha esta-

blecido, el matrimonio puede ser verdadera provisión de pureza moral. 

EJ: “Conviene subrayar… no se puede prohibir el matrimonio… para aquellos que 

lo necesitan, que tienen el don de participar en él.”  

Refutación: La iglesia no “prohíbe” el matrimonio; lo que hace es reconocer 

los límites que Cristo y Pablo establecen. A la viuda no se le niega el derecho, 

sino que se le bendice su libertad para volver a casarse. Al inocente con causal 

legítima no se le “prohíbe”, sino que se le reconoce la facultad de unirse de 

nuevo. En cambio, al que rompe sin causal legítima, o al que se une con la 

repudiada, se le advierte lo que el Señor ya declaró, que esa unión no es hon-

rosa, y perseverar en ella es perseverar en adulterio. Por lo tanto, invocar el 

eslogan de “no prohibir” para borrar estas distinciones equivale, en la prác-

tica, a derogar la misma legislación del Señor. 

EJ: “Mas también si te casas, no pecas” (1 Co 7:28)… aplicado a divorciados 

que “están sueltos” por la raíz común lúo/ apolúo. (Cfr. el mismo argumento 

desarrollado por el autor en otro escrito).  

Refutación: El intento de equiparar “estar suelto” con un “divorciado con 

derecho” es un “etimologismo”2 sin base. En 1 Corintios 7:27-28, la frase, “si 

te casas… y si la doncella se casa” muestra claramente que el contexto es el 

de vírgenes y esponsales, bajo la “necesidad presente” (7:26). El mismo ca-

pítulo establece que la libertad plena para nuevas nupcias corresponde úni-

camente a la viudez (7:39), mientras que al separado se le ordena “quedarse 

sin casar o reconciliarse” (7:11). 

 
2 Falacia que representa un modo incorrecto de argumentar o razonar que consiste en tomar el significado originario 
de una palabra como el único verdadero sin considerar el uso de las palabras en su contexto. 



8 
 

Aquí usted debe notar la diferencia de términos. Pablo en 1 Corintios 7 usa 

lúo (“estar desligado”) en un contexto de compromiso nupcial, no de matri-

monio consumado. En cambio, los evangelios usan apolúo para el acto del 

repudio (cf. Mateo 19:9). Confundir ambas expresiones es metodológica-

mente erróneo. La palabra lúo en 1 Corintios 7:27-28 no legitima al “divor-

ciado”, sino que describe la situación del que nunca llegó a consumar matri-

monio y, por tanto, está libre de su compromiso. 

Forzar 7:27-28 a derogar lo que Pablo enseña en 7:10-11 y 7:39 es sacar dos 

versos de su tejido argumental y contradecir la verdad fundamental, el divor-

cio no disuelve por sí mismo el vínculo, ni convierte automáticamente al cul-

pable en “elegible” para nuevas nupcias. 

EJ: “Mejor es casarse que estarse quemando… Pablo trata el matrimonio en un 

sentido terrenal, debido a la tensión o pasión sexual de los incontinentes… el matri-

monio es el camino para satisfacer el apetito sexual.”  

Refutación: Pablo nunca subordina la ética del reino a la fisiología humana. 

“Quemarse” no se convierte en una llave maestra para reescribir Mateo 19:9. 

El apóstol mantiene perfecta coherencia con la enseñanza del Señor, pues 

aconseja casarse a quien puede hacerlo lícitamente; ordena abstenerse o re-

conciliarse a quien rompió ilícitamente; y reconoce plena libertad a la viuda. 

Todo está enmarcado en una visión Cristo céntrica que somete la sexualidad 

al señorío de Cristo. Interpretar este pasaje como una autorización general 

para que todo “incontinente” divorciado se vuelva a casar no solo es una lec-

tura arbitraria, sino también una conclusión teológicamente peligrosa, por-

que convierte el remedio en excusa para el pecado. 

EJ: “En el cielo no se casarán… el matrimonio es para la tierra… es provisión de 

Dios para la humanidad.”  

Refutación: Es cierto, y nadie lo discute. Pero el hecho de que el matrimo-

nio sea una institución terrenal no lo convierte en algo moldeable al capricho 

humano. La palabra de Jesús sigue vigente, “desde el principio no fue así” 

(Mateo 19:8). Ese principio gobierna hoy, y la ética del reino juzga las unio-

nes que lo transgreden. Por eso, apelar a la bondad creacional del matrimo-

nio no resuelve el punto en disputa, lo decisivo no es que el matrimonio sea 

terrenal, sino que debe ajustarse a los límites establecidos por Dios desde el 

principio. 



9 
 

EJ: “Es el único lugar donde la relación es correcta… puede incluir alguna forma 

legal.”  

Refutación: La moral bíblica no se somete al positivismo jurídico. Una 

“forma legal” sin la elegibilidad que Dios establece no purifica el lecho, por 

más que el acta lo respalde. Sostener lo contrario conduce a lo que la litera-

tura apologética ha llamado la “neutralización práctica” de Mateo 19:9, 

donde un texto claro queda anulado en la práctica por la apelación a forma-

lidades humanas.  

EJ: “Hebreos 13:4… no se puede prohibir el matrimonio.”  

Refutación: Hebreos 13:4 no enseña que el matrimonio sea un derecho sin 

condiciones, sino que prohíbe llamar puro lo que Dios llama impuro. El texto 

es tajante, “pero a los fornicarios y a los adúlteros los juzgará Dios.” La iglesia 

no “prohíbe” el bien, sino que distingue entre el bien y el mal conforme a la 

revelación divina. Cuando Cristo denomina “adulterio” a cierta unión, nadie 

tiene autoridad para rebautizarla como “matrimonio honroso.” 

Conclusión.  

La estrategia de Elkin Jaramillo consiste en reunir verdades generales y pa-

sajes ciertos sobre la bondad del matrimonio, pero luego extenderlos indebi-

damente a situaciones que la Escritura tipifica como adulterio. Este método, 

en apariencia bíblico, en realidad subvierte el texto: se citan pasajes incon-

trovertibles para legitimar lo ilícito. 

La teología de Mateo 19, Marcos 10, Lucas 16 y 1 Corintios 7 es internamente 

coherente y no admite fractura. El principio permanece. Dios une, el hombre 

no debe separar (cf. Mateo 19:6). Si separa sin causa legítima, no tiene dere-

cho a introducir un tercero. La viudez abre libertad plena (cf. 1 Corintios 

7:39), y la única excepción reconocida es la fornicación, que habilita al 

inocente a repudiar y volver a casarse (cf. Mateo 19:9). El culpable no recibe 

jamás en el Nuevo Testamento la misma autorización. 

La filología confirma esta interpretación. El término πορνεία (porneía) no es 

un comodín semántico para cualquier conflicto, sino una categoría concreta 

que trata con la relación sexual ilícita. El verbo μοιχάομαι (moicháomai) de-

signa la violación del vínculo matrimonial, y en los evangelios sus tiempos 

presentes (“μοιχᾶται” / moichátai, “adultera”) describen un estado continuo, 

no un acto puntual cerrado por el notario. 



10 
 

La hermenéutica exige respetar género, contexto y el arco canónico. Citar 1 

Corintios 7:2 y 7:9 en oposición a 7:11 y 7:39 es un error metodológico, pues 

coloca a Pablo contra Pablo y, peor aún, contra Cristo, cuando el mismo após-

tol introduce su enseñanza matrimonial diciendo: “οὐκ ἐγώ, ἀλλὰ ὁ Κύριος” 

(“no yo, sino el Señor”, 1 Corintios 7:10). 

La lógica también rechaza la construcción propuesta. Convertir “mejor ca-

sarse que quemarse” en una amnistía universal para todos los divorciados 

con cónyuge vivo es trivializar el remedio apostólico y pervertirlo en excusa 

para el pecado. Pablo habla dentro del marco del matrimonio legítimo, no de 

uniones ilícitas. 

Así, exégesis bíblica, filología griega y lógica hermenéutica confluyen en un 

mismo veredicto, la doctrina defendida por Jaramillo es inconsistente y con-

traria a la revelación de Cristo. 

Pero no basta la refutación. La Escritura no solo informa, también exhorta. 

Si alguien, leyendo estas líneas, reconoce que vive en una unión que la Pala-

bra de Dios llama adulterio, la única salida no es justificar su situación, sino 

arrepentirse. “¿No sabéis que los injustos no heredarán el reino de Dios? No 

erréis: ni los fornicarios, ni los idólatras, ni los adúlteros…” (1 Corintios 6:9). 

La buena noticia es que el mismo texto añade: “Y esto erais algunos; mas ya 

habéis sido lavados, ya habéis sido santificados, ya habéis sido justificados 

en el nombre del Señor Jesús” (1 Corintios 6:11). El Señor aún ofrece gracia 

para perdonar y restaurar, pero esa gracia exige abandonar el pecado, no ma-

quillarlo con vocabulario religioso. Quien persiste en un matrimonio ilícito 

persiste en adulterio; quien se arrepiente y se somete a la voz de Cristo en-

cuentra perdón y nueva vida. Hoy es tiempo de escoger, seguir la tradición 

humana que neutraliza la enseñanza del Señor, o humillarse bajo la verdad 

de Cristo que salva. 

Ω 

 

Volviendo a la Biblia 

www.volviendoalabiblia.com.mx 

Septiembre, 2025 

Se autoriza la distribución de esta obra, citando la fuente y sin alterar su contenido 

http://www.volviendoalabiblia.com.mx/

