
1 
 

Unidad que edifica y comunión que no gobierna 

una defensa bíblica de la autonomía de la iglesia local 

Por  

Lorenzo Luévano Salas 

_________________________________ 

La confusión entre unidad y comunión no es accidental. Es funcional. Sirve 

para justificar estructuras que no pueden defenderse bíblicamente por otros 

medios. Se toma un concepto espiritual amplio, la comunión, y se le exige 

que cargue con un peso que nunca tuvo, el de sostener una unidad operativa 

entre iglesias. Es como usar una llave inglesa para hacer cirugía. Algo va a 

romperse. 

La unidad, en el Nuevo Testamento, está inseparablemente ligada a la idea 

de cuerpo. No como metáfora poética, sino como categoría funcional. Un 

cuerpo no es una asociación de cuerpos. Un cuerpo es una entidad orgánica 

con una cabeza, miembros, funciones y una misión concreta. Pablo no es-

cribe a “la federación de iglesias de Galacia” como un cuerpo colectivo con 

órganos distribuidos geográficamente. Escribe a iglesias locales, cada una 

responsable de su salud interna. Cuando habla del cuerpo en 1 Corintios 12, 

no está describiendo cooperación entre congregaciones, sino interdependen-

cia entre miembros dentro de una misma congregación. Nadie en Corinto 

entendió ese texto como una invitación a formar una confederación con 

Éfeso o Roma. Y no porque fueran menos creativos, sino porque sabían leer. 

La unidad, según el apóstol Pablo, es inmanente, no externa. Opera hacia 

adentro. Regula la conducta, la doctrina, la disciplina, la cooperación y el uso 

de los dones dentro de un cuerpo concreto. Por eso el apóstol puede decir 

que si un miembro sufre, todos sufren, y si uno se goza, todos se gozan. Esa 

frase no tiene sentido fuera de un marco congregacional. ¿Cómo sufre “toda 

la federación” si una iglesia local atraviesa una crisis doctrinal? ¿Quién dis-

ciplina a quién? ¿Quién decide? El texto no soporta esa elasticidad. 



2 
 

La comunión, en cambio, es una realidad espiritual que trasciende la geo-

grafía y la organización (cfr. 1 Juan 1:7). Es posible precisamente porque no 

exige estructura. Los cristianos del siglo primero tenían comunión unos con 

otros sin necesidad de un aparato administrativo común. Compartían la 

misma fe, el mismo evangelio, la misma esperanza, la misma luz. Esa comu-

nión se expresaba en hospitalidad, reconocimiento mutuo, cartas de reco-

mendación y ayuda puntual, no en gobiernos compartidos ni en planes cen-

tralizados de muchas o todas las iglesias. La comunión conecta conciencias; 

la unidad coordina acciones. Y esa diferencia es decisiva. 

El libro de los Hechos nos ofrece ejemplos claros. Las iglesias ayudaron a 

santos necesitados en otras regiones (cfr. Hechos 11:29; 1 Corintos 16:1-4). 

Pero siempre lo hicieron como iglesias autónomas, enviando ayuda directa, 

sin crear una entidad intermediaria que administrara los fondos de todas. 

No hubo una “oficina de benevolencia intercongregacional”. Cada iglesia 

decidió, cada iglesia envió, cada iglesia fue responsable de su acción. Eso es 

comunión en acción, no unidad estructural. 

En una ocasión, mientras estaba tratando esta cuestión con algunos herma-

nos de varias iglesias en la congregación del Kilómetro 5, aquí en Ciuadad 

Juárez, un estudiante, o graduado de la llamada “Capacitación Ministerial”, 

me recalcó que el texto de Hechos 15 era la evidencia de la “unidad entre 

iglesias”; sin embargo, cuando le pregunté en qué versículo decía que “va-

rias iglesias” estaban reunidas para celebrar ese llamado “concilio”, hasta el 

día de hoy ese joven no me ha entregado el versículo. La verdad, es que, el 

llamado “concilio de Jerusalén” suele ser invocado como el comodín organi-

zativo, pero incluso allí el texto se resiste a la lectura supracongregacional. 

No se estableció un órgano permanente de gobierno sobre las iglesias. No se 

creó una autoridad central con jurisdicción continua para organizar eventos, 

conferencias o cosa semejante entre iglesias. Se resolvió un conflicto doctri-

nal concreto mediante el testimonio apostólico, y la decisión fue comuni-

cada, no impuesta estructuralmente (cfr. Hechos 15:22-28). Después de eso, 

cada iglesia siguió gobernándose a sí misma. El evento fue excepcional, no 

normativo. Usarlo como base para una estructura permanente es como jus-

tificar un hospital por la curación que alguien hizo en un accidente. 



3 
 

Debemos tener presente, amados hermanos, que la unidad es el medio que 

permite que un cuerpo realice su propósito con coherencia. Sin unidad, no 

hay dirección. Sin dirección, no hay misión. Por eso la unidad es indispensa-

ble para la iglesia local. Sin ella, el evangelismo se vuelve contradictorio, la 

edificación se fragmenta y la benevolencia se distorsiona. De hecho, sin la 

unidad congregacional, la iglesia local simple y sencillamente no puede ha-

cer su obra. Pero esa misma verdad revela el problema de la “unidad entre 

iglesias”. ¿Cuál es la misión que ese cuerpo compuesto de iglesias pretende 

cumplir? ¿Quién la define? ¿Quién la ejecuta? ¿Quién rinde cuentas? La Es-

critura guarda un silencio absoluto, y ese silencio no es accidental, es regu-

lador. 

Cuando varias iglesias intentan operar como una sola, se enfrentan a una 

disyuntiva inevitable. O respetan la autonomía y entonces no pueden actuar 

como una unidad real, o actúan como una unidad real y entonces sacrifican 

la autonomía. No existe una tercera vía. Todo intento de “unidad sin autori-

dad” es retórica. Toda autoridad compartida crea una nueva estructura. Y 

esa estructura no es la iglesia del Nuevo Testamento, por más versículos que 

se le peguen como etiquetas. 

La comunión permite reconocimiento mutuo sin fusión. La unidad exige 

coordinación bajo una cabeza visible. Cristo es la cabeza de cada iglesia local, 

no de una superestructura formada por consenso administrativo. Introducir 

cuerpos intermedios no honra su señorío; lo diluye. 

El problema de fondo no es terminológico, sino teológico. Cuando se rede-

fine la unidad para justificar arreglos humanos, se termina redefiniendo la 

iglesia misma. Ya no es el cuerpo local completo, sino una pieza de algo ma-

yor. Y eso contradice frontalmente la presentación apostólica de la iglesia 

local como suficiente, responsable y plenamente equipada para la obra que 

Dios le asignó. 

La unidad no es una virtud expansiva que deba crecer hasta abarcar estruc-

turas cada vez más grandes. Es una disciplina que debe profundizarse den-

tro del cuerpo local. La comunión, en cambio, sí puede extenderse sin 



4 
 

deformarse, precisamente porque no exige control ni uniformidad práctica. 

Confundirlas es el error madre de buena parte del institucionalismo mo-

derno. 

Entonces, hasta aquí hemos comprado que la unidad bíblica es congregacio-

nal, práctica y funcional (cfr. Hechos 11:29). La comunión bíblica es doctri-

nal, espiritual y relacional. La primera es necesaria para que la iglesia local 

opere correctamente. La segunda es inevitable entre quienes caminan en la 

verdad (cfr. 1 Juan 1:7). Mezclarlas no produce mayor fidelidad, sino mayor 

confusión. Y la confusión, por muy bien organizada que esté, nunca ha sido 

un fruto del Espíritu. 

LO QUE DICE EL NUEVO TESTAMENTO. 

Ahora, analicemos lo que dice el Nuevo Testamento sobre la “unidad” y so-

bre la “comunión”, para que nuestra tesis no quede en meras afirmaciones. 

La primera observación decisiva es esta: el Nuevo Testamento nunca usa el 

lenguaje de “unidad” para describir relaciones operativas entre iglesias lo-

cales. Nunca. Cuando el texto habla de unidad, el vocabulario, el contexto y 

la función siempre apuntan hacia adentro del cuerpo local, no hacia afuera, 

no hacia arriba, no hacia una red. 

1. El vocabulario de la unidad: ἑνότης, εἷς, σύμμορφος. 

Tomemos Efesios 4:3 como texto base. El texto dice, “solícitos en guardar la 

unidad del Espíritu en el vínculo de la paz”. El término clave es ἑνότης (he-

nótēs), que literalmente denota unidad, cohesión, condición de ser uno. Es 

un sustantivo abstracto; pero no flotante. Pablo no lo deja sin cuerpo. Inme-

diatamente lo encarna, diciendo, “un cuerpo, y un Espíritu… un Señor, una 

fe, un bautismo”. 

Obsérvese el movimiento del texto. Pablo no pasa de “muchos cuerpos a un 

cuerpo”, sino que parte de la realidad de un solo cuerpo y exhorta a vivir 

conforme a esa realidad. Ese cuerpo no es una “super-iglesia compuesta de 

congregaciones”, o cierta “iglesia” abstracta. Es el cuerpo concreto al que 

pertenecen los destinatarios de la carta. El imperativo “guardar” (τηρεῖν) 

presupone algo que ya existe y puede romperse por actitudes internas, tales 



5 
 

como la soberbia, la contienda, la falsa doctrina o la carnalidad. Todas esas 

son realidades locales. Nada en Efesios 4 exige ni sugiere un mecanismo “in-

tercongregacional”. Al contrario, el texto exige virtudes personales, tales 

como humildad, mansedumbre y paciencia. Nadie puede ejercer humildad 

“entre iglesias”. Eso no es una categoría bíblica. Las iglesias no se arrepien-

ten. Las personas sí. 

Entonces, cuando Pablo habla de “un cuerpo”, lo hace siempre con implica-

ciones orgánicas, tales como miembros, funciones, dones, crecimiento. Eso 

solo tiene sentido dentro de una congregación local funcional. El cuerpo no 

es una metáfora para cooperación administrativa, sino para vida compartida 

bajo un mismo gobierno espiritual (cfr. Hebreos 13:17). 

2. La unidad amenazada desde dentro (1 Corintios 1, 12). 

En 1 Corintios 1:10, Pablo ruega que “no haya entre vosotros divisiones”. El 

verbo es σχίσματα (schísmata), literalmente rasgaduras. ¿Dónde se produ-

cen? Pablo dice, “entre vosotros”. ¿Por qué? Por partidos internos, lealtades 

personales, orgullo doctrinal. Nadie en Corinto estaba proponiendo una 

“unidad entre iglesias”. El problema era exactamente el opuesto, la desinte-

gración interna del cuerpo local. Y Pablo no responde sugiriendo una estruc-

tura mayor que los absorba para disciplinarlos desde fuera. Les exige arre-

pentimiento, corrección y sometimiento al diseño interno del cuerpo. 

En 1 Corintios 12, Pablo profundiza la metáfora del cuerpo. El lenguaje es 

anatómico, no diplomático. Ojos, manos, pies. Ninguno de esos términos 

puede estirarse honestamente para significar “congregaciones”. Pablo no 

está diciendo que una iglesia es “ojo”, y otra “mano”, y otra “pie”. Semejante 

lectura es una violencia textual. El argumento es claro, dado que Pablo indica 

que la unidad es la condición que permite que un cuerpo local funcione co-

rrectamente. No es una aspiración externa; es una necesidad interna. 

3. El lenguaje de la comunión como participación, no como fusión. 

Ahora pasamos a la comunión, y aquí el vocabulario cambia por completo. 

El término dominante es κοινωνία (koinōnía), que significa participación, 

compartir, tener algo en común. Es relacional, no estructural. Describe una 

realidad compartida, no un cuerpo operativo único. 



6 
 

Primera de Juan 1 es fundamental. Juan dice que, si andamos en luz, tenemos 

comunión unos con otros y con el Padre y con su Hijo. El orden es teológico, 

no organizacional. La comunión surge de una verdad compartida, no de una 

autoridad compartida. 

Es crucial notar esto. Juan no define la comunión en términos de decisiones 

conjuntas, planes comunes, presupuestos compartidos o liderazgo coordi-

nado. La define en términos de luz, verdad, confesión y fidelidad doctrinal. 

La comunión es incompatible con el error, pero no exige una estructura visi-

ble común.  

Por eso puede existir comunión entre creyentes dispersos geográficamente, 

incluso entre iglesias, sin que exista unidad organizativa. Comparten la 

misma fe, no la misma administración. 

4. Hechos 2:42 y el error de leer “comunidad” como “corporación”. 

Hechos 2:42 suele citarse para justificar todo tipo de arreglos colectivos. Pero 

el texto dice que los creyentes perseveraban en la doctrina de los apóstoles, 

en la comunión, en el partimiento del pan y en las oraciones. 

El contexto es una iglesia local naciente, no una red intercongregacional. La 

comunión aquí describe la vida compartida de los santos en Jerusalén. No 

hay múltiples iglesias coordinándose. Hay una iglesia viviendo junta. Leer 

este texto como precedente para mesas directivas modernas es una anacro-

nía grave. 

5. Filipenses 1:1 como frontera lingüística. 

Filipenses 1:1 es uno de los textos más devastadores contra cualquier noción 

de unidad supralocal estructurada. Pablo se dirige a “los santos… con los 

obispos y diáconos”. 

El griego no deja espacio para una autoridad adicional. Pablo no dice, “y el 

comité”, “y la mesa coordinadora”, “y la junta misionera”. El orden es com-

pleto. Cerrado. Suficiente. Lingüísticamente, el texto presenta una estructura 

exhaustiva, no parcial. Todo lo que gobierna y sirve en la iglesia local está 

ahí. Cualquier intento de añadir otro nivel es una adición extratextual. La 



7 
 

organización más grande que enseña el Nuevo Testamento es la iglesia local. 

Cualquier otra, es hablar donde la Biblia no habla. 

6. Diferencia conceptual. 

La unidad en el Nuevo Testamento es interna, funcional, práctica, orgánica 

y necesaria para la obra local. Por su parte, la comunión es doctrinal, espiri-

tual, relacional, extensible; pero no estructural. 

Confundirlas no es un error menor. Es cambiar la eclesiología desde la raíz. 

La unidad exige gobierno común que sea visible, concreto, terrenal; la comu-

nión no. La unidad regula la práctica; la comunión reconoce y vive la verdad. 

La unidad pertenece al cuerpo local; la comunión pertenece a todos los que 

caminan en la luz. 

Cuando alguien exige “unidad entre iglesias”, en realidad está pidiendo algo 

que el lenguaje del Nuevo Testamento jamás autoriza. Y cuando ese vacío se 

llena con comités, mesas, juntas o iglesias patrocinadoras, no se está preser-

vando la unidad bíblica. Se está reemplazando. ¡No es la unidad del Espíritu! 

¡Es un esfuerzo humano fallido! 

La Escritura no necesita ser complementada con creatividad organizativa. 

Necesita ser obedecida con humildad textual. Y en este punto, el texto no es 

ambiguo. Somos nosotros los que, a veces, lo somos. 

LA REALIDAD HISTÓRICA. 

Ahora entramos al terreno donde la historia deja de ser “curiosidad” y se 

vuelve acusación. Porque esta idea de “unidad entre iglesias” no nació como 

un capricho académico, sino como una solución práctica a un problema real. 

Y como casi todas las “soluciones prácticas” cuando no están amarradas al 

texto sagrado, terminan volviéndose un problema más grande que el que 

prometían resolver. 

La trayectoria es tristemente coherente. Primero se cambia el significado de 

la unidad, luego se inventa un mecanismo para “hacerla posible” entre con-

gregaciones, y al final ese mecanismo se vuelve autoridad. La autonomía lo-

cal se erosiona, la unidad local se rompe, y lo que queda es una estructura 

nueva con lenguaje bíblico pegado encima como etiqueta de “santo”. 



8 
 

El Nuevo Testamento muestra iglesias que tienen comunión sin convertirse 

en una sola unidad operativa. Comparten fe, doctrina, esperanza y recono-

cimiento mutuo. Se recomiendan hermanos (como práctica natural del 

cuerpo universal), se reciben predicadores, se ayudan en ocasiones específi-

cas. Eso es comunión. Es una realidad espiritual expresada en actos, pero sin 

necesidad de una maquinaria administrativa supralocal. 

La “unidad entre iglesias”, en cambio, exige otra cosa. Exige una forma de 

operar como si varias congregaciones fueran una sola entidad funcional. Y 

ahí ocurre el salto mortal, porque esa unidad ya no es moral ni doctrinal, 

sino organizativa. Para que exista, debe existir una coordinación estable. Y 

para que exista coordinación estable, debe existir un centro de decisión. Y 

para que exista un centro de decisión, debe existir, en la práctica, una auto-

ridad a la que las iglesias se alinean. 

Ese es el punto donde, en nombre de la unidad, se rompe la unidad real que 

Dios diseñó, que es la unidad interna del cuerpo local bajo su propio go-

bierno (cfr. Hechos 14:23; Filipenses 1:1; 1 Corintios 1:10). 

¿Cuál fue el resultado de esa “unidad entre iglesias”? Antes incluso de llegar 

al Movimiento de Restauración, la historia eclesiástica ofrece un ejemplo 

contundente del resultado de la llamada “unidad entre iglesias”. El institu-

cionalismo, en su expresión más desarrollada, se manifiesta en la Iglesia Ca-

tólica Apostólica y Romana, cuyo gobierno centralizado en el Vaticano ejerce 

autoridad sobre comunidades de creyentes en todo el mundo. Esta entidad 

no es una iglesia local, sino una estructura supralocal de gobierno religioso. 

Su existencia no es una anomalía histórica, sino la consecuencia lógica de 

haber abandonado la unidad congregacional diseñada por Dios y haberla 

reemplazado por una unidad estructural entre iglesias. Lamentablemente, 

muchos cristianos, movidos por el entusiasmo que despierta el lenguaje de 

la “unidad”, no consideran con suficiente rigor las implicaciones históricas 

y doctrinales de ese principio, ni los frutos que inevitablemente produce 

cuando se le permite desarrollarse sin freno bíblico. 

Luego llegamos a 1849, cuando la “cooperación” se volvió estructura. En el 

Movimiento de Restauración del siglo XIX, el debate sobre sociedades 



9 
 

misioneras fue el laboratorio donde se incubó esta confusión. En 1849, en 

Cincinnati, se formó la American Christian Missionary Society (ACMS) y se 

eligió a Alexander Campbell como presidente (aunque no estaba presente en 

esa reunión). El hecho es simple. Se creó una organización que no era “una 

iglesia local”, y sin embargo se alimentaba del impulso, la cooperación y los 

recursos de iglesias locales. Sus defensores la veían como un vehículo efi-

ciente para cumplir la Gran Comisión. Sus opositores veían, con razón, que 

se estaba sustituyendo a la iglesia por un instrumento ajeno al patrón apos-

tólico, y que esa sustitución terminaría formando un nuevo centro de poder. 

El propio resumen histórico de la controversia reconoce que muchos consi-

deraron que estas organizaciones no estaban autorizadas por la Escritura y 

que comprometían la autonomía congregacional.  

Aquí se entiende el mecanismo del error. La necesidad (evangelizar) es legí-

tima. El deseo (cooperar) es natural. El método (crear una entidad por en-

cima o al lado de la iglesia local) es lo que no aparece en el Nuevo Testa-

mento. Y cuando el método no está autorizado, no importa cuán noble sea el 

fin. El fin bueno no bautiza el medio extraño. Históricamente, el estableci-

miento de la ACMS no produjo “más unidad” dentro del movimiento. Pro-

dujo división. Y no porque la gente odiara el evangelismo, sino porque la 

organización creada para impulsarlo exigía una clase de “unidad” que ya no 

era bíblica. Y alineación estructural, sin el patrón, es otra palabra para con-

trol. 

Una vez que existe una organización extra-congregacional, esta necesita sos-

tenerse. Debe recaudar, administrar, planear, designar, supervisar. En otras 

palabras, debe funcionar como cuerpo. Pero no puede hacerlo sin cabeza vi-

sible. Y así aparece la “mesa directiva”, el comité, el órgano representativo, 

la convención, el secretario, el tesorero. No es un accidente. Es una conse-

cuencia. 

Ahora, lo que dice el Nuevo Testamento en innegable, enseñando la organi-

zación necesaria y de origen divino que todos conocemos, siendo esta el 

cuerpo de ancianos y diáconos con los santos (cfr. Filipenses 1:1). Lo que no 

muestra es una segunda capa de estructura para coordinar iglesias como si 



10 
 

fueran una sola. Cuando se crea esa segunda capa, lo que se crea no es “más 

iglesia”, sino otra cosa. 

Incluso análisis históricos del movimiento reconocen que antes de 1849 no 

existía una estructura conectiva formal entre iglesias del movimiento, y que 

la convención de 1849 marca el inicio de ese tipo de conexión estructural.  

Ante esta realidad histórica, para 1906, tenemos una división que no fue ac-

cidental. No es casual que el conflicto por sociedades misioneras, junto con 

otras innovaciones, terminara siendo factor de separación visible dentro del 

movimiento. Se trataba de dos eclesiologías en choque, una congregacional, 

otra progresivamente denominacional. Fuentes históricas del movimiento 

identifican la controversia por organizaciones centralizadas (como socieda-

des misioneras) como un factor relevante en la ruptura entre iglesias de 

Cristo y la llamada Iglesia Cristiana Discípulos de Cristo. 

Y aquí aparece una ironía amarga, pues mientras que la “unidad entre igle-

sias” prometía armonía, su costo real fue multiplicar los motivos de ruptura. 

Porque cuando se introducen estructuras, se introducen jurisdicciones. Y 

cuando introducen jurisdicciones, introducen choques. 

Lamentablemente, muchos de nuestros hermanos no aprendieron de los dos 

frutos amargos que en el pasado nacieron de la “unidad entre iglesias”. Pues 

luego de la Sociedad Misionera, llegamos a la creación de la Iglesia Patroci-

nadora, otro intento de activar, y así, de unificar a las iglesias para que obren 

como si fueran una sola y gran iglesia. 

Muchos, ya escaldados por la polémica de las sociedades, buscaron una al-

ternativa “menos denominacional”. Y nació el arreglo de la iglesia patroci-

nadora (sponsoring church). Ellos creyeron que en vez de una junta externa 

a una iglesia local, dicha junta estuviese dentro de una iglesia local, mediante 

sus ancianos, para “patrocinar” un proyecto mayor, recibiendo fondos de 

otras iglesias para ejecutarlo. ¡Unidad! Pero no la unidad bíblica. Esta idea 

errónea tiene un sonido más bíblico porque hay ancianos de por medio. Pero 

el problema no se fue. Solo cambió de traje. 

Históricamente, este modelo se asocia con el surgimiento y expansión en 

iglesias de Cristo de arreglos de cooperación centralizada entre fines de los 



11 
 

40 y los 50, y se volvió una causa mayor de división en el siglo XX.  El ejemplo 

clásico, por su alcance, es el Herald of Truth, iniciado como ministerio desde 

la iglesia de Highland (Abilene, Texas) a inicios de la década de 1950, con 

alcance nacional en radio y televisión, sostenido por contribuciones de miles 

de iglesias.  

El patrón práctico se repite como copia al carbón, donde muchas iglesias 

mandan fondos, una iglesia administra, sus ancianos supervisan, y el pro-

yecto se presenta como “obra de muchas iglesias en unidad”. Pero esa “uni-

dad” ya no es la unidad bíblica del cuerpo local. Es unidad financiera y ope-

rativa entre congregaciones bajo un liderazgo concentrado. Y esa concentra-

ción, por definición, afecta la autonomía, porque una iglesia deja de decidir 

plenamente el uso directo de sus recursos para su obra propia y los canaliza 

hacia una obra que, en la práctica, está controlada por otro cuerpo de ancia-

nos. A partir de ahí, el conflicto fue inevitable. No solo por la cuestión del 

método, sino por el efecto espiritual. Cuando algunas iglesias se convierten 

en centros, y otras en sustentadoras, la fraternidad se transforma en depen-

dencia. La comunión se transforma en alineación. Y la cooperación se vuelve 

un termómetro de “fidelidad”, lo cual es una manera sofisticada de decir, “si 

no te sometes al plan, estás fuera de la unidad y a favor de la división”. 

Esa clase de presión no preserva la unidad local. La rompe. Porque introduce 

lealtades externas, agendas importadas y un poder indirecto que compite 

con el gobierno local. ¿Y al final qué tenemos? La “unidad entre iglesias” no 

solo amenaza la autonomía local; sino que, en la práctica, suele terminar vio-

lando la unidad local. Porque fuerza a la congregación a dividirse entre quie-

nes quieren alinearse con el proyecto supralocal y quienes ven el peligro doc-

trinal del método. El resultado no es “más comunión”. Es fractura. 

La historia lo muestra con claridad, la controversia por el papado dividió, la 

controversia por sociedades misioneras dividió; el arreglo patrocinador di-

vidió; el institucionalismo dividió. Y lo trágico es que cada etapa fue vendida 

con el mismo eslogan: “es por un buen propósito, es por la unidad”. Sí, claro. 

También la torre de Babel era un gran proyecto comunitario. Pero Dios no 

evalúa la grandeza del propósito con el termómetro de la eficiencia humana, 

sino con la vara de su voluntad revelada. 



12 
 

El Nuevo Testamento no enseña que “la iglesia local” es más fiel cuando se 

vuelve más grande estructuralmente. Enseña que es fiel cuando permanece 

dentro del orden que Cristo dio. Cuando inventa un orden paralelo, aunque 

sea para “hacer más”, en realidad hace otra cosa, reemplazando el instru-

mento divino por un instrumento humano. Y ese reemplazo, aunque se ma-

quille con palabras como cooperación, alianza, unidad, estrategia o visión, 

siempre tiene el mismo ADN pervertido, una organización distinta a la que 

el Espíritu describió y autorizó (cfr. Hechos 14:23) 

CONCLUSIÓN. 

El problema de fondo en todo este debate no es la cooperación, ni el evange-

lismo, ni la benevolencia, ni siquiera la eficiencia. El problema es la autori-

dad. O mejor dicho, la fuente de la autoridad. Porque toda estructura, toda 

organización y toda práctica eclesiástica responde, consciente o inconscien-

temente, a una pregunta previa: ¿quién tiene derecho a decidir cómo se hace 

la obra de Dios? 

El Nuevo Testamento responde esa pregunta de manera incómodamente 

simple. Cristo gobierna su iglesia por medio de su palabra revelada. Y esa 

palabra no es una colección de ideas inspiradoras, sino un patrón. No en el 

sentido mecánico que algunos caricaturizan, sino en el sentido normativo 

que los apóstoles asumieron sin pedir disculpas. 

Cuando Pablo dice que no debemos “ir más allá de lo que está escrito”, no 

está defendiendo una espiritualidad minimalista ni una fe temerosa de pen-

sar. Está estableciendo un límite. Y los límites no existen porque el bien sea 

malo, sino porque incluso el bien puede hacerse mal cuando se hace fuera 

de la voluntad de Dios. 

Aquí es donde el silencio del Nuevo Testamento cobra peso teológico. No 

todo silencio es permiso. De hecho, en asuntos de organización y gobierno, 

el silencio es restrictivo, no expansivo. Si Dios especifica qué es la iglesia lo-

cal, cómo se gobierna y quién la sirve, ese diseño excluye otras formas que 

no fueron reveladas. No porque sean intrínsecamente inmorales, sino por-

que no forman parte del instrumento que Dios escogió. 



13 
 

El argumento de que “la Biblia no prohíbe explícitamente” las sociedades, 

mesas directivas o arreglos patrocinadores es, en el fondo, un argumento 

contra toda autoridad revelada. Con ese mismo razonamiento se puede jus-

tificar cualquier estructura religiosa imaginable, siempre que no exista un 

versículo que diga literalmente “no harás esto”. Pero el Nuevo Testamento 

nunca funcionó así. Los apóstoles no esperaban prohibiciones exhaustivas; 

se movían dentro de lo que había sido enseñado, ejemplificado y autorizado. 

La iglesia local, según el Nuevo Testamento, no es un ladrillo que espera ser 

integrado en un edificio mayor diseñado por estrategas posteriores. Es un 

cuerpo completo, con cabeza, miembros, funciones y responsabilidad. 

Cuando se la trata como una parte incompleta que necesita ser “potenciada” 

por una estructura superior, lo que se está diciendo, aunque no se admita, es 

que el diseño divino no basta. 

Y ahí se cruza una línea peligrosa. Porque en nombre de la unidad se crea 

una estructura que no tiene ancianos establecidos por Dios sobre ella. En 

nombre de la cooperación se establece una autoridad que no responde a la 

congregación local. En nombre del progreso se pide a iglesias que cedan de-

cisiones que Dios les dio directamente. Y todo eso se hace sin un solo texto 

que lo autorice, pero con muchos textos que lo contradicen por implicación. 

El resultado histórico ya lo vimos. Donde se impuso la unidad supralocal, se 

debilitó la unidad local. Donde se creó coordinación externa, se erosionó el 

gobierno interno. Donde se exigió alineación institucional, se rompió la paz 

congregacional. La historia no es neutral. Testifica contra la creatividad hu-

mana que se aleja de la voluntad de Dios. 

Pero más grave aún es el resultado espiritual. Cuando la iglesia aprende a 

confiar más en estructuras que en el orden revelado, empieza a medir la fi-

delidad por la participación en proyectos, no por la obediencia al texto. Em-

pieza a llamar “divisionismo” a la resistencia doctrinal, y “espíritu sectario” 

a la convicción bíblica. Y en ese clima, la unidad y la comunión dejan de ser 

fruto del Espíritu para convertirse en exigencias administrativas. 

La unidad bíblica nunca se impone desde fuera. Se cultiva desde dentro. 

Nace del sometimiento personal a la verdad, no de la adhesión institucional 



14 
 

a un plan. Por eso puede existir en congregaciones locales, aunque sean po-

bres y desconocidas, sin plataformas ni presupuestos compartidos. Y por eso 

desaparece incluso en organizaciones grandes cuando el texto deja de ser el 

límite. 

La comunión seguirá existiendo mientras la verdad sea amada. La unidad 

local seguirá siendo posible mientras la autoridad de Cristo no sea despla-

zada por la creatividad humana. Pero cuando se confunden estos conceptos, 

y se les obliga a sostener estructuras que el Nuevo Testamento no conoce, lo 

que se pierde no es eficiencia, sino fidelidad. Y esa pérdida, aunque venga 

acompañada de buenas intenciones, nunca ha sido aceptable delante de 

Dios. Porque al final, la pregunta no es si la organización funciona. La pre-

gunta es si pertenece al diseño de Aquel que compró la iglesia con su sangre. 

Y en ese tribunal, la buena intención no sustituye a la obediencia, ni la uni-

dad artificial puede reemplazar la unidad que el Espíritu produce cuando se 

respeta el orden revelado. Ese es el punto final. No es cómodo. No es popu-

lar. Pero es bíblico. Y eso, para quien todavía cree que la iglesia no nos per-

tenece, debería ser suficiente. 

 

Ω 

 

 

 

VOLVIENDO A LA BIBLIA 

www.volviendoalabiblia.com  

26 de diciembre de 2025 

Copyright © 2025 Lorenzo Luévano Salas 

Se autoriza la distribución gratita de esta obra por cualquier medio de comunicación, citando la 

fuente y sin alterar su contenido 

A menos que se indique lo contrario, todas las citas  

bíblicas son tomadas de la versión Reina-Valera © 1960 Sociedades Bíblicas en América Latina 

© renovado 1988 Sociedades Bíblicas Unidas. Utilizado con permiso. 

http://www.volviendoalabiblia.com/

