Unidad que edifica y comunioén que no gobierna
una defensa biblica de la autonomia de la iglesia local
Por

Lorenzo Luévano Salas

La confusién entre unidad y comunién no es accidental. Es funcional. Sirve
para justificar estructuras que no pueden defenderse biblicamente por otros
medios. Se toma un concepto espiritual amplio, la comunion, y se le exige
que cargue con un peso que nunca tuvo, el de sostener una unidad operativa
entre iglesias. Es como usar una llave inglesa para hacer cirugia. Algo va a
romperse.

La unidad, en el Nuevo Testamento, esta inseparablemente ligada a la idea
de cuerpo. No como metafora poética, sino como categoria funcional. Un
cuerpo no es una asociacion de cuerpos. Un cuerpo es una entidad organica
con una cabeza, miembros, funciones y una misién concreta. Pablo no es-
cribe a “la federacion de iglesias de Galacia” como un cuerpo colectivo con
organos distribuidos geogréficamente. Escribe a iglesias locales, cada una
responsable de su salud interna. Cuando habla del cuerpo en 1 Corintios 12,
no esta describiendo cooperaciéon entre congregaciones, sino interdependen-
cia entre miembros dentro de una misma congregaciéon. Nadie en Corinto
entendié ese texto como una invitaciéon a formar una confederacién con
Efeso o Roma. Y no porque fueran menos creativos, sino porque sabian leer.

La unidad, segtn el apdstol Pablo, es inmanente, no externa. Opera hacia
adentro. Regula la conducta, la doctrina, la disciplina, la cooperacion y el uso
de los dones dentro de un cuerpo concreto. Por eso el apéstol puede decir
que si un miembro sufre, todos sufren, y si uno se goza, todos se gozan. Esa
frase no tiene sentido fuera de un marco congregacional. ; Cémo sufre “toda
la federacion” si una iglesia local atraviesa una crisis doctrinal? ;Quién dis-
ciplina a quién? ;Quién decide? El texto no soporta esa elasticidad.



La comunién, en cambio, es una realidad espiritual que trasciende la geo-
grafia y la organizacion (cfr. 1 Juan 1:7). Es posible precisamente porque no
exige estructura. Los cristianos del siglo primero tenian comunién unos con
otros sin necesidad de un aparato administrativo comin. Compartian la
misma fe, el mismo evangelio, la misma esperanza, la misma luz. Esa comu-
nion se expresaba en hospitalidad, reconocimiento mutuo, cartas de reco-
mendacion y ayuda puntual, no en gobiernos compartidos ni en planes cen-
tralizados de muchas o todas las iglesias. La comunién conecta conciencias;
la unidad coordina acciones. Y esa diferencia es decisiva.

El libro de los Hechos nos ofrece ejemplos claros. Las iglesias ayudaron a
santos necesitados en otras regiones (cfr. Hechos 11:29; 1 Corintos 16:1-4).
Pero siempre lo hicieron como iglesias auténomas, enviando ayuda directa,
sin crear una entidad intermediaria que administrara los fondos de todas.
No hubo una “oficina de benevolencia intercongregacional”. Cada iglesia
decidio, cada iglesia envio, cada iglesia fue responsable de su accién. Eso es
comunion en accion, no unidad estructural.

En una ocasién, mientras estaba tratando esta cuestiéon con algunos herma-
nos de varias iglesias en la congregacion del Kilémetro 5, aqui en Ciuadad
Juérez, un estudiante, o graduado de la llamada “Capacitacién Ministerial”,
me recalco que el texto de Hechos 15 era la evidencia de la “unidad entre
iglesias”; sin embargo, cuando le pregunté en qué versiculo decia que “va-
rias iglesias” estaban reunidas para celebrar ese llamado “concilio”, hasta el
dia de hoy ese joven no me ha entregado el versiculo. La verdad, es que, el
llamado “concilio de Jerusalén” suele ser invocado como el comodin organi-
zativo, pero incluso alli el texto se resiste a la lectura supracongregacional.
No se establecié un 6rgano permanente de gobierno sobre las iglesias. No se
cre6 una autoridad central con jurisdicciéon continua para organizar eventos,
conferencias o cosa semejante entre iglesias. Se resolvié un conflicto doctri-
nal concreto mediante el testimonio apostélico, y la decisién fue comuni-
cada, no impuesta estructuralmente (cfr. Hechos 15:22-28). Después de eso,
cada iglesia sigui6é goberndndose a si misma. El evento fue excepcional, no
normativo. Usarlo como base para una estructura permanente es como jus-
tificar un hospital por la curacién que alguien hizo en un accidente.



Debemos tener presente, amados hermanos, que la unidad es el medio que
permite que un cuerpo realice su propoésito con coherencia. Sin unidad, no
hay direccién. Sin direccién, no hay misién. Por eso la unidad es indispensa-
ble para la iglesia local. Sin ella, el evangelismo se vuelve contradictorio, la
edificacion se fragmenta y la benevolencia se distorsiona. De hecho, sin la
unidad congregacional, la iglesia local simple y sencillamente no puede ha-
cer su obra. Pero esa misma verdad revela el problema de la “unidad entre
iglesias”. ;Cuadl es la mision que ese cuerpo compuesto de iglesias pretende
cumplir? ;Quién la define? ;Quién la ejecuta? ;Quién rinde cuentas? La Es-
critura guarda un silencio absoluto, y ese silencio no es accidental, es regu-
lador.

Cuando varias iglesias intentan operar como una sola, se enfrentan a una
disyuntiva inevitable. O respetan la autonomia y entonces no pueden actuar
como una unidad real, o actian como una unidad real y entonces sacrifican
la autonomia. No existe una tercera via. Todo intento de “unidad sin autori-
dad” es retérica. Toda autoridad compartida crea una nueva estructura. Y
esa estructura no es la iglesia del Nuevo Testamento, por mas versiculos que
se le peguen como etiquetas.

La comunién permite reconocimiento mutuo sin fusion. La unidad exige
coordinacion bajo una cabeza visible. Cristo es la cabeza de cada iglesia local,
no de una superestructura formada por consenso administrativo. Introducir
cuerpos intermedios no honra su sefiorio; lo diluye.

El problema de fondo no es terminolégico, sino teolégico. Cuando se rede-
fine la unidad para justificar arreglos humanos, se termina redefiniendo la
iglesia misma. Ya no es el cuerpo local completo, sino una pieza de algo ma-
yor. Y eso contradice frontalmente la presentacion apostdlica de la iglesia
local como suficiente, responsable y plenamente equipada para la obra que
Dios le asigné.

La unidad no es una virtud expansiva que deba crecer hasta abarcar estruc-
turas cada vez mas grandes. Es una disciplina que debe profundizarse den-
tro del cuerpo local. La comunién, en cambio, si puede extenderse sin



deformarse, precisamente porque no exige control ni uniformidad practica.
Confundirlas es el error madre de buena parte del institucionalismo mo-
derno.

Entonces, hasta aqui hemos comprado que la unidad biblica es congregacio-
nal, practica y funcional (cfr. Hechos 11:29). La comunién biblica es doctri-
nal, espiritual y relacional. La primera es necesaria para que la iglesia local
opere correctamente. La segunda es inevitable entre quienes caminan en la
verdad (cfr. 1 Juan 1:7). Mezclarlas no produce mayor fidelidad, sino mayor
confusion. Y la confusion, por muy bien organizada que esté, nunca ha sido
un fruto del Espiritu.

LO QUE DICE EL NUEVO TESTAMENTO.

Ahora, analicemos lo que dice el Nuevo Testamento sobre la “unidad” y so-
bre la “comunioén”, para que nuestra tesis no quede en meras afirmaciones.

La primera observacion decisiva es esta: el Nuevo Testamento nunca usa el
lenguaje de “unidad” para describir relaciones operativas entre iglesias lo-
cales. Nunca. Cuando el texto habla de unidad, el vocabulario, el contexto y
la funcién siempre apuntan hacia adentro del cuerpo local, no hacia afuera,
no hacia arriba, no hacia una red.

1. El vocabulario de la unidad: ¢vétng, €ic, oVpROPQPOC.

Tomemos Efesios 4:3 como texto base. El texto dice, “solicitos en guardar la
unidad del Espiritu en el vinculo de la paz”. El término clave es évotng (he-
notés), que literalmente denota unidad, cohesion, condicién de ser uno. Es
un sustantivo abstracto; pero no flotante. Pablo no lo deja sin cuerpo. Inme-
diatamente lo encarna, diciendo, “un cuerpo, y un Espiritu... un Sefior, una
fe, un bautismo”.

Obsérvese el movimiento del texto. Pablo no pasa de “muchos cuerpos a un
cuerpo”, sino que parte de la realidad de un solo cuerpo y exhorta a vivir
conforme a esa realidad. Ese cuerpo no es una “super-iglesia compuesta de
congregaciones”, o cierta “iglesia” abstracta. Es el cuerpo concreto al que
pertenecen los destinatarios de la carta. El imperativo “guardar” (tnpelv)
presupone algo que ya existe y puede romperse por actitudes internas, tales



como la soberbia, la contienda, la falsa doctrina o la carnalidad. Todas esas
son realidades locales. Nada en Efesios 4 exige ni sugiere un mecanismo “in-
tercongregacional”. Al contrario, el texto exige virtudes personales, tales
como humildad, mansedumbre y paciencia. Nadie puede ejercer humildad
“entre iglesias”. Eso no es una categoria biblica. Las iglesias no se arrepien-
ten. Las personas si.

Entonces, cuando Pablo habla de “un cuerpo”, lo hace siempre con implica-
ciones organicas, tales como miembros, funciones, dones, crecimiento. Eso
solo tiene sentido dentro de una congregacién local funcional. El cuerpo no
es una metafora para cooperacién administrativa, sino para vida compartida
bajo un mismo gobierno espiritual (cfr. Hebreos 13:17).

2. La unidad amenazada desde dentro (1 Corintios 1, 12).

En 1 Corintios 1:10, Pablo ruega que “no haya entre vosotros divisiones”. El
verbo es oylopata (schismata), literalmente rasgaduras. ;Donde se produ-
cen? Pablo dice, “entre vosotros”. ;Por qué? Por partidos internos, lealtades
personales, orgullo doctrinal. Nadie en Corinto estaba proponiendo una
“unidad entre iglesias”. El problema era exactamente el opuesto, la desinte-
gracion interna del cuerpo local. Y Pablo no responde sugiriendo una estruc-
tura mayor que los absorba para disciplinarlos desde fuera. Les exige arre-
pentimiento, correccién y sometimiento al disefio interno del cuerpo.

En 1 Corintios 12, Pablo profundiza la metéfora del cuerpo. El lenguaje es
anatomico, no diplomaético. Ojos, manos, pies. Ninguno de esos términos
puede estirarse honestamente para significar “congregaciones”. Pablo no
esta diciendo que una iglesia es “0jo”, y otra “mano”, y otra “pie”. Semejante
lectura es una violencia textual. El argumento es claro, dado que Pablo indica
que la unidad es la condicién que permite que un cuerpo local funcione co-
rrectamente. No es una aspiracién externa; es una necesidad interna.

3. El lenguaje de la comunién como participacion, no como fusion.

Ahora pasamos a la comunién, y aqui el vocabulario cambia por completo.
El término dominante es kowvwvia (koinonia), que significa participacion,
compartir, tener algo en comun. Es relacional, no estructural. Describe una
realidad compartida, no un cuerpo operativo tnico.

5



Primera de Juan 1 es fundamental. Juan dice que, si andamos en luz, tenemos
comunién unos con otros y con el Padre y con su Hijo. El orden es teologico,
no organizacional. La comunién surge de una verdad compartida, no de una
autoridad compartida.

Es crucial notar esto. Juan no define la comunién en términos de decisiones
conjuntas, planes comunes, presupuestos compartidos o liderazgo coordi-
nado. La define en términos de luz, verdad, confesion y fidelidad doctrinal.
La comunién es incompatible con el error, pero no exige una estructura visi-
ble comun.

Por eso puede existir comunién entre creyentes dispersos geogréaficamente,
incluso entre iglesias, sin que exista unidad organizativa. Comparten la
misma fe, no la misma administracion.

4. Hechos 2:42 y el error de leer “comunidad” como “corporacion”.

Hechos 2:42 suele citarse para justificar todo tipo de arreglos colectivos. Pero
el texto dice que los creyentes perseveraban en la doctrina de los apostoles,
en la comunidn, en el partimiento del pan y en las oraciones.

El contexto es una iglesia local naciente, no una red intercongregacional. La
comunion aqui describe la vida compartida de los santos en Jerusalén. No
hay mdltiples iglesias coordinandose. Hay una iglesia viviendo junta. Leer
este texto como precedente para mesas directivas modernas es una anacro-
nia grave.

5. Filipenses 1:1 como frontera lingiiistica.

Filipenses 1:1 es uno de los textos més devastadores contra cualquier nocién
de unidad supralocal estructurada. Pablo se dirige a “los santos... con los
obispos y didconos”.

El griego no deja espacio para una autoridad adicional. Pablo no dice, “y el
comité”, “y la mesa coordinadora”, “y la junta misionera”. El orden es com-
pleto. Cerrado. Suficiente. Lingtiisticamente, el texto presenta una estructura
exhaustiva, no parcial. Todo lo que gobierna y sirve en la iglesia local esta
ahi. Cualquier intento de afiadir otro nivel es una adicién extratextual. La



organizaciéon mas grande que ensefia el Nuevo Testamento es la iglesia local.
Cualquier otra, es hablar donde la Biblia no habla.

6. Diferencia conceptual.

La unidad en el Nuevo Testamento es interna, funcional, préactica, organica
y necesaria para la obra local. Por su parte, la comunién es doctrinal, espiri-
tual, relacional, extensible; pero no estructural.

Confundirlas no es un error menor. Es cambiar la eclesiologia desde la raiz.
La unidad exige gobierno comun que sea visible, concreto, terrenal; la comu-
nion no. La unidad regula la practica; la comunién reconoce y vive la verdad.
La unidad pertenece al cuerpo local; la comunién pertenece a todos los que
caminan en la luz.

Cuando alguien exige “unidad entre iglesias”, en realidad esta pidiendo algo
que el lenguaje del Nuevo Testamento jamas autoriza. Y cuando ese vacio se
llena con comités, mesas, juntas o iglesias patrocinadoras, no se esta preser-
vando la unidad biblica. Se esta reemplazando. jNo es la unidad del Espiritu!
iEs un esfuerzo humano fallido!

La Escritura no necesita ser complementada con creatividad organizativa.
Necesita ser obedecida con humildad textual. Y en este punto, el texto no es
ambiguo. Somos nosotros los que, a veces, lo somos.

LA REALIDAD HISTORICA.

Ahora entramos al terreno donde la historia deja de ser “curiosidad” y se
vuelve acusacién. Porque esta idea de “unidad entre iglesias” no nacié como
un capricho académico, sino como una solucién practica a un problema real.
Y como casi todas las “soluciones practicas” cuando no estan amarradas al
texto sagrado, terminan volviéndose un problema més grande que el que
prometian resolver.

La trayectoria es tristemente coherente. Primero se cambia el significado de
la unidad, luego se inventa un mecanismo para “hacerla posible” entre con-
gregaciones, y al final ese mecanismo se vuelve autoridad. La autonomia lo-
cal se erosiona, la unidad local se rompe, y lo que queda es una estructura
nueva con lenguaje biblico pegado encima como etiqueta de “santo”.

7



El Nuevo Testamento muestra iglesias que tienen comunion sin convertirse
en una sola unidad operativa. Comparten fe, doctrina, esperanza y recono-
cimiento mutuo. Se recomiendan hermanos (como practica natural del
cuerpo universal), se reciben predicadores, se ayudan en ocasiones especifi-
cas. Eso es comunioén. Es una realidad espiritual expresada en actos, pero sin
necesidad de una maquinaria administrativa supralocal.

La “unidad entre iglesias”, en cambio, exige otra cosa. Exige una forma de
operar como si varias congregaciones fueran una sola entidad funcional. Y
ahi ocurre el salto mortal, porque esa unidad ya no es moral ni doctrinal,
sino organizativa. Para que exista, debe existir una coordinacién estable. Y
para que exista coordinacion estable, debe existir un centro de decisiéon. Y
para que exista un centro de decisién, debe existir, en la practica, una auto-
ridad a la que las iglesias se alinean.

Ese es el punto donde, en nombre de la unidad, se rompe la unidad real que
Dios disefi, que es la unidad interna del cuerpo local bajo su propio go-
bierno (cfr. Hechos 14:23; Filipenses 1:1; 1 Corintios 1:10).

¢Cual fue el resultado de esa “unidad entre iglesias”? Antes incluso de llegar
al Movimiento de Restauracion, la historia eclesiastica ofrece un ejemplo
contundente del resultado de la llamada “unidad entre iglesias”. El institu-
cionalismo, en su expresion mas desarrollada, se manifiesta en la Iglesia Ca-
tolica Apostolica y Romana, cuyo gobierno centralizado en el Vaticano ejerce
autoridad sobre comunidades de creyentes en todo el mundo. Esta entidad
no es una iglesia local, sino una estructura supralocal de gobierno religioso.
Su existencia no es una anomalia histérica, sino la consecuencia l6gica de
haber abandonado la unidad congregacional disefiada por Dios y haberla
reemplazado por una unidad estructural entre iglesias. Lamentablemente,
muchos cristianos, movidos por el entusiasmo que despierta el lenguaje de
la “unidad”, no consideran con suficiente rigor las implicaciones histéricas
y doctrinales de ese principio, ni los frutos que inevitablemente produce
cuando se le permite desarrollarse sin freno biblico.

Luego llegamos a 1849, cuando la “cooperacion” se volvié estructura. En el
Movimiento de Restauraciéon del siglo XIX, el debate sobre sociedades



misioneras fue el laboratorio donde se incub¢6 esta confusion. En 1849, en
Cincinnati, se form¢6 la American Christian Missionary Society (ACMS) y se
eligi6 a Alexander Campbell como presidente (aunque no estaba presente en
esa reunion). El hecho es simple. Se cre6é una organizacién que no era “una
iglesia local”, y sin embargo se alimentaba del impulso, la cooperacién y los
recursos de iglesias locales. Sus defensores la veian como un vehiculo efi-
ciente para cumplir la Gran Comisién. Sus opositores veian, con razén, que
se estaba sustituyendo a la iglesia por un instrumento ajeno al patrén apos-
tolico, y que esa sustitucion terminaria formando un nuevo centro de poder.
El propio resumen histérico de la controversia reconoce que muchos consi-
deraron que estas organizaciones no estaban autorizadas por la Escritura y
que comprometian la autonomia congregacional.

Aqui se entiende el mecanismo del error. La necesidad (evangelizar) es legi-
tima. El deseo (cooperar) es natural. El método (crear una entidad por en-
cima o al lado de la iglesia local) es lo que no aparece en el Nuevo Testa-
mento. Y cuando el método no esta autorizado, no importa cuan noble sea el
fin. El fin bueno no bautiza el medio extrano. Historicamente, el estableci-
miento de la ACMS no produjo “més unidad” dentro del movimiento. Pro-
dujo divisién. Y no porque la gente odiara el evangelismo, sino porque la
organizacion creada para impulsarlo exigia una clase de “unidad” que ya no
era biblica. Y alineacion estructural, sin el patrén, es otra palabra para con-
trol.

Una vez que existe una organizacion extra-congregacional, esta necesita sos-
tenerse. Debe recaudar, administrar, planear, designar, supervisar. En otras
palabras, debe funcionar como cuerpo. Pero no puede hacerlo sin cabeza vi-
sible. Y asi aparece la “mesa directiva”, el comité, el 6rgano representativo,
la convencidn, el secretario, el tesorero. No es un accidente. Es una conse-
cuencia.

Ahora, lo que dice el Nuevo Testamento en innegable, ensefiando la organi-
zacion necesaria y de origen divino que todos conocemos, siendo esta el
cuerpo de ancianos y didconos con los santos (cfr. Filipenses 1:1). Lo que no
muestra es una segunda capa de estructura para coordinar iglesias como si



fueran una sola. Cuando se crea esa segunda capa, lo que se crea no es “mas
iglesia”, sino otra cosa.

Incluso analisis histéricos del movimiento reconocen que antes de 1849 no
existia una estructura conectiva formal entre iglesias del movimiento, y que
la convencion de 1849 marca el inicio de ese tipo de conexion estructural.

Ante esta realidad histérica, para 1906, tenemos una division que no fue ac-
cidental. No es casual que el conflicto por sociedades misioneras, junto con
otras innovaciones, terminara siendo factor de separacion visible dentro del
movimiento. Se trataba de dos eclesiologias en choque, una congregacional,
otra progresivamente denominacional. Fuentes histéricas del movimiento
identifican la controversia por organizaciones centralizadas (como socieda-
des misioneras) como un factor relevante en la ruptura entre iglesias de
Cristo y la llamada Iglesia Cristiana Discipulos de Cristo.

Y aqui aparece una ironia amarga, pues mientras que la “unidad entre igle-
sias” prometia armonia, su costo real fue multiplicar los motivos de ruptura.
Porque cuando se introducen estructuras, se introducen jurisdicciones. Y
cuando introducen jurisdicciones, introducen choques.

Lamentablemente, muchos de nuestros hermanos no aprendieron de los dos
frutos amargos que en el pasado nacieron de la “unidad entre iglesias”. Pues
luego de la Sociedad Misionera, llegamos a la creacién de la Iglesia Patroci-
nadora, otro intento de activar, y asi, de unificar a las iglesias para que obren
como si fueran una sola y gran iglesia.

Muchos, ya escaldados por la polémica de las sociedades, buscaron una al-
ternativa “menos denominacional”. Y naci6 el arreglo de la iglesia patroci-
nadora (sponsoring church). Ellos creyeron que en vez de una junta externa
a una iglesia local, dicha junta estuviese dentro de una iglesia local, mediante
sus ancianos, para “patrocinar” un proyecto mayor, recibiendo fondos de
otras iglesias para ejecutarlo. jUnidad! Pero no la unidad biblica. Esta idea
errénea tiene un sonido més biblico porque hay ancianos de por medio. Pero
el problema no se fue. Solo cambi6 de traje.

Histéricamente, este modelo se asocia con el surgimiento y expansion en
iglesias de Cristo de arreglos de cooperacion centralizada entre fines de los

10



40y los 50, y se volvi6é una causa mayor de division en el siglo XX. El ejemplo
clasico, por su alcance, es el Herald of Truth, iniciado como ministerio desde
la iglesia de Highland (Abilene, Texas) a inicios de la década de 1950, con
alcance nacional en radio y television, sostenido por contribuciones de miles
de iglesias.

El patrén préctico se repite como copia al carbén, donde muchas iglesias
mandan fondos, una iglesia administra, sus ancianos supervisan, y el pro-
yecto se presenta como “obra de muchas iglesias en unidad”. Pero esa “uni-
dad” ya no es la unidad biblica del cuerpo local. Es unidad financiera y ope-
rativa entre congregaciones bajo un liderazgo concentrado. Y esa concentra-
cion, por definicion, afecta la autonomia, porque una iglesia deja de decidir
plenamente el uso directo de sus recursos para su obra propia y los canaliza
hacia una obra que, en la practica, esta controlada por otro cuerpo de ancia-
nos. A partir de ahi, el conflicto fue inevitable. No solo por la cuestion del
método, sino por el efecto espiritual. Cuando algunas iglesias se convierten
en centros, y otras en sustentadoras, la fraternidad se transforma en depen-
dencia. La comunion se transforma en alineacion. Y la cooperacion se vuelve
un termémetro de “fidelidad”, lo cual es una manera sofisticada de decir, “si
no te sometes al plan, estas fuera de la unidad y a favor de la division”.

Esa clase de presion no preserva la unidad local. La rompe. Porque introduce
lealtades externas, agendas importadas y un poder indirecto que compite
con el gobierno local. ;Y al final qué tenemos? La “unidad entre iglesias” no
solo amenaza la autonomia local; sino que, en la practica, suele terminar vio-
lando la unidad local. Porque fuerza a la congregacion a dividirse entre quie-
nes quieren alinearse con el proyecto supralocal y quienes ven el peligro doc-
trinal del método. El resultado no es “mdas comunién”. Es fractura.

La historia lo muestra con claridad, la controversia por el papado dividio, la
controversia por sociedades misioneras dividio; el arreglo patrocinador di-
vidio; el institucionalismo dividié. Y lo tragico es que cada etapa fue vendida
con el mismo eslogan: “es por un buen propésito, es por la unidad”. Si, claro.
También la torre de Babel era un gran proyecto comunitario. Pero Dios no
evaltia la grandeza del proposito con el termémetro de la eficiencia humana,
sino con la vara de su voluntad revelada.

11



El Nuevo Testamento no ensefia que “la iglesia local” es mas fiel cuando se
vuelve mas grande estructuralmente. Ensefia que es fiel cuando permanece
dentro del orden que Cristo dio. Cuando inventa un orden paralelo, aunque
sea para “hacer mas”, en realidad hace otra cosa, reemplazando el instru-
mento divino por un instrumento humano. Y ese reemplazo, aunque se ma-
quille con palabras como cooperacion, alianza, unidad, estrategia o vision,
siempre tiene el mismo ADN pervertido, una organizacion distinta a la que
el Espiritu describi6 y autorizoé (cfr. Hechos 14:23)

CONCLUSION.

El problema de fondo en todo este debate no es la cooperacion, ni el evange-
lismo, ni la benevolencia, ni siquiera la eficiencia. El problema es la autori-
dad. O mejor dicho, la fuente de la autoridad. Porque toda estructura, toda
organizacion y toda préctica eclesiastica responde, consciente o inconscien-
temente, a una pregunta previa: jquién tiene derecho a decidir como se hace
la obra de Dios?

El Nuevo Testamento responde esa pregunta de manera incomodamente
simple. Cristo gobierna su iglesia por medio de su palabra revelada. Y esa
palabra no es una colecciéon de ideas inspiradoras, sino un patrén. No en el
sentido mecanico que algunos caricaturizan, sino en el sentido normativo
que los apostoles asumieron sin pedir disculpas.

Cuando Pablo dice que no debemos “ir mas alla de lo que esta escrito”, no
estd defendiendo una espiritualidad minimalista ni una fe temerosa de pen-
sar. Esta estableciendo un limite. Y los limites no existen porque el bien sea
malo, sino porque incluso el bien puede hacerse mal cuando se hace fuera
de la voluntad de Dios.

Aqui es donde el silencio del Nuevo Testamento cobra peso teologico. No
todo silencio es permiso. De hecho, en asuntos de organizacién y gobierno,
el silencio es restrictivo, no expansivo. Si Dios especifica qué es la iglesia lo-
cal, como se gobierna y quién la sirve, ese disefio excluye otras formas que
no fueron reveladas. No porque sean intrinsecamente inmorales, sino por-
que no forman parte del instrumento que Dios escogio.

12



El argumento de que “la Biblia no prohibe explicitamente” las sociedades,
mesas directivas o arreglos patrocinadores es, en el fondo, un argumento
contra toda autoridad revelada. Con ese mismo razonamiento se puede jus-
tificar cualquier estructura religiosa imaginable, siempre que no exista un
versiculo que diga literalmente “no haras esto”. Pero el Nuevo Testamento
nunca funcioné asi. Los apdstoles no esperaban prohibiciones exhaustivas;
se movian dentro de lo que habia sido ensefiado, ejemplificado y autorizado.

La iglesia local, segtin el Nuevo Testamento, no es un ladrillo que espera ser
integrado en un edificio mayor disefiado por estrategas posteriores. Es un
cuerpo completo, con cabeza, miembros, funciones y responsabilidad.
Cuando se la trata como una parte incompleta que necesita ser “potenciada”
por una estructura superior, lo que se esta diciendo, aunque no se admita, es
que el disefio divino no basta.

Y ahi se cruza una linea peligrosa. Porque en nombre de la unidad se crea
una estructura que no tiene ancianos establecidos por Dios sobre ella. En
nombre de la cooperacion se establece una autoridad que no responde a la
congregacion local. En nombre del progreso se pide a iglesias que cedan de-
cisiones que Dios les dio directamente. Y todo eso se hace sin un solo texto
que lo autorice, pero con muchos textos que lo contradicen por implicacion.

El resultado histérico ya lo vimos. Donde se impuso la unidad supralocal, se
debilit6 la unidad local. Donde se cre6 coordinacion externa, se erosiono el
gobierno interno. Donde se exigié alineacion institucional, se rompi6 la paz
congregacional. La historia no es neutral. Testifica contra la creatividad hu-
mana que se aleja de la voluntad de Dios.

Pero mas grave adn es el resultado espiritual. Cuando la iglesia aprende a
confiar més en estructuras que en el orden revelado, empieza a medir la fi-
delidad por la participaciéon en proyectos, no por la obediencia al texto. Em-
pieza a llamar “divisionismo” a la resistencia doctrinal, y “espiritu sectario”
a la conviccién biblica. Y en ese clima, la unidad y la comunién dejan de ser
fruto del Espiritu para convertirse en exigencias administrativas.

La unidad biblica nunca se impone desde fuera. Se cultiva desde dentro.
Nace del sometimiento personal a la verdad, no de la adhesioén institucional

13



a un plan. Por eso puede existir en congregaciones locales, aunque sean po-
bres y desconocidas, sin plataformas ni presupuestos compartidos. Y por eso
desaparece incluso en organizaciones grandes cuando el texto deja de ser el
limite.

La comunién seguira existiendo mientras la verdad sea amada. La unidad
local seguira siendo posible mientras la autoridad de Cristo no sea despla-
zada por la creatividad humana. Pero cuando se confunden estos conceptos,
y se les obliga a sostener estructuras que el Nuevo Testamento no conoce, lo
que se pierde no es eficiencia, sino fidelidad. Y esa pérdida, aunque venga
acompafiada de buenas intenciones, nunca ha sido aceptable delante de
Dios. Porque al final, la pregunta no es si la organizacién funciona. La pre-
gunta es si pertenece al disefio de Aquel que compro la iglesia con su sangre.
Y en ese tribunal, la buena intencién no sustituye a la obediencia, ni la uni-
dad artificial puede reemplazar la unidad que el Espiritu produce cuando se
respeta el orden revelado. Ese es el punto final. No es comodo. No es popu-
lar. Pero es biblico. Y eso, para quien todavia cree que la iglesia no nos per-
tenece, deberia ser suficiente.

VOLVIENDO A LA BIBLIA
www.volviendoalabiblia.com

26 de diciembre de 2025

Copyright © 2025 Lorenzo Luévano Salas

Se autoriza la distribucion gratita de esta obra por cualquier medio de comunicacion, citando la
fuente y sin alterar su contenido

A menos que se indique lo contrario, todas las citas
biblicas son tomadas de la versién Reina-Valera © 1960 Sociedades Biblicas en América Latina
© renovado 1988 Sociedades Biblicas Unidas. Utilizado con permiso.

14


http://www.volviendoalabiblia.com/

