
1 
 

REFUTACIÓN A LAS RESPUESTAS DE MIS OBJECIONES 

DE ANTONIO PIÑA 

POR 

LORENZO LUÉVANO 

________________________________ 

Introducción. 

Hace algunos meses presenté una variedad de objeciones a la doctrina de 

Antonio Piña, con respecto a la falsa doctrina de beber la copa de la cena del 

Señor en un solo recipiente. Él me ha enviado esta primera parte como 

respuesta a mis objeciones, respuesta que estaré refutando a continuación. 

Lo que Antonio Piña escribe en sus respuestas, va precedido por las iniciales 

“AP” (Antonio Piña), para luego presentar mi refutación.  

AP: RESPUESTA A LAS OBJECIONES DE LORENZO LUÉVANO 

Refutación: Es cierto que Antonio Piña responde, pero eso no significa que 

sus respuestas sean correctas. Invito al lector a analizar con sumo cuidado lo 

que estaré refutando, para que se percate de que, no por responder se tiene 

la razón.  

AP: LORENZO LUÉVANO RESPONDIÓ A MIS ARGUMENTOS SOBRE LA COPA, 

PERO ES SOLO CON UN FIN: ELIMINAR CON TODA POSIBILIDAD LA DOCTRINA 

DE LA COPA COMÚN, LA CUAL REPRESENTA EL NUEVO PACTO O TESTAMENTO. 

Refutación: Afortunadamente el fin se ha cumplido con mis objeciones. He 

demostrado que la doctrina de Antonio Piña, con respecto al uso de “un solo 

recipiente” para beber la copa, es una doctrina extraña a la Palabra de Dios. 

Cumplí con eliminar toda posibilidad de usar lo que él llama “copa común”. 

¿Dónde lee usted, estimado lector, semejante declaración en el Nuevo 

Testamento? Busque en su Biblia y lea esa frase que se ha inventado Antonio 

Piña. La verdad es que la frase “copa común” no aparece como frase del texto 

bíblico en traducciones estándar (ni en español ni en inglés) para los pasajes 

de la Cena del Señor. Es pura jerga polémica religiosa que aparece en 

comentarios, artículos, folletos, estudios, etc., pero no como redacción del 

versículo. Lo que leemos en la Biblia es “la copa”, “esta copa”, “bebed de 



2 
 

ella”, “la copa de bendición”, etc. Lo de “copa común” es una interpretación 

fantasiosa y caprichosa, pero no una traducción del texto sagrado. Por tanto, 

es total y absolutamente falso que el Nuevo Pacto o Testamento, esté 

representado por cierta “copa común”. Si dicha frase no existe en el Nuevo 

Testamento, entonces tampoco existe dicha representación. Antonio Piña 

sigue extraviado y lejos de la voluntad de Dios.  

AP: “(1) OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO "No, el uso de “un solo recipiente” para 

beber la copa no es “conforme al evangelio”. El cristiano está mandado a “beber esta 

copa” (1 Corintios 11:27), no a usar “un solo recipiente” para beber “esta copa" 

RESPUESTA DE VALENTIN. Lo que sí sé es que el uso de los vasitos individuales no es 

conforme a la ordenanza de Jesús en la cena.  

Refutación: Antonio Piña cree que descubre América cuando dice que “el 

uso de los vasitos individuales no es conforme a la ordenanza de Jesús en la cena”. 

¡Nadie afirma lo contrario! O ¿acaso yo afirme “que el uso de los vasitos 

individuales… es conforme a la ordenanza de Jesús en la cena”? Antonio Piña mal 

representa mis objeciones, pues yo jamás afirmé “que el uso de los vasitos 

individuales… es conforme a la ordenanza de Jesús en la cena”. Antonio Piña 

fabrica su hombre de paja, porque no puede responder a mis objeciones. Esta 

imputación falsa que hace Antonio Piña, atribuyéndome cierta afirmación 

que yo jamás he hecho, es evidencia de su débil posición en esta controversia. 

La cuestión aquí no es si “el uso de los vasitos individuales… es conforme a la 

ordenanza de Jesús en la cena”, pues nadie afirma tal cosa. La cuestión que nos 

ocupa es si el uso de un solo recipiente “es conforme a la ordenanza de Jesús en 

la cena”. ¡Antonio Piña está respondiendo su propio debate, pero no mis 

objeciones! La falacia del hombre de paja se usa cuando alguien no puede o 

no quiere enfrentar el argumento real, y entonces lo deforma, lo simplifica 

grotescamente o lo exagera, y luego derrota esa caricatura con gran 

teatralidad. No refuta al oponente. Refuta a un muñeco inflable que él mismo 

infló. Antonio Piña quiere ahorra trabajo intelectual. Responder mis 

objeciones exige leer con cuidado, entender distinciones, reconocer matices 

y, horror supremo, pensar. El hombre de paja evita todo eso. Basta con decir 

una cosa que nadie está afirmando, y listo, asunto resuelto. Le nace en su 

corazón una sensación de victoria, sobre todo cuando sabe que el público no 

especializado suele confundir volumen con razón. Si destruye un argumento 



3 
 

falso que él mismo inventó, parece brillante; pero eso es como boxear con la 

sombra. Cuando Antonio Piña introduce una cuestión ajena, intenta 

proteger su frágil doctrina. Él sabe que su doctrina falsa sobre “un solo 

recipiente” no resiste un análisis serio, y entonces, se vuelve agresivo. En vez 

de responder a lo que se niega, lo acusa de cosas más fáciles de condenar. 

Así no se examina la doctrina propia. Se blinda. Lo más patético, es que, 

quien usa el hombre de paja suele acusar al otro de forzar las Escrituras, 

cuando él mismo está forzando al interlocutor a decir lo que nunca dijo. Así 

que, exhortamos a Antonio Piña a quedarse dentro de la cuestión, y no echar 

mano a cuestiones o afirmaciones que nadie está haciendo o defendiendo.  

AP: Que Lorenzo Luévano le de un tinte doctrinal al uso de vasitos individuales, y que 

tenga que forzar las Escrituras a decir lo que ellas no dicen (2 Pedro 3:16) muestra que 

para apoyar los vasitos individuales tiene que: (1) sacar la copa bíblica de la comunión 

(1 Cor 10:16), (2) hacer un falso esfuerzo exegético, (3) escribir un extenso 

comentario; (para la doctrina de la copa no hay que escribir nada extenso, pues está 

claro en las Escrituras), (4) sustituir la adoración bíblica por la adoración humana, (5) 

hacer mal uso de la metonimia. 

Refutación: Antonio Piña persiste en la misma falacia básica, reiterada hasta 

el cansancio. Me acusa de dar “un tinte doctrinal al uso de vasitos individuales”, 

imputación que es sencillamente falsa. En ningún momento he defendido, 

promovido ni sacralizado el uso de uno, dos o veinte recipientes. No he 

construido doctrina alguna alrededor de vasos, copas, copitas o utensilios. 

Esa caricatura es una invención suya, no una conclusión derivada de mis 

argumentos. 

Lo que he hecho, y sigo haciendo, es algo mucho más simple y mucho más 

incómodo para su postura errada, es decir, demostrar que la afirmación de 

Antonio Piña, según la cual el uso de un solo recipiente literal es obligatorio 

y vinculante para la Cena del Señor, es una doctrina ajena al texto bíblico. 

Nada más. Nada menos. El centro del debate no es “qué y cuántos recipientes 

usar”, sino si la Biblia legisla el número y la materialidad del recipiente como 

parte de la doctrina apostólica. Piña necesita desplazar esa pregunta, porque 

responderla honestamente derrumba su tesis. 



4 
 

Por eso recurre a la falacia del hombre de paja. En lugar de responder al 

argumento real, que la Escritura no impone un modelo logístico específico 

del recipiente, me atribuye una supuesta “doctrina de los vasitos individuales”, 

que nunca he sostenido. Es una imputación deshonesta, porque combate una 

posición que no existe, mientras evita enfrentar la que sí existe. 

Cuando Piña me acusa de “sacar la copa bíblica de la comunión (1 Cor 10:16)”, 

incurre en una confusión deliberada entre el lenguaje simbólico del texto y 

la absolutización material del objeto. Reconocer que “la copa” funciona 

metonímicamente para referirse al fruto de la vid en su significado no es 

“sacar la copa”, sino leer el texto conforme a su uso lingüístico normal, tal 

como se hace con “la mesa” (v. 21) y decenas de expresiones bíblicas más. La 

comunión no está en el metal, sino en la participación en la sangre de Cristo. 

Convertir el recipiente en condición doctrinal no es fidelidad al texto, sino 

exactamente lo contrario. Es violentarlo, haciéndole decir lo que nunca 

pretendió legislar. En su acusación, Antonio Piña cae en el error de 

absolutizar lo accidental y desatender lo esencial, elevando un medio 

circunstancial al rango de mandamiento divino. Pero, si su razonamiento 

fuera coherente, debería aplicarse de manera uniforme. Y aquí es donde su 

postura se derrumba por su propio peso. En el contexto de 1 Corintios 10:16, 

el apóstol Pablo escribe, “No podéis beber la copa del Señor, y la copa de los 

demonios; no podéis participar de la mesa del Señor, y de la mesa de los 

demonios” (1 Corintios 10:21). Este texto es clave, porque Pablo no está 

introduciendo dos realidades distintas, sino dos expresiones paralelas para 

una misma participación de adoración. “Copa” y “mesa” no describen 

objetos diferentes con funciones independientes; describen la misma 

comunión, vista desde dos imágenes complementarias. Ambas expresiones 

se refieren a participación, asociación o comunión. Nadie con juicio sostiene 

que Pablo esté regulando aquí la cantidad de mesas físicas, su material, su 

tamaño o su número. “La mesa del Señor” no es una instrucción carpintera 

ni una ordenanza sobre mobiliario sagrado. Es lenguaje simbólico para 

hablar de comunión exclusiva con Cristo, en contraste con la comunión 

idolátrica. Ahora bien, si Antonio Piña insiste en que “la copa” debe 

entenderse como un recipiente literal único, obligatorio y vinculante, 

entonces está obligado, por coherencia, a sostener lo mismo respecto a “la 



5 
 

mesa”. Así que, la pregunta inevitable es, ¿Contiende Antonio Piña por el 

uso de una sola mesa literal para comer la Cena del Señor, bajo pena de 

pecado o condenación si no se usa? ¿Sostiene que una congregación debe 

usar una sola mesa, para no “sacar [la mesa] bíblica de la comunión”? ¿Contiende 

por eso? No lo hace porque intuitivamente sabe que sería absurdo. Pero aquí 

está el punto decisivo. Si “mesa” no exige una mesa literal única, porque el 

término funciona simbólicamente para designar comunión, entonces “copa” 

tampoco puede exigirse como un recipiente literal único, porque cumple la 

misma función lingüística y teológica en el texto. Pablo no separa “copa” y 

“mesa” como si una fuera literal y la otra figurada. Las coloca en paralelismo 

semántico, usándolas indistintamente para hablar de la misma realidad 

espiritual. No hay “copa” por un lado y “mesa” por el otro. Son dos 

imágenes para una misma participación exclusiva. Por tanto, el argumento 

de Piña es internamente incoherente. Si no contiende por “una mesa literal”, 

no tiene base bíblica ni lógica para contender por “una copa literal”. Si 

convierte la copa en mandamiento material, debe hacer lo mismo con la 

mesa. Y si no lo hace, su doctrina es selectiva, arbitraria y contradictoria. A 

final de cuentas, es culpable de lo que me acusa, es decir, de “sacar” la mesa 

“bíblica de la comunión”. Luego, ¡estamos en el mismo barco! Mi estimado 

Antonio Piña, la Escritura no se interpreta por conveniencia, sino por 

coherencia.  

La acusación de “falso esfuerzo exegético” es igualmente vacía. Lo que Piña 

llama “exégesis falsa” no es otra cosa que exégesis que no confirma su 

conclusión previa. Para él, basta con “leer la palabra copa” y cerrar el caso. 

Pero eso no es exégesis; es literalismo superficial. La historia de la 

interpretación bíblica demuestra que la claridad de un texto no se mide por 

lo breve que sea el comentario, sino por la complejidad real del lenguaje que 

se analiza. Decir que “no hay que escribir nada extenso” es una confesión 

involuntaria de pereza hermenéutica, no una virtud doctrinal. 

En cuanto a la acusación de “sustituir la adoración bíblica por la adoración humana”, 

debo señalar que ese argumento se revierte contra él. Humanizar la 

adoración no es reconocer figuras retóricas bíblicas, sino imponer como 

mandamiento divino lo que Dios no ha mandado (cfr. Mateo 15:9). Eso sí es 



6 
 

añadir a la Palabra. Eso sí es convertir una preferencia interpretativa falsa en 

ley espiritual. Eso sí es elevar un medio circunstancial al rango de elemento 

sagrado. 

Por otro lado, su señalamiento sobre el “mal uso de la metonimia” revela el 

verdadero problema. Piña no rechaza la metonimia por razones bíblicas, 

sino porque si la acepta, su doctrina se desmorona. Además, ¡ahora resulta 

que es el experto de expertos en figuras retóricas! ¿Yo la estoy usando mal y 

él la usa bien? Ese argumento de Piña no solo es arrogante, es 

epistemológicamente vacío. Y conviene señalarlo para exponer el truco 

completo. Lo que Piña hace es esto, se autoproclama árbitro absoluto del 

lenguaje, sin demostrar competencia real, sin definir criterios objetivos y sin 

someter su lectura a verificación textual. En otras palabras, invoca autoridad 

donde no la tiene. Eso no es exégesis, es un argumento de autoridad 

autogenerada, lo que representa una falacia clásica. Y dado que se ha puesto 

a modo en esto, aquí señalo los desatinos vergonzosos de su arrogante 

declaración. 

Primero, Piña nunca demuestra el “uso correcto” de la metonimia. 

Simplemente afirma que él la usa bien y que yo la estoy usando mal. Eso no 

es prueba, es declaración dogmática. En hermenéutica y retórica, el “uso 

correcto” de una figura no se establece por aplauso personal, sino por 

criterios reconocibles, es decir, se echa mano del contexto literario, paralelos 

bíblicos, uso semántico consistente y coherencia interna. Piña no ofrece 

ninguno, y en el proceso solo pontifica. 

Segundo, la metonimia no es un sacramento reservado a una casta especial. 

No existe una “metonimia autorizada por Piña” y otra “metonimia herética”. 

La metonimia es un fenómeno lingüístico descriptivo, no normativo. Los 

textos bíblicos usan metonimia independientemente de que Piña esté de 

acuerdo o no. El trabajo del intérprete no es “permitir” o “prohibir” la figura, 

sino reconocerla cuando el texto la exige. 

Tercero, Piña incurre en una contradicción evidente. Afirma que “copa” es 

metonimia por el contenido. Pero al mismo tiempo extrae del término 

consecuencias materiales y normativas sobre el recipiente. Eso es 



7 
 

incoherente. Si acepta la metonimia, entonces el recipiente deja de ser el foco 

doctrinal. Si el recipiente sigue siendo obligatorio, entonces no ha aceptado 

realmente la metonimia, solo la usa como palabra decorativa para sostener 

una conclusión previa. No está interpretando el texto; está domesticándolo. 

Cuarto, su acusación de que yo estoy usando mal la metonimia es un hombre 

de paja técnico. El hecho es que yo no estoy usando la metonimia para “sacar 

la copa”, sino para ubicarla correctamente en su función semántica. 

Reconocer que “copa” designa el contenido y su significado redentor no 

elimina el lenguaje bíblico, lo explica. Eliminar el lenguaje bíblico sería decir 

que “copa” no significa nada o que puede sustituirse arbitrariamente, y tal 

acusación es por demás absurda y ridícula. Pero, Piña hace algo peor que 

aquello que falsamente me acusa, es decir, le asigna a la palabra una carga 

doctrinal que el texto no le da. ¡Eso sí es herejía! 

Quinto, hay una ironía profunda aquí. Piña acusa de un mal uso de la 

metonimia mientras él mismo practica una metonimia selectiva y utilitaria. La 

acepta cuando le sirve para la “copa”, pero la rechaza cuando impediría 

convertir lo literal en ley, cuando el objeto retórico no es “la copa” sino “la 

mesa”. Eso no es rigor lingüístico; es uso oportunista de figuras retóricas. 

Sexto, su postura revela una confusión fundamental entre lenguaje y 

legislación. Aun si concediéramos, por argumento, su “uso correcto” de la 

metonimia, eso no produciría automáticamente un mandamiento sobre 

utensilios. Las figuras explican significado; no crean normas rituales. Piña 

actúa como si dominar una figura retórica le diera autoridad para promulgar 

reglamentos litúrgicos. Eso es teológicamente injustificable. Así que, cuando 

Piña presume ser “el experto en metonimia”, lo hace porque el texto no lo 

está respaldando. 

Entonces, Antonio Piña no ha demostrado que yo “fuerce” las Escrituras. Lo 

que ha hecho es forzarme a decir lo que nunca he dicho, para así evitar 

responder a una sola pregunta. ¿Dónde enseña la Biblia, de manera explícita 

o necesaria, que el número y la materialidad del recipiente formen parte de 

la doctrina de la Cena del Señor? Mientras esa pregunta siga sin respuesta, 

todas sus acusaciones no pasan de ser ruido retórico, no argumento bíblico.  



8 
 

AP: “Por otro lado, para apoyar la doctrina de la copa, solamente tiene que leer la 

palabra "copa" ¿puede ver Lorenzo Luévano ese objeto llamado "copa" en las 

Escrituras? La respuesta es sí. Pues hermano, si lo puedes leer "copa "es conforme a las 

Escrituras.” 

Refutación: Decir que “para apoyar la doctrina de la copa solamente hay que leer 

la palabra ‘copa’” no es un argumento bíblico, sino un error metodológico 

elemental. La mera aparición de un término en la Escritura no crea 

automáticamente una doctrina sobre su forma material, su número ni su uso 

técnico. Si ese principio fuera válido, la teología bíblica se reduciría a un 

índice de sustantivos. 

Es verdad que yo puedo leer la palabra “copa” en las Escrituras. Nadie lo 

discute. Pero ver una palabra no equivale a entender su función semántica 

ni su alcance teológico. La pregunta correcta no es “¿aparece la palabra?”, 

sino ¿qué significa la palabra en su contexto y qué está enseñando el texto 

con ella? Por ejemplo, Antonio Piña puede leer la palabra “mesa” en 1 

Corintios 10:21, ¿y entonces predica que toda congregación debe tener “una 

sola mesa” para poder comer la cena del Señor bíblicamente? Según su 

criterio, no necesita más que “leer” la palabra “mesa”, para entonces ser un 

predicador de “una sola mesa literal”. ¿Lo hará? Ya lo veremos. Por lo 

pronto, debo señalar que, si un criterio hermenéutico no puede aplicarse de 

manera consistente a términos paralelos dentro del mismo contexto, 

entonces no es un criterio bíblico, sino una conveniencia doctrinal. 

Además, el propio uso bíblico desmiente el argumento. Cuando la Escritura 

dice “beber la copa” o “la copa de bendición”, no está enseñando a beber un 

objeto, sino a participar del contenido que simboliza la sangre del pacto. 

Nadie bebe vidrio, metal o cerámica. El idioma mismo obliga a reconocer 

que “copa” opera aquí como metonimia, una figura retórica común y 

plenamente bíblica. Reconocer eso no es forzar la Escritura, es respetar cómo 

habla. ¡Hablemos como ella habla! 

Por tanto, al señalar el hecho obvio de que puedo leer la palabra “copa”, es 

un razonamiento falaz. Con ese criterio habría que defender doctrinas sobre 

el tipo exacto de mesa, el tamaño del pan, la arquitectura del edificio o la 

literalidad de cada imagen bíblica. Ese método no honra la Escritura; la 



9 
 

trivializa. En realidad, este argumento revela el problema de fondo. La 

incapacidad de distinguir entre el lenguaje propio de la revelación y la 

legislación ritual. La Escritura revela verdades por medio de símbolos; no 

convierte cada símbolo en una norma técnica. Hacerlo es ir más allá de lo 

escrito, no permanecer en ello. Así que, Antonio Piña no prueba su “doctrina 

de la copa” leyendo la palabra “copa”. Solo demuestra que confunde lectura 

con interpretación y vocabulario con mandato. Y esa confusión, lejos de ser 

fidelidad bíblica, es una forma peligrosa de literalismo superficial. 

AP: Que Lorenzo Luévano quiera sacar la copa de la comunión de las Escrituras muestra 

que solamente sigue su razonamiento, y no el de las Escrituras.  

Refutación: Esta declaración de Antonio Piña no es un argumento; es 

propaganda retórica. Decir que yo quiero “sacar la copa de la comunión de las 

Escrituras” es una acusación gratuita, repetida sin prueba, y ya refutada en 

múltiples ocasiones. No he eliminado el lenguaje bíblico, no he negado la 

cena del Señor, no he quitado la “copa” del texto. Lo único que he hecho es 

negar que el recipiente literal sea una condición doctrinal impuesta por la 

Escritura. Confundir esas dos cosas es intelectualmente deshonesto. 

Pero hay un problema más profundo en su acusación, y es aquí donde su 

tropiezo queda al descubierto. Piña afirma que yo “sigo mi razonamiento, y 

no el de las Escrituras”, como si él, en contraste, no razonara en absoluto. 

Eso revela una concepción ingenua y peligrosa de la interpretación bíblica. 

Las Escrituras no razonan por nosotros. Las Escrituras se leen, se analizan, 

se comparan, se interpretan y se razonan. Todo lector, sin excepción, razona 

cuando interpreta. La diferencia no es entre “razonar” y “no razonar”, sino 

entre razonar bien o razonar mal, entre hacerlo conforme al texto o conforme 

a una conclusión previa. 

Lo cómico del caso, es que Antonio Piña también razona (aunque mal), 

cuando entiende que “copa” debe entenderse como recipiente literal 

obligatorio. Razonó cuando descartó la función metonímica del término. 

Razonó cuando absolutizó el objeto y minimizó el contexto. La única 

diferencia es que él confunde su razonamiento con la Escritura misma, 

mientras me acusa de seguir mi razonamiento porque no coincide con el 

suyo. Ese es el error clásico del dogmatismo, al confundir la propia 



10 
 

interpretación con la voz de Dios, y tildar toda lectura alternativa de 

“razonamiento humano”. Pero la Biblia nunca presenta esa falsa dicotomía. 

El apóstol Pablo, lejos de condenar el uso de la razón, apela constantemente 

a ella. Él dijo, “juzgad vosotros lo que digo”, “considerad”, “examinadlo 

todo”, “entended”. La fe bíblica no es irracional; es razonada. Por tanto, la 

acusación de Piña se vuelve contra él mismo. Si razonar es incorrecto, 

entonces nadie puede interpretar la Escritura. Y si solo su razonamiento es 

“el de las Escrituras”, entonces ya no estamos ante exégesis, sino ante un 

nuevo “Papa”. 

Así que, no he sacado la copa de la comunión. He sacado de la comunión 

una doctrina que la Biblia no puso allí. Y eso no es seguir “mi razonamiento”, 

sino someter todo razonamiento, incluido el mío y el de Antonio Piña, al 

texto, a su contexto y a su coherencia interna. Eso, precisamente eso, es 

respetar las Escrituras.  

AP: Lorenzo Luévano dice que el uso de la copa no es conforme a la palabra de Dios 

¿qué me dice de los vasitos individuales? ¿se hayan en las Escrituras? Pues si no se hayan, 

sus objeciones son falsas y mi premisa verdadera. 

Refutación: Antonio Piña vuelve a incurrir en una tergiversación deliberada 

de mi postura. Yo no he dicho que “el uso de la copa no es conforme a la 

Palabra de Dios”. Lo que he afirmado, con absoluta claridad, es que el uso 

obligatorio de una copa literal única no es un mandamiento de la Palabra de Dios. 

Esa distinción es crucial, y Piña la borra astutamente porque no puede 

enfrentarla. 

El problema no es el “uso” de una copa, sino la imposición doctrinal de ese 

uso como condición bíblica. Yo no estoy promoviendo ni defendiendo 

“vasitos individuales” como doctrina, ni afirmando que tales recipientes “se 

hallen en las Escrituras”. Esa es una representación falsa de mis objeciones. 

Piña reduce todo el debate a una caricatura, como si yo dijera “los vasitos 

están en la Biblia”, cuando jamás he sostenido tal cosa. 

Este es el truco. Piña convierte una discusión sobre autoridad bíblica en una 

discusión sobre opciones prácticas, para luego declarar victoria sobre un 

debate que él mismo inventó. No responde a mi objeción real, que su 



11 
 

doctrina no tiene base textual, sino que fabrica una posición inexistente y la 

ataca. Eso no es refutación; es hombre de paja.  

Además, su razonamiento incurre en una falacia lógica grave, el falso dilema. 

Según Piña, solo hay dos opciones posibles: o existe un mandamiento 

explícito para usar “una sola copa literal”, o debe existir un mandamiento 

explícito para usar “vasitos individuales”. La Biblia no funciona así. La 

ausencia de un mandamiento para una práctica alternativa no convierte 

automáticamente en verdadero un mandamiento que nunca fue dado. El 

silencio bíblico no legitima doctrinas inventadas. Que algo “no se halle en 

las Escrituras” no prueba nada, a menos que primero se demuestre que la 

Escritura exige lo contrario. Y eso es precisamente lo que Piña no ha hecho. 

Por tanto, cuando dice: “sus objeciones son falsas y mi premisa verdadera”, incurre 

en petición de principio. Declara verdadera su premisa sin haberla probado, y 

declara falsas mis objeciones sin haberlas respondido. En lógica, una 

objeción no se invalida por decreto, sino por refutación. Hasta ahora, Piña 

no ha respondido ni una sola de mis objeciones sustanciales, ni ha 

demostrado que la Biblia legisle el número o la materialidad del recipiente, 

ni ha mostrado que tal requisito sea mandato, ejemplo aprobado o inferencia 

necesaria. En consecuencia, el balance es claro, mis objeciones siguen 

intactas, porque no han sido respondidas. Las premisas de Antonio Piña 

siguen sin demostrarse, porque nunca han sido probadas. No es una 

cuestión de “vasitos” versus “copa”, sino de autoridad bíblica versus 

doctrina añadida. Y mientras Piña continúe cambiando el tema para evitar 

esa cuestión central, su doctrina seguirá sin sostén, por más que proclame su 

falsa victoria con palabras. 

AP: "La copa de bendición que bendecimos" (1 Cor 10:16) ¿Cuántas copas se 

bendicen?. Lorenzo Luevano dirá que esa copa no es literal. Sin embargo, reto a Lorenzo 

Luévano a pedir una botella de agua sin mencionar el recipiente. Creo que no lo hará.  

Refutación: La pregunta “¿cuántas copas se bendicen?” parte de un supuesto no 

demostrado, que 1 Corintios 10:16 está legislando el número de recipientes. 

Pablo no está contando copas; está definiendo el significado de la 

participación. El énfasis del texto no está en la aritmética, sino en la 

comunión. Cuando leemos el argumento completo de Pablo, vemos que está 



12 
 

inseparablemente relacionado con una pregunta, “La copa de bendición que 

bendecimos, ¿no es la comunión de la sangre de Cristo?” El propio texto 

responde la pregunta. La copa “es”, ¿qué “es”? ¿Es “un recipiente”? ¿Es “un 

contenedor”? No, el Espíritu Santo dice que “es la comunión”, la 

participación, la koinonía. Pablo explica qué “es”, y no “en qué” está 

contenido aquello que representa la “sangre de Cristo”. Convertir esa frase 

en una norma sobre cuántos vasos hay sobre la mesa es sacar al texto de su 

propósito y de su contexto. 

Cuando Antonio Piña confunde el singular teológico con el singular 

material, ignora por completo la retórica habitual de las Escrituras. En la 

Biblia, el singular se usa constantemente para designar el elemento como tal, 

no para imponer una logística única. En el mismo pasaje, Pablo habla de “la 

mesa del Señor” (1 Corintios 10:21), y sin embargo nadie serio sostiene que 

deba existir una sola mesa literal para que la cena del Señor sea bíblica. Si 

Piña no defiende una “doctrina de una sola mesa”, entonces tampoco tiene 

base para defender una “doctrina de una sola copa literal”. Aquí no hay 

respuesta a mi objeción; solo hay acumulación de errores. 

Lugo viene su argumento ridículo, que dice, “Reto a Lorenzo Luévano a pedir 

una botella de agua sin mencionar el recipiente”. Este reto es ridículo, pues no solo 

puedo, sino que he pedido una botella de agua, sin mencionar el recipiente. 

¿De verdad Antonio Piña no puede pedir “una botella de agua” sin 

mencionar el recipiente? Pablo dijo a Timoteo, “Ya no bebas agua, sino usa 

de un poco de vino” (1 Timoteo 5:3), ¿cómo pudo Pablo mencionar el agua 

sin mencionar el recipiente del que se bebe? ¿Cómo pudo mencionar el vino, 

sin mencionar el recipiente? ¿Estaba el vino suspendido en el viento? Y si no, 

aun así pudo mencionar ambos elementos sin mencionar el recipiente.  

En Génesis 24:43 leemos que Isaac pidió agua para beber sin mencionar el 

recipiente para beberla. El texto dice, “he aquí yo estoy junto a la fuente de 

agua; sea, pues, que la doncella que saliere por agua, a la cual dijere: Dame 

de beber, te ruego, un poco de agua de tu cántaro”. ¿Nos dirá Piña que Isaac 

puso sus labios en el cántaro para beber el agua? Y si no, entonces Isaac pudo 

pedir agua sin mencionar el recipiente. ¿No puede hacer eso Piña, ni yo 

tampoco? ¿De verdad? 



13 
 

Y, siguiendo con el lenguaje común, pregunto, ¿Acaso Piña se niega a dar 

más agua a quien pida “un vaso de agua”? Siguiendo la lógica de Piña, él 

diría que no dará más agua a quien pida “un vaso” de agua, pues ¡un vaso 

es un solo vaso! Es evidente que toda la atención del caso está en el 

contenido, no en el número del recipiente.   

El ejemplo de Piña confirma mi argumento de la metonimia. El idioma 

funciona así porque los hablantes (tal vez con excepción de Piña) distinguen 

naturalmente entre el objeto lingüístico y la realidad que se consume. Nadie 

bebe recipientes. Se bebe contenido. Y aquí está la ironía, Piña cree que ese 

ejemplo prueba literalidad, cuando en realidad prueba lo contrario. 

Demuestra que el lenguaje humano, incluido el bíblico, usa el nombre del 

recipiente para referirse al contenido, sin que eso convierta al recipiente en 

objeto doctrinal. 

Además, el argumento es irrelevante al texto bíblico. La pregunta no es cómo 

hablamos en una cafetería moderna, sino cómo Pablo está usando el término 

“copa” en un contexto teológico. Y Pablo mismo lo aclara, diciendo que la 

copa es la “comunión de la sangre de Cristo”. No dice: “la copa es el 

recipiente que debe ser uno solo”. Eso es una adición, es una herejía. 

AP: ¿Es esa copa de bendición figurativa? ¿No es esa copa la copa del Señor? ¿No 

es esa copa la copa que es diferente a la de la mesa de los demonios?. No obstante, 

Lorenzo Luévano tiene que usar un falso razonamiento para apoyar su falsa premisa 

de los vasitos individuales. 

Refutación: Antonio Piña insiste obsesivamente en refutar un supuesto 

argumento a favor de “vasitos individuales”, cuando tal argumento no 

existe. Por tanto, cuando afirma que yo uso “un falso razonamiento para 

apoyar su falsa premisa de los vasitos individuales”, no está respondiendo 

a mis objeciones reales, sino fabricando un debate paralelo para evitar el 

punto central. Yo no he intentado, ni directa ni indirectamente, apoyar 

práctica alguna de “vasitos”. Esa imputación es falsa. 

La cuestión en discusión no es si se puede usar uno, dos o varios recipientes. 

Ese asunto no está legislado por la Escritura y, por tanto, pertenece al ámbito 

de lo circunstancial. La cuestión real y única es esta: ¿Es mandamiento 



14 
 

bíblico beber el fruto de la vid en un solo recipiente literal como condición 

doctrinal para la Cena del Señor? Mis objeciones van dirigidas 

exclusivamente contra esa afirmación. Todo lo demás es pura distracción. 

Una vez aclarado esto, conviene examinar con cuidado las preguntas que 

formula Piña, porque las presenta como si todas provinieran de un mismo 

texto, cuando en realidad mezcla dos versículos distintos (1 Corintios 10:16 

y 10:21) para forzar una conclusión que ninguno de ellos sostiene por sí 

mismo. 

Primero pregunta: “¿Es esa copa de bendición figurativa?” La respuesta no 

depende de gustos personales, sino del propio texto. Pablo define 

explícitamente lo que la copa “es”. Piña pregunta, “¿Es…?” Y Pablo responde 

que sí, que es figurativa, pues “La copa de bendición que bendecimos, ¿no 

es la comunión de la sangre de Cristo?” (1 Co 10:16). La pregunta retórica de 

Pablo tiene una respuesta afirmativa implícita. La copa “es” comunión, 

participación (koinonía). Ahora bien, si “la copa” es comunión, entonces no 

puede ser entendida primariamente como un objeto material literal. Lo que 

está en consideración no es cierto recipiente, sino lo que el fruto de la vid 

representa, es decir, “comunión de la sangre de Cristo”. Si Piña niega que 

sea figurativa, entonces tiene que negar la explicación del apóstol. El texto 

mismo obliga a reconocer el carácter figurado del lenguaje. No es una 

inferencia mía; es la definición apostólica. Piña no cree a Pablo. ¿A quién 

creerá usted estimado lector? 

Luego Piña salta al versículo 21 y pregunta: “¿No es esa copa la copa del Señor?” 

Sí, lo es; pero ya Pablo ha explicado que no está hablando de cierto 

recipiente, sino de lo que significa el fruto de la vid, siendo la comunión de 

la sangre de Cristo (v. 10). Pero, si Piña insiste en que el versículo 21 habla 

de “una copa literal”, esa afirmación no resuelve nada a favor de su tesis. 

Pablo usa una estructura paralela, es decir, “la copa del Señor” y “la mesa 

del Señor”. Si el genitivo “del Señor” convierte a la copa en un objeto literal 

obligatorio, entonces, por la misma lógica, la mesa del Señor debe ser 

también una mesa literal obligatoria. La pregunta es inevitable es evidente, 

¿Contiende Antonio Piña por el uso de una mesa literal específica como 

requisito doctrinal? Si no lo hace, y de hecho, no lo hace, entonces su 



15 
 

argumento es selectivo e incoherente. Pablo no introduce aquí utensilios 

sagrados literales; introduce dos imágenes paralelas de comunión exclusiva. 

“Copa” y “mesa” cumplen la misma función retórica y teológica. Literalizar 

una y espiritualizar la otra no es exégesis; es mera conveniencia doctrinal. 

Finalmente, Piña me acusa de usar “un falso razonamiento”, pero no demuestra 

en qué consiste tal falsedad. En lógica y en exégesis, afirmar no es probar. 

Un razonamiento no se invalida por ser etiquetado, sino por ser refutado. 

Hasta ahora, Piña no ha demostrado que el texto legisle el número ni la 

materialidad del recipiente, ni ha respondido coherentemente al paralelismo 

entre “copa” y “mesa”. En consecuencia, mi objeción sigue intacta. La 

Escritura enseña comunión en la sangre de Cristo, no una ley sobre 

recipientes. Y mientras Piña siga discutiendo contra “vasitos” inexistentes, 

en lugar de enfrentar la cuestión real y mis objeciones, su postura continuará 

sin fundamento bíblico y sin coherencia hermenéutica. 

AP: (2) OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No, el uso de “un solo recipiente” para 

beber “esta copa” no es “conforme a la Palabra de Dios”. Lo que es conforme a la 

Palabra de Dios, es beber “esta copa” (1 Corintios 11:26), no a usar “un recipiente”. 

RESPUESTA DE VALENTIN: Lorenzo Luévano dice que el uso de la única copa no es 

bíblico, pero sí es bíblico "beber esta copa". Lorenzo Luévano mal usa el lenguaje 

figurado. Cree que la metonimia elimina la copa. No obstante, para yo beber un vaso, 

debe estar el vaso. Lo que me estoy bebiendo es el contenido (es cierto). Pero me estoy 

bebiendo el vaso por el contenido. No puedo beber el vaso si no está la vasija en la que 

estoy bebiendo. ¿Creerá esto el hermano Luévano? 

Refutación: Antonio Piña no ha entendido, o finge no entender, la objeción 

planteada. Yo no he dicho que no deba existir algún recipiente en el sentido 

físico elemental. Nadie ha negado que el fruto de la vid tenga que estar 

contenido en algo para beber de él. Eso es trivial, casi infantil. El problema 

no es ontológico (si existe un recipiente), sino normativo (si ese recipiente 

debe ser uno solo por mandato bíblico). Piña confunde deliberadamente 

ambas cosas para evitar el punto central. 

Cuando Piña responde diciendo: “para yo beber un vaso, debe estar el vaso” no 

está respondiendo a la objeción, sino formulando una tautología irrelevante. 

Claro que debe existir algún recipiente para beber un líquido. Nadie lo ha 



16 
 

negado jamás. Pero de ese hecho obvio no se sigue que la Escritura imponga 

un solo recipiente literal como requisito doctrinal. Piña toma una verdad 

trivial y la presenta como si resolviera el debate. No lo hace. 

Aquí está el error lógico preciso de Piña, pues pasa de “debe existir algún 

recipiente” a “debe existir un recipiente específico y único por mandato bíblico”. Ese 

salto no está en el texto. Es una inferencia ilegítima, añadida desde fuera. 

Además, Piña afirma que yo “mal uso el lenguaje figurado” porque “creo que la 

metonimia elimina la copa”. Esto es falso. La metonimia no elimina la copa, ni 

algún otro recipiente; elimina el falso mandamiento de “un solo recipiente”. 

Reconocer que “copa” funciona metonímicamente para designar el 

contenido y su significado espiritual no implica negar la existencia de algún 

recipiente, sino negar que un solo recipiente sea el objeto del mandato. 

Cuando Pablo dice “bebiereis esta copa” (1 Corintios 11:26), está usando el 

lenguaje normal, bíblico y humano, donde el nombre de un recipiente 

designa aquello que se bebe y lo que representa. Nadie bebe cerámica, vidrio 

o metal, nadie bebe un recipiente literal. El propio argumento de Piña lo 

reconoce cuando dice: “lo que me estoy bebiendo es el contenido (es cierto)”. 

Exactamente. Y ahí termina el asunto. Todo lo que viene después es retórica 

innecesaria. 

Por otro lado, decir que “me estoy bebiendo el vaso por el contenido” es un abuso 

del lenguaje. Nadie, en ningún idioma, bebe recipientes “por” su contenido. 

Se bebe del recipiente, no el recipiente. Y el hecho de que el contenido esté en 

algún recipiente no convierte al recipiente en mandamiento, del mismo 

modo que el hecho de que el pan esté sobre una mesa no convierte a la mesa 

en elemento doctrinal (cfr. 1 Corintios 10:21). 

Entonces, Piña no ha refutado la objeción. No ha demostrado que “usar un 

solo recipiente” sea conforme a la Palabra de Dios. No ha mostrado que la 

Escritura legisle el número ni la identidad del recipiente. Solo ha afirmado 

una obviedad física para evitar una cuestión bíblica. Mi objeción permanece 

intacta. Lo conforme a la Palabra de Dios es beber “esta copa”, es decir, 

participar del fruto de la vid en su significado espiritual. No es conforme a 

la Palabra de Dios imponer como mandamiento lo que la Escritura nunca 



17 
 

mandó. Y mientras Piña siga confundiendo necesidad física con autoridad 

bíblica, seguirá respondiendo cosas que nadie ha cuestionado, mientras deja 

sin responder lo único que realmente está en debate. 

AP: ¿Está el hermano Lorenzo Luévano "bebiendo la copa" al sustituirla por vasitos 

individuales?. Si no es así, está en rebelión abierta contra el mandato de "beber la 

copa". El mandamiento no es beber copitas o vasitos individuales. El mandamiento es 

"beber la copa". ¿Qué dirá Lorenzo Luévano a esto? ¿Tiene Lorenzo Luévano autoridad 

alguna para "beber en los vasitos individuales" o mandamiento de "beber esta copa? 

Creo que el mandamiento es "beber esta copa ". Aunque Lorenzo Luévano lo traduzca 

"beber el fruto de la vid, ya sea en la copa o en vasitos individuales", la biblia le seguirá 

diciendo: "bebed esta copa". La copa es la copa. Y mientras sea llamada "copa" seguirá 

siendo copa. 

Refutación: La respuesta de Piña vuelve a apoyarse en una cadena de 

falacias repetidas, envueltas en tono acusatorio para suplir lo que no logra 

demostrar bíblicamente. A continuación, una verdadera refutación. 

Antonio Piña vuelve a cometer el mismo error de base, pues confunde el 

lenguaje bíblico con una regulación material que el texto nunca establece. Su 

pregunta “¿está Lorenzo Luévano bebiendo la copa al sustituirla por vasitos?” 

presupone precisamente lo que debería probar, es decir, que “beber la copa” 

significa beber de un recipiente literal único. Ese supuesto no está en el texto; 

es una importación doctrinal. 

Primero, Piña incurre nuevamente al hombre de paja. Yo no he “sustituido la 

copa” por vasitos, ni he enseñado una doctrina de vasitos. Lo que he negado 

es que la Biblia mande beber el fruto de la vid en un solo recipiente literal. 

Esa es la cuestión. Reducirla a “vasitos sí o no” es una tergiversación 

deliberada. 

Segundo, Piña transforma una expresión espiritual en un mandamiento 

técnico. Cuando la Escritura dice “bebieres esta copa”, está usando el 

lenguaje normal, bíblico y humano, donde el nombre del recipiente designa 

lo que se bebe y lo que representa, no la cristalería. El propio Piña reconoce, 

sin darse cuenta, que lo que se bebe es el contenido. Si lo que se bebe es el 

contenido, entonces el mandato recae sobre la participación del fruto de la 

vid, no sobre la forma material del recipiente. 



18 
 

Tercero, la acusación de “rebelión abierta” es retórica inflamatoria sin base 

bíblica. No hay rebelión contra un mandamiento que nunca fue dado. Para 

que exista rebelión, primero debe existir un mandato claro. Piña no ha 

demostrado, ni aquí ni en ningún otro lugar, que la Escritura mande usar un 

solo recipiente literal. Declarar “rebelde” al que no obedece una ley 

inexistente es sectarismo, no celo bíblico. 

Cuarto, Piña pregunta si yo tengo “autoridad” para beber en vasitos. La 

pregunta está mal formulada. Nadie necesita autoridad bíblica para aquello 

que la Biblia no regula. La autoridad bíblica se requiere para imponer una 

práctica como obligatoria, no para reconocer libertad donde Dios no ha 

legislado. La carga de la prueba no recae sobre quien rechaza una imposición 

humana, sino sobre quien pretende convertirla en mandamiento divino. 

Quinto, su insistencia “la copa es la copa, y mientras sea llamada copa seguirá 

siendo copa” no añade absolutamente nada al debate. Es una tautología vacía. 

Que una palabra siga siendo una palabra no determina cómo funciona 

semánticamente en un contexto teológico. Pablo mismo define qué es la 

copa: “¿no es la comunión de la sangre de Cristo?” (1 Corintios 10:16). Un 

recipiente no es comunión. Significa comunión. Eso es lenguaje figurado, 

explicado por el propio apóstol. 

Además, si Piña fuera consistente, tendría que aplicar su literalismo a todo 

el pasaje. Pablo habla de “La mesa del Señor” (1 Corintios 10:21) por lo que 

tendría que ser una mesa literal única obligatoria. ¿Contiende Piña por eso? 

No. Entonces su literalismo es selectivo, no exegético. 

“Beber la copa” no significa obedecer una norma de cristalería. No existe 

mandato bíblico para usar un solo recipiente literal. No hay rebelión contra 

una ley que Dios nunca dio. Piña no responde la objeción; la sustituye por 

acusaciones. Por tanto, mi respuesta es clara y bíblica. Se bebe la copa cuando 

se participa del fruto de la vid conforme al significado que la Escritura le 

atribuye. No se “deja de beber la copa” por no obedecer una tradición 

humana. La rebelión no está en rechazar una imposición sin texto; la rebelión 

está en añadir mandamientos donde Dios guardó silencio. 



19 
 

AP: (3) OBJECION DE LORENZO LUÉVANO No, no es verdad que “un solo recipiente” 

es conforme al consejo de Dios. Lo que es conforme al consejo de Dios, es que debemos 

beber “esta copa” (1 Corintios 11:26), no usar “un recipiente”. RESPUESTA DE 

VALENTIN. Lorenzo Luévano es muy repetitivo. Es la misma objeción anterior. Así que 

esta objeción y la anterior son la misma. 

Refutación: Que Antonio Piña diga que la objeción es “la misma” no 

constituye una respuesta. A lo sumo, constituye una confesión implícita de 

que no tiene respuesta nueva, ni tampoco una antigua que haya sido válida. 

En lógica y en exégesis, una objeción no se invalida por repetición, sino por 

refutación. Si una objeción vuelve a aparecer es precisamente porque no ha 

sido respondida de manera satisfactoria. 

Además, Piña vuelve a tergiversar el punto. No es que yo esté siendo 

“repetitivo” por capricho, sino que el error central de su doctrina sigue 

intacto, al confundir el mandato de “beber esta copa” con una supuesta 

obligación de “usar un solo recipiente literal”. Mientras él siga afirmando 

eso, la objeción seguirá siendo la misma, porque el problema sigue siendo el 

mismo. 

Decir “esta objeción es la misma que la anterior” no demuestra que sea falsa, 

ni que esté resuelta. Solo demuestra que Piña no ha avanzado un solo paso 

en la discusión. De hecho, si ambas objeciones son iguales, entonces ambas 

apuntan al mismo fallo estructural de su postura, pues no existe base bíblica 

para convertir el recipiente en parte del consejo de Dios. 

Mi objeción es clara y sigue en pie. El consejo de Dios manda beber “esta 

copa”, es decir, participar del fruto de la vid conforme a su significado. El 

consejo de Dios no manda usar un recipiente específico ni mucho menos uno 

solo. Si Piña considera que señalar reiteradamente ese punto es “repetición”, 

entonces el problema no es la objeción, sino su incapacidad de responderla. 

Repetir una verdad para objetar un error no la convierte en error (cfr. Gálatas 

1:9); e ignorar una objeción no la hace desaparecer. La “respuesta” de Piña 

no responde nada. Solo confirma que Piña, al no poder defender 

bíblicamente su afirmación, opta por desestimar la objeción sin tocarla. Y 

mientras no la toque, la objeción permanece, y con ella, la invalidez de su 

doctrina. 



20 
 

AP: (4) OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No, no son “tres elementos”, sino dos. El 

Pan (que representa el cuerpo) y la copa, es decir, el fruto de la vid, que “es” o 

“representa” el nuevo pacto en la sangre de Cristo (cf. Lucas 22:20). ¡Dos! Por otro 

lado, es cierto que el pan representa el cuerpo, eso no se niega. Que el fruto representa 

su sangre, tampoco se niega. Pero, 1 Corintios 11:25 no habla de “un recipiente”, pues 

la “copa” ahí referida como “el nuevo pacto”, es una que se bebe (“la bebiereis”), y 

dado que “un recipiente” no se “bebe”, entonces un “recipiente” no es el nuevo pacto. 

RESPUESTA DE VALENTIN: Lorenzo Luévano cree que solamente hay dos elementos: el 

pan representa el cuerpo de Cristo, el fruto de la vid (llamado "copa" por Lorenzo 

Luévano) representa la sangre. No entiendo como un llamado "experto en las Escrituras" 

(que en este caso no lo es, sino un falso maestro) no entiende la palabra "copa". Copa 

no es fruto de la vid. Copa es copa. Un niño lo puede entender. A Lorenzo Luévano se 

le hace complicado.  

Refutación: Antonio Piña no responde a la objeción planteada. En lugar de 

hacerlo, la distorsiona y la reemplaza por insultos. Eso ya es una señal clara 

de debilidad argumentativa. Pero el problema es más profundo. Su 

respuesta revela una incapacidad para distinguir entre significado teológico y 

designación lingüística. 

Primero, Piña vuelve a tergiversar mi postura. Yo no he dicho que la “copa 

sea fruto de la vid”. He dicho, siguiendo el propio texto bíblico, que la palabra 

“copa” designa aquello que se bebe, y que lo que se bebe es el fruto de la vid 

que representa la sangre del nuevo pacto. Esto no es una ocurrencia mía; es 

exactamente lo que enseña 1 Corintios 11:25–26 y Lucas 22:20. Pablo dice 

explícitamente que la copa “se bebe”. Un recipiente no se bebe. El texto 

mismo obliga a entender “copa” en sentido metonímico. No es una teoría 

moderna ni una evasión; es lectura básica del pasaje. 

Segundo, Piña intenta resolver el debate con una tautología infantil: “copa es 

copa”. Eso no es exégesis. Decir que una palabra significa lo que la palabra es 

no explica cómo funciona esa palabra en un contexto teológico. En la 

Escritura, “copa” puede significar ira, juicio, bendición, sufrimiento, porción 

o participación, sin que nadie confunda esos usos con un objeto de vidrio. 

Aquí no es distinto. El propio Pablo define el término: “la copa… ¿no es la 

comunión de la sangre de Cristo?” (1 Co 10:16). 



21 
 

Tercero, mi objeción permanece intacta y Piña no la toca. 1 Corintios 11:25 

no habla de “un recipiente”, sino de “la copa” que se bebe. Y si “la copa” se 

bebe, entonces no puede referirse al recipiente, porque los recipientes no se 

beben. Esto no es filosofía avanzada; es sentido común lingüístico 

respaldado por el texto. 

Cuarto, Piña introduce la noción de “tres elementos” sin justificación bíblica. 

La Escritura reconoce dos elementos instituidos en la Cena del Señor: pan y 

fruto de la vid. El recipiente nunca es presentado como elemento obligatorio. 

Convertirlo en un tercer elemento es añadir a la ordenanza lo que el texto no 

añade. Si el recipiente fuera elemento, Pablo tendría que decirlo. No lo hace. 

Y no lo hace porque no lo es. 

Quinto, el recurso a frases como “un niño lo puede entender” no prueba nada. 

La comprensión infantil del objeto no determina su función teológica. Un 

niño también puede ver una “mesa” (1 Corinitos 10:21), y eso no convierte 

la mesa en elemento obligatorio de la Cena del Señor. La Biblia no se 

interpreta por intuición visual, sino por contexto, sintaxis y definición 

apostólica. 

Finalmente, Piña evita el punto decisivo. Si la “copa” fuera el recipiente 

literal en sí mismo, entonces ese recipiente tendría que representar el nuevo 

pacto. Pero el nuevo pacto se establece en la sangre, no en la vasija (Hebreos 

9:16–22). El recipiente no se derrama; el contenido sí. El texto es claro. 

Entonces, la respuesta de Piña no refuta la objeción. No demuestra que el 

recipiente sea un elemento. No demuestra que “copa” deba entenderse 

literal y materialmente. No demuestra que existan “tres elementos”. Solo 

demuestra que, cuando el texto define algo de manera inequívoca, “la copa 

es la comunión de la sangre de Cristo”, Piña prefiere ignorar la definición 

apostólica y refugiarse en descalificaciones. Y eso no es defensa bíblica; es 

evasión. 

AP: Que el pacto y la sangre no son la misma cosa, se puede probar con Hebreos 

12:24-25. La biblia habla de "la sangre del pacto". El fruto de la vid representa la 

sangre de Cristo. La copa representa el nuevo pacto (Lc 22:19,20). ¿Por qué Lorenzo 

Luévano aplica el principio "hablar donde la biblia habla" (1 Pedro 4:11), y guardar 

silencio donde la biblia guarda silencio "(1 Cor 4:6)? ¿Por qué no aplica este mismo 



22 
 

principio en la copa? ¿Cómo puede probar Luévano que la copa representa la 

sangre? Si la copa representa la sangre, ¿qué representa al nuevo pacto? No me 

puedes decir que es la copa (llamado por Luévano "fruto de la vid") la que 

representa el nuevo pacto.  

Refutación: La afirmación de Piña aquí parece más elaborada, pero en 

realidad descansa sobre una cadena de confusiones conceptuales y un uso 

selectivo del principio “hablar donde la Biblia habla”. Es pura sofistería. 

Antonio Piña comienza afirmando algo que nadie discute, es decir, que el 

pacto y la sangre no son la misma cosa. Correcto. Hebreos 12:24 habla de “la 

sangre del pacto”, distinguiendo claramente entre ambos. Hasta aquí, no hay 

controversia. El problema comienza cuando Piña extrae de esa distinción 

una conclusión que el texto nunca autoriza. Analicemos con cuidado la 

sofistería de Piña. 

Piña afirma: 

1. el fruto de la vid representa la sangre de Cristo; 

2. el recipiente representa el nuevo pacto. 

Pero la segunda afirmación no está demostrada, ni en Lucas 22 ni en ningún 

otro texto. Es una aserción dogmática, no una conclusión exegética. Cuando 

Jesús dice: “Esta copa es el nuevo pacto en mi sangre” (Lucas 22:20; 1 

Corintios 11:25), el texto no dice: “este recipiente es el nuevo pacto”. Dice “esta 

copa”, usando el mismo lenguaje espiritual y metonímico que la Escritura 

emplea constantemente. El propio Piña reconoce que el fruto de la vid 

representa la sangre. Entonces la pregunta es inevitable, ¿cómo puede la 

copa representar el pacto sin referencia a la sangre que lo ratifica? La 

Escritura nunca presenta un pacto abstracto, separado de su sangre. Hebreos 

9:16–22 es explícito, cuando dice que sin derramamiento de sangre no hay 

pacto en vigor. Por tanto, pretender que el término “copa” represente el 

pacto independientemente del contenido es desgajar lo que la Biblia 

mantiene unido por metonimia. Aquí está el error central de Piña, pues 

confunde distinción conceptual con separación simbólica. Que pacto y sangre no 

sean idénticos no implica que puedan simbolizarse por objetos distintos e 



23 
 

independientes. En la Cena del Señor, el pacto se presenta en la sangre, no 

en el recipiente. Por eso Pablo puede decir sin contradicción: 

• que la copa es “la comunión de la sangre de Cristo” (1 Corintios 10:16), 

• y que “esta copa es el nuevo pacto en mi sangre” (1 Corintios 11:25). 

La copa no “representa la sangre” como objeto material, sino designa 

espiritualmente aquello que se bebe y lo que ese acto significa. La sangre es 

lo representado; el pacto es la relación ratificada por esa sangre. No hay 

necesidad de introducir un tercer símbolo material (el recipiente) para 

“representar” el pacto. La Escritura no lo hace. 

Ahora bien, Piña invoca el principio “hablar donde la Biblia habla y guardar 

silencio donde la Biblia guarda silencio”. Pero aquí ocurre lo contrario de lo 

que él afirma: 

1. La Biblia habla claramente de la sangre como aquello que ratifica el 

pacto. 

2. La Biblia guarda silencio absoluto sobre el recipiente como símbolo 

autónomo del pacto. 

Por tanto, si Piña fuera coherente con el principio que invoca, debería callar 

donde la Biblia calla, en lugar de atribuir al recipiente una función simbólica 

que el texto nunca le asigna. 

Cuando Piña pregunta, “¿Cómo puede Luévano probar que la copa representa la 

sangre?” la respuesta está en el texto mismo, léalo usted: “La copa de 

bendición que bendecimos, ¿no es la comunión de la sangre de Cristo?” (1 

Co 10:16). No dice “el recipiente”, ni “la vasija”, sino “la copa” en cuanto se 

bebe. Y un recipiente no es comunión; significa comunión porque designa el 

contenido y su significado. Eso no es una invención mía; es definición 

apostólica. 

Finalmente, Piña plantea una falsa disyuntiva, diciendo: “Si la copa representa 

la sangre, ¿qué representa el nuevo pacto?” La respuesta bíblica es clara. El nuevo 

pacto es ratificado y presentado en la sangre. No necesita un símbolo 

distinto. La Cena no distribuye símbolos para cada concepto teológico; 



24 
 

presenta una realidad unificada. El cuerpo entregado y la sangre derramada, 

por la cual el pacto entra en vigor. 

Entonces, nadie niega que pacto y sangre sean distinguibles. Lo que se niega 

es que la Biblia enseñe que el recipiente represente el pacto. La Escritura une 

pacto y sangre; Piña los separa artificialmente. Invoca “hablar donde la 

Biblia habla”, pero habla donde la Biblia calla. Por tanto, su argumento no 

solo no refuta la objeción, sino que confirma el punto central. La función 

simbólica en la Cena del Señor recae sobre el pan y el fruto de la vid, no sobre 

el recipiente. Todo lo demás es adición humana. Es herejía. 

AP: Ahora bien, si aplicamos en la copa el principio de "hablar donde la biblia habla 

"(1 Ped 4:11), y guardar silencio donde la biblia guarda silencio (1 Cor 4:6)" nos 

daremos cuenta que la copa es el nuevo Testamento, y el fruto de la vid la sangre. 

Refutación: La afirmación de Piña suena piadosa, pero es 

hermenéuticamente inválida. Invoca un principio correcto para llegar a una 

conclusión que el texto no dice. Eso no es “hablar donde la Biblia habla”; es 

hablar donde la Biblia calla y luego culpar al otro por no callar. 

Antonio Piña afirma que, aplicando el principio de “hablar donde la Biblia 

habla y guardar silencio donde la Biblia guarda silencio”, llegamos a esta 

conclusión: “la copa es el nuevo Testamento, y el fruto de la vid la sangre”. El 

problema es simple y grave. la Biblia nunca dice eso de la manera en que 

Piña lo formula. La Escritura no dice: 

• “el recipiente es el nuevo pacto” 

• “la vasija representa el nuevo testamento” 

Eso no está escrito en ningún lugar. Por tanto, cuando Piña llega a esa 

conclusión, ya violó el principio que dice defender. Veamos el texto clave: 

“Esta copa es el nuevo pacto en mi sangre” (Lucas 22:20; cfr. 1 Corintios 

11:25) El texto no dice: “Este recipiente es el nuevo pacto”, ¿verdad? Dice 

“esta copa”, usando el lenguaje figurado normal, donde el nombre del 

recipiente y no el recipiente mismo designa lo que se bebe y lo que ese acto 

significa. Y el propio texto aclara cómo es el nuevo pacto: “en mi sangre”. 



25 
 

La Biblia habla claramente de que el pacto se ratifica por sangre (cfr. Hebreos 

9:16–22), la sangre es lo derramado, el fruto de la vid representa esa sangre. 

La Biblia guarda silencio absoluto sobre el recipiente como símbolo 

independiente del pacto. Por tanto, si aplicamos correctamente el principio 

que Piña cita, el resultado no es su conclusión, sino la contraria. La Biblia 

habla de la sangre como lo que ratifica el pacto. La Biblia no habla del 

recipiente como portador simbólico autónomo del pacto. Luego, debemos 

guardar silencio respecto a atribuirle al recipiente un significado que el texto 

no le da. 

El error de Piña consiste en convertir una construcción figurada en una 

definición ontológica. El texto no está descomponiendo la Cena en símbolos 

separados (“recipiente = pacto”, “líquido = sangre”). Está presentando una 

sola realidad teológica. El nuevo pacto en la sangre de Cristo, participada 

espiritualmente al beber. Decir que “la copa es el nuevo Testamento” como 

recipiente literal no es “hablar donde la Biblia habla”; es reformular la Biblia 

con categorías ajenas al texto. Es separar lo que la Escritura mantiene unido 

y asignar funciones simbólicas que el Espíritu Santo nunca asignó. 

Además, Piña incurre en una contradicción evidente. Afirma que debemos 

callar donde la Biblia calla. Pero habla extensamente donde la Biblia calla 

sobre el recipiente. Y me acusa a mí de no aplicar el principio que él mismo 

viola. 

AP: (5) OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No, la copa no es literal. La palabra 

“copa” es una metonimia, porque se nombra el recipiente (la copa) en lugar del 

contenido (el vino que representa la sangre), pero lo que se tiene en consideración es el 

contenido, no el recipiente. Por ejemplo, ¿habló Pablo de una “mesa” literal en 1 

Corintios 10:21? ¿Hablo de un “cetro” literal Hebreos 1:8? ¿Habló de un “cuerpo” 

literal 1 Corintios 12:27? Y si la “copa” es literal, ¿puede ser “dividida”, y “bebida”? 

Pablo dijo, “bebieres ESTA COPA”, o se bebe la copa, o se bebe el fruto de la vid, 

¿qué se bebe? Si no se bebe “esta copa”, entonces es falso que la copa es literal. 

RESPUESTA DE VALENTIN: Luévano dice que la copa que Jesús tomó en sus manos y 

pasó a sus discípulos es simbólica. Se ha limitado a decir que la copa es una metonimia 

(repite como loro lo que otros falsos maestros han enseñado). ¿Dónde hay metonimia? 

¿Existe algún tipo de metonimia en la copa del evento de la cena del Señor presentado 

en los evangelios de Mateo (cap 26), Marcos (cap 14) y Lucas (cap 22)? ¿Cómo puede 

Luévano tener sus propias opiniones personales sobre el uso de lenguaje figurado? Estoy 



26 
 

seguro que Lorenzo Luévano no tiene lugar para opiniones personales. El lenguaje es 

figurado cuando el contexto lo indica. El lenguaje es literal cuando el contexto lo indica. 

El lenguaje de la cena del Señor en los evangelios es literal. Si el pan y el fruto de la 

vid son literales, también lo debe ser la copa. Luevano cree que el pan que Jesús tomó 

en sus manos es literal. Pero es incoherente a la hora de decir que la copa que Jesús 

tomó en sus manos es figurativa. En cuanto a 1 Corintios 11 la copa que menciona 

Pablo es un recipiente para beber, como "la copa de bendición" de 1 Corintios 10:16. 

Aunque se use la metonimia, este tipo de metonimia no disminuye la copa del Señor. La 

metonimia es una figura retórica de pensamiento que consiste en designar una cosa con 

el nombre de otra tomando como base una relación real y lógica entre ambas. En otras 

palabras, no se cambia el sentido de la palabra, sino que se traslada el nombre porque 

hay una relación de: (1) Causa por efecto (“vivir de su trabajo” = del dinero que 

produce su trabajo). (2) Recipiente por contenido (“tomar una copa” = beber el líquido 

que está en la copa). (3) Autor por su obra (“leer a Cervantes” = leer la obra escrita 

por Cervantes). Lorenzo Luévano dice que el uso de la copa es igual que el uso de la 

mesa del Señor. La mesa por cierto es literal. Sí existe una mesa en la que se bendicen 

los elementos. Sin embargo, la mesa no es un elemento. Solo tenemos los elementos del 

pan y de la copa con el fruto de la vid. El falso razonamiento de Luévano es simplemente 

quitar la única copa de la comunión. Aunque Lorenzo Luévano lo quiere sacar de las 

Escrituras no puede. Pues en las Santas Escrituras está la copa de bendición (1 Cor 

10:16), la copa que representa el nuevo pacto (Lc 22:20), la copa del Señor (1 Cor 

10:20,21). ¿Cómo puede saber Luévano qué es lenguaje literal y qué es lenguaje 

figurado? ¿Puede determinar Luévano qué es lenguaje figurado? ¿Tiene Lorenzo 

Luévano autoridad para determinar cuando algo es literal o es figurado? Lorenzo 

Luévano se ha adjudicado un tipo de autoridad de determinar qué es literal y qué es 

simbólico que no le corresponde a él. Eso le corresponde a las Escrituras. Lorenzo 

Luévano no debe determinar qué dice la Escritura. La Escritura le dice a Lorenzo Luévano 

lo que debe determinar. ¿De quién es el falso razonamiento? ¿De Lorenzo Luévano o de 

las Escrituras? De Lorenzo Luévano es el falso razonamiento. "Antes, sea Dios veraz y 

todo hombre mentiroso" (Romanos 3:4). Lorenzo Luévano dice que lo importante es el 

contenido. La biblia le enseña que tanto el vaso como el contenido son relevantes ( Lc 

22:20). Lorenzo Luévano ha restado a la palabra de Dios (al quitar la copa de la mesa 

del Señor). La Biblia le dice que la suma de la palabra es la verdad (Sal 119:160). 

Lorenzo Luévano dice que la práctica de la cena del Señor puede ser en diversos vasitos. 

La Biblia le dice a Luévano que es en la copa de bendición (1 Cor 10:16). Lorenzo 

Luévano dice que la copa es figurativa. La Biblia le enseña que la copa es literal (Lc 

22:19,20).  



27 
 

Refutación: Antonio Piña no elabora una refutación, sino una acumulación 

de descalificaciones personales, confusiones conceptuales y saltos 

hermenéuticos no demostrados. Desde el inicio, Piña sustituye el argumento 

por el insulto, al afirmar que mi postura es “repetir como loro lo que otros falsos 

maestros han enseñado”. Esa afirmación no prueba nada. Es un ataque ad 

hominem que intenta desacreditar al interlocutor en lugar de interactuar con 

el contenido del argumento. Además, la veracidad de una interpretación no 

depende de quién más la haya sostenido, sino de su coherencia con el texto 

bíblico. 

Cuando Piña pregunta “¿dónde hay metonimia?” y exige que se le muestre 

explícitamente en los relatos de Mateo 26, Marcos 14 y Lucas 22, revela una 

comprensión deficiente del funcionamiento del lenguaje. La metonimia no 

es algo que el texto “anuncie” con una etiqueta visible; se reconoce cuando 

una expresión, tomada literalmente, resulta imposible o absurda. En la Cena 

del Señor abundan expresiones de ese tipo. Cuando Jesús dice “esta copa es 

el nuevo pacto en mi sangre”, nadie en su sano juicio entiende que un 

recipiente material sea literalmente un pacto. Y cuando Pablo dice “bebiereis 

esta copa”, nadie entiende que se beba vidrio o metal. El propio texto exige 

una lectura figurada del término “copa”. No es una opción interpretativa 

caprichosa, es una necesidad lingüística. 

Piña intenta desautorizar este análisis calificándolo de “opinión personal”, 

como si reconocer figuras retóricas fuese un acto subjetivo. Pero toda 

interpretación bíblica implica razonamiento. Si el análisis lingüístico es 

“opinión personal”, entonces también lo es la interpretación de Piña. Él no 

escapa al uso de la razón; simplemente confunde su interpretación con la 

voz directa de la Escritura, y acusa a otros de hacer lo que él mismo hace. 

Es cierto, como Piña afirma en abstracto, que el lenguaje es figurado cuando 

el contexto lo indica y literal cuando el contexto lo indica. El problema es que 

Piña no demuestra que el contexto exija la literalidad doctrinal del recipiente. 

Al contrario, el contexto de 1 Corintios 10 y 11 define la “copa” 

teológicamente como “la comunión de la sangre de Cristo”. Esa definición 

funcional no apunta a la materialidad del objeto, sino al significado del acto. 



28 
 

Piña afirma que el contexto exige literalidad, pero nunca lo prueba; 

simplemente lo declara.  

El argumento según el cual, si el pan y el fruto de la vid son literales, 

entonces la copa también debe serlo, es una falacia de simetría. En la Cena 

del Señor conviven elementos literales con lenguaje figurado en la misma 

frase. El pan es literal, pero cuando Jesús dice “esto es mi cuerpo”, nadie 

sostiene que sea carne literal. La copa es literal como objeto histórico, pero 

cuando se dice que “es el nuevo pacto”, el lenguaje es evidentemente 

figurado. Pretender que todos los términos deben funcionar del mismo 

modo porque aparecen juntos es desconocer cómo opera el lenguaje bíblico. 

Piña caricaturiza mi postura al afirmar que yo niego que Jesús tuviera una 

copa real en sus manos. Eso es falso. Nadie discute que existió algún 

recipiente en la cena histórica. El punto en discusión no es histórico, sino 

normativo. Si el uso de un solo recipiente literal es un mandamiento. Piña 

confunde deliberadamente el hecho de que algo existió con la idea de que 

ese algo fue legislado doctrinalmente. 

Más aún, Piña incurre en una contradicción interna cuando admite la 

metonimia y al mismo tiempo pretende usar el término “copa” para imponer 

una norma sobre el recipiente. Si “copa” se usa por metonimia para designar 

el contenido y la participación, entonces no puede servir como base para 

legislar el número de recipientes. Su propia definición de metonimia, 

correctamente expresada como “recipiente por contenido”, destruye su tesis. 

Si “tomar una copa” significa beber el contenido, entonces “bebed esta copa” 

se cumple al beber el contenido designado, no al obedecer una regla sobre 

cierto recipiente. 

Cuando Piña afirma que “la mesa es literal” y que “sí existe una mesa”, evade el 

punto central. En 1 Corintios 10:21, “mesa del Señor” funciona como imagen 

paralela a “copa del Señor”. Nadie deriva de ese texto una doctrina de “una 

sola mesa literal”. Si Piña no aplica su literalismo al término “mesa”, 

entonces su aplicación selectiva al término “copa” es arbitraria e incoherente. 

El paralelismo textual lo condena. 



29 
 

Piña también se contradice cuando afirma que solo hay dos elementos, pero 

al mismo tiempo quiere convertir el recipiente en condición doctrinal. Si el 

recipiente fuera elemento, habría tres. Si no es elemento, no puede ser 

tratado como mandamiento. Su postura intenta mantener ambas cosas a la 

vez, lo cual es imposible. 

La acusación reiterada de que yo “quito la copa de la comunión” no es más que 

propaganda repetida. Reconocer la función metonímica del término no 

elimina la copa del texto; la explica. Lo que Piña hace es confundir el rechazo 

de su doctrina del recipiente único con la negación del lenguaje bíblico. Esa 

confusión le permite repetir una acusación emocional sin responder al 

argumento real. 

Cuando Piña afirma que Lucas 22:20 enseña que tanto el vaso como el 

contenido son relevantes, introduce en el texto lo que el texto no dice. Lucas 

enseña que el nuevo pacto es en la sangre. No enseña que el recipiente tenga 

valor simbólico autónomo ni que su número sea relevante. Esa conclusión 

no se extrae del texto; Piña lo impone sobre él. 

El cuestionamiento constante de “¿cómo sabe Luévano qué es literal y qué es 

figurado?” es otro intento de desplazar la discusión hacia la autoridad 

personal. Pero decidir entre lenguaje literal y figurado es parte inevitable de 

la interpretación bíblica. Piña no evita esa tarea; simplemente pretende que 

su decisión sea incuestionable y la del otro ilegítima. Eso no es sumisión a la 

Escritura, es autoritarismo interpretativo. 

Las citas de Romanos 3:4 y Salmo 119:160 no prueban su tesis. Funcionan 

como garrotes emocionales, no como argumentos. Ninguno de esos textos 

enseña que deba usarse un solo recipiente literal. Invocarlos no llena el vacío 

exegético de su postura. 

Cuando Piña afirma finalmente que “la Biblia enseña que la copa es literal”, 

simplemente afirma lo que debería demostrar. Lucas 22:19–20 no legisla 

recipientes. Si insiste en literalidad material absoluta, cae en el absurdo de 

que un recipiente sea un pacto. Si apela a metonimia para evitar el absurdo, 

entonces su literalismo doctrinal se desmorona. 



30 
 

El error estructural que atraviesa toda la respuesta de Piña es la confusión 

constante entre tres niveles distintos. El hecho histórico de que existió algún 

recipiente o más en la cena original, el uso figurado del lenguaje donde 

“copa” designa contenido y participación, y la supuesta norma doctrinal de 

que hoy debe usarse un solo recipiente literal. Piña pasa ilegítimamente de 

los dos primeros al tercero sin que el texto lo autorice. 

Por todo ello, su “respuesta” fracasa. No refuta la objeción, no demuestra 

que la Escritura imponga un solo recipiente literal, no responde al 

paralelismo entre copa y mesa, y no justifica su literalismo selectivo. Mi 

objeción permanece intacta. La Biblia manda beber “esta copa”, es decir, 

participar del fruto de la vid conforme a su significado. La doctrina del 

recipiente único no proviene de Cristo, ni de Pablo, ni del Espíritu Santo, 

sino de una lectura añadida que el texto no sostiene. 

AP: (6) OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO Respuesta: Sí, el pan y la copa (el fruto 

de la vid) representan unidad; pero no ¡el recipiente! Sí, se habla de la “copa”, singular, 

porque representa un elemento singular, “el fruto de la vid”, ¡no representa muchos 

frutos! No, el recipiente no representa un nuevo pacto, más bien, de la copa se dice que 

“es la sangre del nuevo pacto”, lo cual es posible por metonimia, donde se usa la 

palabra “copa” haciendo referencia al contenido, “fruto de la vid”, y del contenido (“el 

fruto de la vid”) por lo que representa, es decir, la sangre del pacto. 1 Corintios 10:17 

dice que “siendo uno solo el pan”; pero, dicha singularidad es por causa de la referencia, 

la cual es con el Cristo, “el pan de vida” (cf. Juan 6:51). Pero eso no prueba nada sobre 

esa idea sectaria, en la que se supone algo como: “siendo uno solo el recipiente” (¡!). 

Bíblicamente hablando, no dice “UNA copa” o “un solo el recipiente”, sino “la copa” 

(Mateo 26:27; Marcos 14:23; Lucas 22:17, 20; 1 Corintios 10:16, 21; 11:25, 28) y 

“esta copa” (Lucas 22:20; 1 Corintios 11:25, 26, 27). En ningún texto bíblico, Jesús o 

Pablo dijeron, “Esta sola copa”, o “una copa”, o “un vaso”, ¡eso no dice la Biblia! 

RESPUESTA DE VALENTIN. Esta objeción de Lorenzo Luévano no tiene sentido. El dice 

que un recipiente llamado "vaso" o "copa" no representa unidad. Es cierto que un mero 

recipiente (sin el contenido) no representa unidad. El recipiente con el fruto de la vid sí 

representa la unidad. "La copa de bendición que bendecimos ¿no es la comunión de la 

sangre de Cristo?". La palabra comunión significa "compañerismo", "confraternidad";de 

ahí la unidad de la iglesia. Una única copa representa la comunión de la sangre de 

Cristo. Aquí no hay lugar para los vasitos individuales.  Lorenzo Luévano dice que 

solamente el contenido del vaso representa unidad. Sin embargo, ¿cómo puede el 

contenido por sí solo representar unidad? El uso de vasitos individuales rompe el 



31 
 

simbolismo de la comunión, ya que "la copa de bendición que bendecimos" es la 

comunión de la sangre de Cristo. ¿Son los vasitos individuales la comunión de la sangre 

de Cristo? ¿Cuántas copas son la comunión de la sangre de Cristo? Lorenzo Luévano 

dice que solamente el fruto de la vid es la comunión de la sangre de Cristo. La biblia le 

dice que la copa de bendición que bendecimos es la comunión de la sangre de Cristo. El 

fruto de la vid por sí solo no representa esa unidad. Que el contenido por sí solo no 

representa unidad se puede probar de manera clara y lógica. Cada vez que participan 

de la cena del Señor en vasitos individuales (aunque con el mismo contenido) destruyen 

el simbolismo de la unidad representada a través de la única copa de la comunión. El 

asunto de la cena del Señor no es asunto de individualidad, sino de unidad. Los vasitos 

individuales no representan unidad. Tampoco el contenido por sí solo representa unidad. 

La unidad es que "todos beban de la copa" (Mat 26:27-28; Mc 14:23), así como todos 

bebimos de un mismo Espíritu (1 Cor 12:13). Que bebamos " de esta copa" (1 Cor 

11:26,28), así como "de su plenitud tomamos todos" (Jn 1:16). No hay otra copa de 

la cual beber, así como tampoco hay otro espíritu ni otra plenitud de que tomar. Jesús 

dijo: "Esta copa (no otra copa) es el nuevo pacto en mi sangre" (Lc 22:19,20). ¿De 

quién es esta copa? Esta copa es la copa del Señor (1 Cor 10:21; 11:27). Si añadimos 

otra copa ¿qué simbolizará esa otra copa? y ¿de quién será esa otra copa? Otra copa 

(que no es "esta copa") es una copa del hombre, y no tiene ningún simbolismo.  Lorenzo 

Luévano dice que la Biblia no dice "una copa". Es la objeción más débil que he visto a 

mi artículo. "La copa", "esta copa", son palabras en singular. El plural imperativo es que 

"todos beban de ella". ¿Hay mandamiento para beber de una copa? Lorenzo Luévano 

dice que no. La Biblia enseña que sí. "Bebed (plural) de ella (de la copa singular) todos 

(plural)". Luévano puede ver que sí hay una única copa de la que todos deben beber. 

Además, Lorenzo Luévano es inconsecuente con su objeción a mi premisa. El sostiene que 

el libro de Hechos habla de una iglesia universal, y que para ser salvo, se debe ser 

añadido a esa única iglesia. Sin embargo, el libro de Hechos se refiere a esa única 

iglesia como "la iglesia" (Hch 2:47; 20:28). ¿Negará Luévano que la iglesia es única 

en base a que dice "la iglesia" y no "una iglesia"? De la misma manera, la copa es única 

porque dice "la copa", y no "las copas" como si fueran muchas (cfr Gal 3:16 ...a su 

simiente...y no a sus simientes, como si hablase de muchas..). Este mismo principio de 

Gálatas 3:16 se puede aplicar en la copa. La Biblia dice "la copa", no "las copas", como 

si hablase de muchas.  Un pan y una copa representan unidad: "La copa de bendición 

que bendecimos ¿no es la comunión de la sangre de Cristo? El pan que partimos ¿no es 

la comunión del cuerpo de Cristo?. Siendo un solo el pan, nosotros con ser muchos ,somos 

un cuerpo, pues todos participamos de aquel mismo pan " (1 Corintios 10:16-17). Invito 

a Lorenzo Luévano a preguntar por las sendas antiguas (Jeremías 6:16-17). La Biblia 

le da la respuesta. En las Santas Escrituras está el camino de las sendas antiguas. 



32 
 

Refutación: Voy a desarmar esta “respuesta” con calma, pero sin dejar una 

sola falacia viva, porque aquí Piña mezcla verdad parcial, confusión 

semántica, analogías inválidas y conclusiones no demostradas, todo 

envuelto en retórica emotiva. 

La respuesta de Antonio Piña parte declarando que mi objeción “no tiene 

sentido”, pero acto seguido confirma, sin darse cuenta, el núcleo exacto de mi 

argumento. Reconoce explícitamente que un mero recipiente, sin contenido, 

no representa unidad. Esa admisión es devastadora para su propia tesis, 

porque el debate nunca ha sido si un recipiente puede existir, sino si el 

recipiente en cuanto tal representa unidad y, por tanto, debe ser impuesto 

como condición doctrinal. Al admitir que el recipiente por sí mismo no 

representa unidad, Piña ya ha abandonado la base de la “doctrina de una 

sola copa literal”. 

Para salvarse, introduce una maniobra sumamente barata, pues afirma que 

el recipiente con el fruto de la vid representa la unidad. Pero aquí ocurre el 

primer error grave. La Biblia nunca atribuye la unidad al recipiente con el 

contenido, sino al acto de comunión y a lo que ese acto significa. Pablo no 

dice que la unidad resida en un objeto compuesto de vidrio más líquido, sino 

que “la copa… es la comunión de la sangre de Cristo” (1 Corintios 10:16). La 

comunión no es una propiedad física de un objeto; es una relación espiritual 

compartida por los participantes. Piña confunde el símbolo con el 

significado y convierte el medio en portador ontológico de unidad, algo que 

el texto no hace. 

Por otro lado, la respuesta de Piña expone una contradicción interna 

insalvable en su postura equivocada. Él afirma, por un lado, que el recipiente 

por sí solo no representa nada y que la unidad está en “el recipiente con el 

fruto de la vid”. Es decir, según Piña, la significación no está ni en el vaso 

aislado ni en el contenido aislado, sino en la combinación material de ambos. 

Pero si eso fuera así, entonces su propia lectura de los textos se vuelve 

incoherente. Pablo habla de beber “esta copa”. El mandato es claro y el verbo 

es inequívoco: beber. Ahora bien, si la “copa” que debe beberse, según Piña, 

es la unidad compuesta de recipiente más contenido, entonces el mandato 

apostólico exigiría beber ambos. Pero Piña mismo reconoce, correctamente, 



33 
 

que el recipiente no se bebe. Entonces surge una pregunta que él no puede 

responder sin destruir su sistema. ¿Bebe Piña el recipiente cuando obedece 

el mandato de beber la copa? Si responde que no, entonces admite que 

“beber la copa” no significa beber el objeto material llamado copa, sino beber 

aquello que la palabra “copa” designa por metonimia, es decir, el contenido. 

Pero si eso es así, entonces el mandato recae sobre el contenido y su 

significado, no sobre el recipiente ni sobre su número. Y en ese caso, toda su 

insistencia en un solo recipiente literal queda sin fundamento bíblico. Si, en 

cambio, Piña intentara sostener que el mandato incluye de algún modo al 

recipiente, caería en el absurdo evidente de afirmar que se bebe vidrio, metal 

o cerámica. El lenguaje mismo lo refuta. Pablo manda beber la copa, pero 

nadie bebe el recipiente. Por tanto, la Escritura misma obliga a reconocer que 

“copa” funciona como designación del contenido y de la participación 

figurada, no como regulación material del vaso. Esta objeción revela que 

Piña quiere usar el término “copa” de dos maneras incompatibles al mismo 

tiempo. Cuando le conviene, dice que el recipiente por sí solo no representa 

nada. Pero cuando quiere imponer su doctrina, actúa como si el recipiente 

fuera indispensable y normativo. No puede tener ambas cosas. O el 

recipiente es irrelevante simbólicamente, o es tan relevante que debe ser 

bebido conforme al mandato. La Escritura no le permite esa ambigüedad. 

Así pues, mi objeción no solo es pertinente, sino decisiva. Si Pablo manda 

beber la copa, y nadie bebe recipientes, entonces la copa no puede ser el 

recipiente literal como objeto doctrinal. El propio mandato apostólico 

destruye la tesis de Piña desde dentro. Y una doctrina que colapsa cuando 

se la toma en serio no es doctrina bíblica, sino construcción humana. 

Ahora, cuando Piña pregunta “¿cómo puede el contenido por sí solo representar 

unidad?”, la pregunta revela otra confusión. El contenido no representa 

unidad por ser líquido, sino por lo que representa teológicamente. El fruto 

de la vid representa la sangre del pacto, y la unidad proviene de que todos 

participan del mismo significado redentor, no de que todos toquen el mismo 

objeto físico. Pablo lo explica inmediatamente con el pan: “siendo uno solo 

el pan, nosotros, con ser muchos, somos un cuerpo” (1 Corintios 10:17). El 

énfasis no está en la manipulación física de una pieza indivisible, sino en la 

participación común en lo que el pan significa. De hecho, el pan se parte, se 



34 
 

distribuye y se consume en porciones, sin que eso destruya la unidad. Piña 

acepta eso con el pan, pero lo niega con “la copa”. Esa es incoherencia 

hermenéutica. 

Cuando afirma que “los vasitos individuales rompen el simbolismo”, Piña vuelve a 

introducir una premisa que jamás prueba, es decir, que el simbolismo bíblico 

depende de la unicidad material del recipiente. El texto no dice eso. Dice que 

el simbolismo depende de la participación común. La unidad no está en 

cuántos recipientes hay, sino en qué se participa y a quién se confiesa. De lo 

contrario, Pablo tendría que haber enseñado explícitamente: “no uséis más 

de un recipiente”, cosa que jamás hace. 

La insistencia en que “todos beban de la copa” tampoco ayuda a Piña. “Beber 

de la copa” es una expresión lingüística normal que, como él mismo admite 

en otros lugares, funciona por metonimia. Beber “de” algo no implica beber 

el objeto, sino beber lo que procede de él. El paralelismo que introduce con 

“todos bebimos de un mismo Espíritu” (1 Corintios 12:13) destruye su 

propio argumento, porque nadie sostiene que todos deban beber 

literalmente del mismo punto físico del Espíritu. Es una participación 

común, no una mecánica material compartida. 

Cuando Piña afirma que “no hay otra copa de la cual beber”, vuelve a confundir 

exclusividad teológica con unicidad material. No hay otra copa en el sentido 

de que no hay otro pacto, otra sangre, otra comunión salvadora. Eso no 

implica que no pueda haber más de un recipiente físico. De la misma 

manera, no hay otro Espíritu, pero eso no exige un único punto físico de 

acceso. El argumento es categorialmente inválido. 

El intento de reforzar su punto con el singular gramatical (“la copa”, “esta 

copa”) es otro error clásico. El singular en la Escritura no prueba unicidad 

material, sino unicidad conceptual. El mismo Piña reconoce que “un solo pan” 

no exige una sola pieza física indivisible. Sin embargo, aplica el singular de 

manera literalista solo cuando le conviene. Eso es selectividad gramatical, no 

exégesis. 

La comparación con “la iglesia” en Hechos y con Gálatas 3:16 es 

especialmente errónea. En Gálatas 3:16, Pablo hace una argumentación 



35 
 

inspirada explícita sobre el singular “simiente”, explicando él mismo el valor 

teológico del número. Aquí, en cambio, ningún apóstol hace una 

argumentación inspirada sobre el singular de ‘copa’ para establecer una 

norma sobre recipientes. Aplicar el razonamiento de Gálatas 3:16 a la copa 

es una extrapolación arbitraria. No todo singular bíblico funciona como 

argumento ontológico o normativo. Si así fuera, habría que construir 

doctrinas absurdas sobre “un solo camino”, “una sola puerta” literal, “una 

sola mesa” material, etc. 

Cuando Piña afirma que “una única copa representa la comunión”, vuelve a 

afirmar lo que necesita probar. El texto dice que la copa es comunión; no dice 

que la comunión dependa de que el recipiente sea único. Eso es añadir al 

texto. Decir que cualquier otra copa sería “copa del hombre” es pura retórica 

sin respaldo bíblico. La Escritura nunca distingue entre “copa del Señor” y 

“copa del hombre” por el número de recipientes, sino por a qué comunión 

se pertenece, la del Señor o la de los demonios (cfr. 1 Corintios 10:21). 

Finalmente, la apelación a “las sendas antiguas” es emocional, es un argumento 

patético, no argumentativo. Las sendas antiguas no se definen por tradiciones 

humanas añadidas, sino por lo que Dios efectivamente reveló. Y lo que Dios 

reveló es claro: pan y fruto de la vid como elementos, comunión en el cuerpo 

y la sangre de Cristo como significado, y silencio absoluto sobre el número 

y la forma del recipiente. 

Entonces, la verborrea de Piña falla en todos los niveles. Confunde símbolo 

con objeto, unidad teológica con unicidad material, singular gramatical con 

mandato doctrinal, y participación espiritual con logística física. Afirma 

repetidamente lo que nunca demuestra y acusa de “romper el simbolismo” 

a quien simplemente se niega a idolatrar un recipiente. Mi objeción 

permanece intacta. La unidad que enseña la Cena del Señor es una unidad 

de comunión en Cristo, no una unidad de cristalería. 

AP: 7 OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No, el uso de “un solo recipiente” no es 

doctrina de los apóstoles. La doctrina de los apóstoles es que el fruto de la vid, que 

representa la sangre del nuevo pacto, es simbolizado con la palabra “copa”, no con 

cierto recipiente o vaso. El uso de varios recipientes no es “doctrina de hombres”, pues 

aunque usamos varios recipientes, siempre bebemos una sola copa, es decir, uno y el 



36 
 

mismo fruto de la vid. Es notable que, aunque se usen varios recipientes o contenedores, 

el contenido siempre es uno y el mismo. Por ejemplo, Jesús dijo, “Ni se echa vino nuevo 

en odres viejos” (Mateo 9:17). Nótese que la palabra “odres” es plural, mientras que 

el contenido siempre es singular. Otro ejemplo, “Llenad las tinajas de agua... y el agua 

se convirtió en vino” (Juan 2:6-10). Aquí vemos la palabra “tinajas” en plural, pero el 

contenido, es decir, “agua”/“vino” siempre en singular. En esos textos no se usa la 

metonimia, pues de usarse una metonimia, entonces se hablaría de “la canasta” y “la 

tinaja”, como “la copa” en los textos de la cena del Señor. Pero, lo que sí muestran, es 

que, puede haber varios contenedores, y se pueden usar varios contenedores, pero el 

contenido siempre es uno y el mismo: vino, agua, ¡fruto de la vid! Por eso, los cristianos, 

aunque usemos varios contenedores al beber la copa, siempre bebemos la copa, es decir, 

siempre bebemos uno y el mismo contenido, ¡el fruto de la vid! Esa es la doctrina de los 

apóstoles. RESPUESTA DE VALENTIN: Lorenzo Luévano dice: "el uso de un recipiente no 

es doctrina de los apóstoles". La cena del Señor como está en las Escrituras es doctrina. 

¿De qué manera está en las Escrituras? ¿Se puede hacer de otra forma diferente? La 

copa es parte de la doctrina de los apóstoles. Los apóstoles recibieron este mandamiento 

del Señor (Mateo 26:28; Mc 14:23). El apóstol Pablo recibe el mismo mandamiento (1 

Cor 11:23-28). El apóstol Pablo dice : "Os alabo hermanos... porque retenéis las 

instrucciones tal y como os las entregué" (11:2) ¿Cómo las entregó? Tal y como las 

había recibido (11:23-28): la cena del Señor como Jesús la estableció, con el pan (que 

representa el cuerpo de Cristo) y con la copa (que representa el nuevo pacto en su 

sangre). La forma de la cena del Señor es doctrina de los apóstoles. Esto está confirmado 

por el apóstol Pablo.  Luévano dice: "la doctrina de los apóstoles es que el fruto de la 

vid representa la sangre del pacto". De acuerdo, el fruto de la vid representa la sangre. 

Pero únicamente el fruto de la vid representa la sangre del pacto si está en la copa. La 

sangre y el pacto son dos cosas distintas (Lc 22:20; Heb 12:24; 13:20). La copa con 

el fruto de la vid simboliza el Nuevo Pacto en su sangre (Lc 22:20; 1 Cor 11:25). El 

fruto de la vid contenido en la copa simboliza la sangre del pacto (Mat 26:28; Mc 

14:24). Que el fruto de la vid (sin la copa) representa la sangre del pacto no es doctrina 

apostólica. Siempre que se menciona el simbolismo de la copa, se dice que es el Nuevo 

Pacto en su sangre. Siempre que se menciona el simbolismo del fruto de la vid (contenido 

en la copa) se dice que es la sangre del pacto. Lorenzo Luévano hace una mala 

comparación entre los recipientes de la boda de Caná (Jn 2:7) y el recipiente de la cena 

del Señor. El dice que el agua de Jn 2:7 está en singular, mientras que los recipientes 

están en plural. No obstante, ese ejemplo no ayuda a Luévano en nada. La copa de la 

cena del Señor (recipiente) está en singular. Siempre que se menciona el recipiente de 

la cena del Señor está en singular. Además, en otras ocasiones, el agua (o contenido) 

está en plural y el contenedor en singular. La Escritura usa varias veces la figura de 

muchas aguas en un solo recipiente o de un recipiente que contiene una sola sustancia 



37 
 

líquida. Ejemplos: 1. El lavacro del tabernáculo/templo“Harás también una fuente de 

bronce, con su base de bronce, para lavar; y la colocarás entre el tabernáculo de reunión 

y el altar, y pondrás en ella agua.”(Exo 30:18). “Hizo asimismo un mar de fundición, 

el cual tenía diez codos de un borde al otro… y lo asentó sobre doce bueyes. Y cabían 

en él tres mil batos.” (2 Cron 4:2) Aquí vemos: mucha agua contenida en un solo 

recipiente (la fuente, o el mar de bronce). No eran “muchas fuentes con un agua”, sino 

una fuente con muchas aguas. 2. El bautismo de muchos en un mismo río “Juan bautizaba 

también en Enón, junto a Salim, porque había allí muchas aguas; y venían, y eran 

bautizados.” (Jn 3:23) Aquí se usa “muchas aguas” en el sentido de abundancia, pero 

siempre dentro de un mismo cauce: el río o el manantial. Es decir, varias corrientes 

alimentaban un mismo depósito natural. 3. El mar como un solo cuerpo de aguas “Ven 

acá, y te mostraré la sentencia contra la gran ramera, la que está sentada sobre muchas 

aguas… Las aguas que has visto donde la ramera se sienta, son pueblos, muchedumbres, 

naciones y lenguas".(Apo 17:1,15) Aquí se habla de “muchas aguas” pero como un solo 

mar donde se sienta la mujer. La imagen no son muchos recipientes, sino un mismo 

depósito de aguas. 

Refutación: Aquí la respuesta de Piña tiene la apariencia de ser más más 

bíblica porque cita muchos textos, pero en realidad es uno de los puntos 

donde más claramente se ve el colapso lógico y hermenéutico de su postura. 

Antonio Piña comienza afirmando que la Cena del Señor “tal como está en 

las Escrituras” es doctrina apostólica. Hasta aquí no hay desacuerdo. El 

problema surge cuando él confunde “la existencia de la ordenanza” con “la 

forma logística exacta que él presupone”. Que la Cena del Señor sea doctrina 

apostólica no significa que cada detalle material imaginado por Piña sea 

parte de esa doctrina. La pregunta no es si la Cena es doctrina, sino qué 

aspectos de ella están legislados y cuáles no. Piña da por sentado lo que 

debería demostrar. 

Cuando cita Mateo 26, Marcos 14 y 1 Corintios 11, afirma correctamente que 

los apóstoles recibieron la Cena del Señor del mismo Cristo. Pero ninguno 

de esos textos legisla el número de recipientes. Pablo dice que recibió “del 

Señor” la Cena, pero cuando explica en qué consiste, la copa en términos 

espirituales, no en términos de infraestructura material. Decir que “la forma 

de la Cena es doctrina” es una afirmación ambigua. Si por “forma” Piña 

entiende pan y fruto de la vid, de acuerdo. Si por “forma” entiende “un solo 



38 
 

recipiente literal obligatorio”, entonces ha añadido algo que no aparece en la 

instrucción apostólica. 

Piña afirma luego que el fruto de la vid solo representa la sangre del pacto 

“si está en la copa”. Esa afirmación es crucial, porque aquí introduce una 

condición ontológica inexistente en el texto. La Escritura jamás dice que el 

fruto de la vid pierde su valor representativo si se traslada de un recipiente 

a otro. El simbolismo no depende del contenedor, sino de lo que el contenido 

representa y del acto ordenado por Cristo. La sangre representa el pacto 

porque es sangre derramada, no porque esté alojada en un recipiente 

específico. Hebreos es clarísimo en que el pacto se ratifica por la sangre, no 

por la vasija que la contiene.  

Ahora, aquí hay más que decir. Si Antonio Piña afirma que el fruto de la vid 

solo representa la sangre del nuevo pacto cuando está en la copa, es decir, cuando 

está unido materialmente al recipiente, entonces él mismo crea una unidad 

indivisible entre recipiente y contenido. Según su propio razonamiento, ni el 

recipiente solo ni el contenido solo representan nada; únicamente la 

combinación de ambos tendría valor simbólico. Pero si eso es así, entonces 

su práctica entra en contradicción directa con el mandamiento bíblico. Pablo 

manda “beber esta copa”. El verbo es beber. No dice “usar”, no dice “tocar”, 

no dice “sostener”, dice beber. Ahora bien, si la “copa” que debe beberse, 

según Piña, es la unidad compuesta de recipiente más contenido, entonces 

el mandato apostólico exige beber ambos. Pero Piña no bebe el recipiente. 

Nadie lo hace. Nadie puede hacerlo. Y él lo sabe. Aquí el argumento colapsa 

por su propio peso. O bien Piña reconoce que “beber la copa” no significa 

beber el recipiente, sino beber aquello que la palabra “copa” designa por 

metonimia, es decir, el contenido, en cuyo caso el recipiente deja de ser 

doctrinalmente relevante; o bien insiste en que la copa es una unidad 

inseparable de recipiente y contenido, en cuyo caso desobedece el mandato, 

porque no bebe el recipiente junto con el fruto de la vid. No hay tercera 

opción. Si Piña dice que no se bebe el recipiente, entonces admite que el 

recipiente no forma parte del mandato. Y si no forma parte del mandato, no 

puede convertirse en condición doctrinal. Pero si insiste en que el recipiente 

es esencial para que el fruto represente la sangre, entonces su propia práctica 



39 
 

contradice su teología, porque nunca bebe el recipiente. En ese caso, según 

su lógica, no estaría bebiendo verdaderamente “la copa”. Así, el argumento 

de Piña se autodestruye. Quiere que el recipiente sea indispensable, pero no 

se atreve a llevar su premisa hasta el final. Quiere que “la copa” sea algo más 

que el contenido, pero cuando el texto manda beberla, retrocede y actúa 

como si “copa” significara solo el contenido. Eso no es exégesis; es 

acomodación oportunista. Por tanto, mi objeción es concluyente. Si el fruto 

de la vid solo “funciona” cuando está unido al recipiente, entonces Piña peca 

al no beber el recipiente; y si no peca al no beber el recipiente, entonces el 

recipiente no es parte del mandato y no puede ser impuesto como doctrina. 

El propio mandamiento de “beber la copa” demuestra que “copa” no puede 

significar recipiente literal como norma. El texto bíblico obliga a entender el 

término de manera metonímica. La doctrina de Piña se contradice a sí misma 

cuando se toma en serio; por tanto, no viene de los apóstoles, sino de la 

imaginación humana. 

Piña insiste en separar “pacto” y “sangre”, lo cual es correcto a nivel 

conceptual, pero luego los vuelve a unir de una manera artificial diciendo 

que el recipiente simboliza el pacto y el contenido simboliza la sangre. Esa 

división simbólica no existe en el texto bíblico. Jesús no repartió símbolos 

separados para conceptos separados. Dijo: “esta copa es el nuevo pacto en 

mi sangre”. El pacto no se simboliza por el recipiente, sino por la sangre en 

cuanto ratificadora del pacto. Piña convierte una frase sacramental unitaria 

en un esquema simbólico fragmentado que la Escritura nunca enseña. 

Luego Piña acusa una “mala comparación” con los recipientes de Caná, pero 

aquí incurre en una contradicción directa. Él mismo había afirmado que 

varios recipientes pueden contener un mismo contenido sin que el contenido 

deje de ser uno. Para apoyar eso, usa ejemplos de odres, tinajas y aguas. Pero 

cuando ese mismo principio se aplica a la Cena del Señor, entonces 

súbitamente ya no vale, porque ahora necesita que el recipiente sea único. Es 

decir, usa el argumento cuando le conviene y lo descarta cuando lo 

perjudica. Eso no es exégesis, sino oportunismo argumentativo. Más grave 

aún es que Piña introduce ejemplos del Antiguo Testamento y del 

Apocalipsis que no tienen ninguna relación normativa con la Cena del Señor. 



40 
 

El lavacro del templo, el mar de bronce, el río Jordán o las “muchas aguas” 

de Apocalipsis 17 no son ordenanzas comparables con la Cena del Señor. 

Son imágenes, narraciones o símbolos apocalípticos. Ninguno de esos textos 

establece un patrón doctrinal para la Cena del Señor. Usarlos como analogía 

normativa es una falacia de falsa analogía. El hecho de que en algún lugar 

haya “muchas aguas en un solo recipiente” no crea un mandamiento para 

que la Cena del Señor tenga un solo recipiente. 

Además, Piña se contradice al insistir en que “siempre que se menciona la 

copa de la Cena está en singular”. Eso es cierto gramaticalmente, pero 

irrelevante doctrinalmente. El singular gramatical no implica unicidad 

material obligatoria. El propio Piña acepta que “un solo pan” no exige una 

sola pieza indivisible, y que “la iglesia” no exige una sola congregación local 

visible. Sin embargo, decide que con la copa el singular sí impone una regla 

material. Esa selectividad es hermenéuticamente injustificable. 

Cuando Piña afirma que “el fruto de la vid sin la copa no representa la 

sangre”, está afirmando algo que la Biblia nunca dice. Pablo jamás afirma 

que el fruto de la vid pierde su significado si se vierte en otro recipiente. El 

simbolismo reside en el uso ordenado del fruto de la vid en la Cena del 

Señor, no en la permanencia física dentro de un recipiente específico. De 

hecho, si el argumento de Piña fuera consistente, entonces el momento en 

que Jesús repartió la copa en la Cena original el contenido habría dejado de 

representar la sangre en el instante en que salía del recipiente. Ese absurdo 

muestra que su tesis no funciona ni siquiera aplicada a la Cena original. 

La acumulación de ejemplos de “un recipiente con mucho contenido” 

tampoco ayuda a Piña, porque el debate no es si puede haber un recipiente 

con mucho líquido, sino si la Biblia manda que haya solo uno. Nada de lo 

que cita establece obligación, patrón normativo ni inferencia necesaria. Son 

descripciones, no prescripciones. 

En el fondo, todo el argumento de Piña falla porque confunde tres categorías 

distintas: descripción bíblica, simbolismo teológico y mandato doctrinal. De la 

descripción de que hubo una copa, infiere un simbolismo material exclusivo; 



41 
 

y de ese simbolismo infiere un mandamiento. Ninguno de esos pasos está 

autorizado por el texto. 

Otra vez, mi objeción permanece completamente intacta. El uso de un solo 

recipiente no es doctrina de los apóstoles. La doctrina apostólica consiste en 

pan y fruto de la vid como símbolos del cuerpo y la sangre de Cristo, 

participados en comunión. Todo intento de convertir el recipiente en 

condición doctrinal es una adición humana. Piña no ha demostrado lo 

contrario; solo ha acumulado textos que no dicen lo que él necesita que 

digan. 

AP: OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO. No, el uso de “un solo recipiente” para beber 

la copa, no está en todas las cosas que Cristo nos mandó, ni en todas las palabras de 

vida, ni en todo el consejo de Dios, ni en toda la Escritura inspirada por Dios. Lo que 

Dios nos mandó fue a beber “esta copa” (1 Corintios 11:26), es decir, a beber “el fruto 

de la vid”. Si usamos varios contenedores, siempre bebemos uno y el mismo contenido, 

es decir, el fruto de la vid. RESPUESTA DE VALENTIN. Lorenzo Luévano dice que el uso 

de un recipiente (o copa) no está en todo el consejo de Dios. Sin embargo, el uso de la 

copa de la comunión es parte "de toda palabra que sale de la boca de Dios" (Deut 8:3; 

Mat 4:4; Lc 4:4), de "todas las cosas " que Cristo mandó (Mat 28:20), de "todas las 

cosas que pertenecen a la vida y a la piedad" (2 Ped 1:3), de toda Escritura inspirada 

por Dios (2 Tim 3:16-17), de todo el consejo de Dios (Hch 20:22,27). La fe fue dada 

una vez a los santos (Jud 3). Esa fe es un solo cuerpo de doctrina (Efe 4:5), y en ese 

cuerpo de doctrina, está la enseñanza de la copa. No podemos cambiar este 

fundamento, puesto que "nadie puede poner otro fundamento que el que está puesto" 

(1 Cor 3:11). Aunque Lorenzo Luévano quiera cambiar la copa de la comunión, el 

fundamento está puesto. La biblia "habla" (1 Ped 4:11) de la copa. En cuanto al uso de 

vasitos individuales, guarda "silencio" (1 Cor 4:6). Es mejor hablar donde la biblia 

habla, y guardar silencio donde la biblia guarda silencio. Este principio no lo respecta 

Lorenzo Luévano en el uso de la copa común. Luévano no respecta el silencio de las 

Escrituras. Nada ha dicho el Espíritu Santo sobre el uso de copitas individuales.  Estoy 

seguro que la copa no es el fruto de la vid. La Biblia enseña que Dios no es Dios de 

confusión, sino de paz (1 Cor 14:33). El Espíritu Santo habló de la copa. La Biblia hace 

más mención de la copa que del fruto de la vid. El Espíritu Santo sabía que iban a 

sustituir la única copa de la comunión por los vasitos individuales (1 Timoteo 4:1). Que 

iban a quitar la copa de la mesa del Señor (Apo 22:18-19). Que iban a cambiar el 

mandamiento de la cena del Señor (Deut 4:2; Lev 10:1-3). Que le iban a quitar y a 

poner elementos que él no mandó (Deut 29:29-32; Prov 30:6). Que iban a sustituir el 



42 
 

pan por otro elemento y el fruto de la vid por otro contenido (Lev 10:1-3). ¡Qué orgullo 

de parte del hombre creer que tiene la última palabra de como debe ser adorado Dios! 

Refutación: La “respuesta” de Piña es larga, cargada de textos y alarmismo 

espiritual, pero no responde mi objeción. De hecho, la confirma. Vamos a 

mostrar con claridad dónde cambia de tema, dónde añade, dónde amenaza 

con textos fuera de contexto y dónde viola su propio principio hermenéutico. 

Esté muy atento. 

La objeción es clara y delimitada. El uso de un solo recipiente literal no 

aparece como mandamiento en “todas las cosas que Cristo mandó”, ni en 

“todo el consejo de Dios”. Lo que sí aparece es el mandato de beber esta copa, 

es decir, participar del fruto de la vid. Piña no responde ese punto. Lo 

esquiva. 

Su primer movimiento es un cambio ilegítimo de categoría. Yo jamás negué 

que la Cena del Señor sea parte del consejo de Dios. Tampoco negué que la 

Escritura hable de “la copa”. Lo que negué es que el uso de un solo recipiente 

literal forme parte de ese consejo. Piña responde como si hubiera negado la 

Cena misma. Esa falsa representación es una falacia clásica, responder a algo 

que no fue dicho. 

Cuando Piña cita Deuteronomio 8:3, Mateo 4:4, Mateo 28:20, 2 Pedro 1:3, 2 

Timoteo 3:16–17 y Hechos 20:27, comete un error fundamental, pues 

confunde la totalidad de la revelación con la totalidad de su interpretación personal. 

Que la Cena del Señor esté en “toda la palabra de Dios” no implica que cada 

detalle logístico imaginado por Piña esté en ella. Ninguno de esos textos 

menciona recipientes, número de recipientes, forma de recipientes ni 

unicidad material. Usarlos para imponer eso es abuso de textos generales 

para sostener una conclusión específica no revelada. 

Luego afirma que “la enseñanza de la copa” está en ese cuerpo de doctrina. 

Pero aquí ocurre el punto decisivo, la enseñanza de la copa no es lo mismo 

que la enseñanza de un recipiente único. La Escritura enseña la copa como 

lenguaje figurado. Piña añade el recipiente como condición doctrinal. Esa 

adición es precisamente lo que está en discusión. Declarar “el fundamento 



43 
 

está puesto” no prueba que su interpretación sea ese fundamento. Es retórica 

circular. 

Cuando Piña apela al principio “hablar donde la Biblia habla y guardar 

silencio donde la Biblia guarda silencio”, incurre en una contradicción 

directa. La Biblia habla de la copa como comunión en la sangre de Cristo. No 

habla del número de recipientes. Por tanto, si ese principio se aplicara 

correctamente, Piña debería guardar silencio sobre el recipiente único. En 

cambio, hace exactamente lo contrario, habla extensamente donde la Biblia 

guarda silencio e impone ese silencio a otros como ley. Ese no es respeto al 

principio; es uso selectivo y autoritario del principio. 

La acusación de que “no respeto el silencio de las Escrituras” es, por tanto, 

falsa. Yo no introduje una práctica como mandamiento. Piña sí. El que viola 

el silencio bíblico no es quien reconoce libertad donde Dios no legisló, sino 

quien legisla donde Dios guardó silencio. 

Cuando Piña insiste en que “la copa no es el fruto de la vid”, vuelve a 

combatir un hombre de paja. Nadie ha dicho que “copa” y “fruto de la vid” 

sean idénticos ontológicamente. Lo que se ha dicho, y el propio texto exige, 

es que “copa” funciona como designación metonímica de aquello que se 

bebe y de lo que representa. De hecho, el propio Piña reconoce esto en otros 

momentos, pero aquí lo ignora para mantener su tesis. 

Su afirmación de que “la Biblia hace más mención de la copa que del fruto 

de la vid” no prueba absolutamente nada. La frecuencia de una palabra no 

determina su función normativa. La Biblia menciona más veces “mesa” que 

“pan” en algunos contextos, y nadie convierte la mesa en elemento 

sacramental. Este argumento es estadístico y teológicamente irrelevante. 

A partir de ahí, Piña entra en una espiral de alarmismo apocalíptico. Afirma 

que el Espíritu Santo “sabía” que se sustituiría la copa por vasitos, que se 

quitaría la copa de la mesa del Señor, que se cambiaría el mandamiento, y 

cita 1 Timoteo 4:1, Apocalipsis 22:18–19, Deuteronomio 4:2, Levítico 10 y 

Proverbios 30:6. Ninguno de esos textos habla de la Cena del Señor ni de 

recipientes. Usarlos aquí es manipulación por asociación: equipara el 

desacuerdo con él a apostasía, fuego extraño y adulteración de la revelación. 



44 
 

Eso no es exégesis; es intimidación religiosa que, desde luego, no tiene 

ningún impacto sobre nosotros.  

Más aún, Piña incurre en una ironía fatal, pues acusa de “quitar y poner” 

mandamientos a quien rechaza añadir uno, mientras él mismo añade uno 

que la Biblia nunca dio. Si alguien está poniendo “otro fundamento”, no es 

quien se aferra al texto, sino quien convierte un detalle no legislado en 

condición de fidelidad. 

Finalmente, el tono moralista con el que concluye, “¡qué orgullo creer que el 

hombre tiene la última palabra!”, vuelve contra él mismo. Porque aquí no 

está Dios hablando de recipientes. Está Piña. La pregunta no es quién tiene 

la última palabra, sino quién realmente la está tomando. Y en este caso, la 

Escritura guarda silencio donde Piña habla. 

Entonces, una vez más mi objeción permanece intacta. El uso de un solo 

recipiente literal no está en todas las cosas que Cristo mandó, no está en todo 

el consejo de Dios, no está en la doctrina de los apóstoles y no está en la 

Escritura inspirada. Lo que sí está es el mandato de beber “esta copa”, es 

decir, participar del fruto de la vid en comunión con la sangre de Cristo. 

Todo lo demás es adición humana, revestida de citas bíblicas que no dicen 

lo que Piña necesita que digan. 

AP: 9 OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No, el uso de “un solo recipiente” para 

que bebamos “esta copa” (1 Corintios 11:26) no es mandamiento de Cristo, ni se debe 

seguir como si lo fuera. Tampoco es un evangelio diferente que bebamos “esta copa” 

(1 Corintios 11:26) en varios contenedores, pues siempre bebemos uno y el mismo 

contenido, es decir, el fruto de la vid, “esta copa” (1 Corintios 11:26). Luego, beber la 

copa en varios contenedores no es una doctrina diferente, ni es ir más allá de lo escrito. 

Siempre seguimos la doctrina de Cristo y de los apóstoles “tal y como” ellos nos la 

enseñaron, no diferente a como ellos nos la enseñaron. Siempre bebemos la copa, 

siempre bebemos uno y el mismo contenido: el fruto de la vid, aunque usemos varios 

contenedores. RESPUESTA DE VALENTIN. Luévano dice: "el uso de un solo recipiente no 

es mandamiento de Cristo para que bebamos la copa". Solo basta leer un mandamiento 

directo, un ejemplo aprobado o una inferencia necesaria para beber de una copa en la 

cena del Señor. Lo cierto es que, el uso de una copa aparece como mandato directo, 

ejemplo aprobado e inferencia necesaria. Si Luévano dice que no hay mandamiento para 

usar una copa, y que en ningún lugar la Biblia ordena usar una sola copa en la cena del 



45 
 

Señor, nosotros le respondemos: ¿ordena la Biblia celebrar la cena del Señor los 

domingos (Hch 20:7)? ¿ordena la Biblia bautizar solamente creyentes? ¿ordena la 

Biblia bautizar solamente por inmersión? ¿ordena la Biblia usar pan sin levadura? 

¿ordena la Biblia usar fruto de la vid en la cena?. No. Nada de esto se ordena en las 

Escrituras. Todo esto se hace por ejemplos aprobados e inferencias necesarias. Todo lo 

que se presenta como mandato directo, ejemplo aprobado o inferencia necesaria es 

mandamiento de Cristo. Luévano dice:"no es un evangelio diferente que bebamos 'esta 

copa' ". Estoy de acuerdo; no es un evangelio diferente "beber esta copa". Pero en la 

forma que lo practican (con los vasitos individuales) es un evangelio diferente (ya que 

no están "bebiendo esta copa" sino 'otra copa'). 'Beber esta copa' es 'beber la copa' por 

el contenido. El contenido jamás será la copa. La copa jamás será el contenido. Copa es 

copa. Contenido es contenido. ¿Puede Luévano decirnos cuántos recipientes se usaron en 

la cena del Señor? ¿Cuántos vasos (o copas) bebieron los discípulos? ¿En cuántas copas 

estaba el contenido o fruto de la vid? 

Refutación: La respuesta de Piña parece apelar al método clásico de 

“mandamiento, ejemplo aprobado e inferencia necesaria”, pero en realidad 

lo usa de manera defectuosa, selectiva y, en este punto, auto contradictoria. 

Mi objeción es precisa. El uso de un solo recipiente literal no es mandamiento 

de Cristo, ni puede elevarse a tal sin violar el principio de no ir más allá de 

lo escrito. Piña responde afirmando que el uso de una copa aparece como 

mandamiento directo, ejemplo aprobado e inferencia necesaria. El problema 

es que nunca demuestra eso respecto al número de recipientes. Confunde 

deliberadamente “beber la copa” con “usar un solo recipiente”. Son cosas 

distintas, y esa distinción es exactamente la que su respuesta evita. 

Cuando Piña dice que “basta leer un mandamiento directo, un ejemplo 

aprobado o una inferencia necesaria para beber de una copa”, introduce un 

desliz semántico. El texto manda beber “esta copa”, no manda usar un 

recipiente único. El mandato recae sobre el acto de beber aquello que la 

“copa” designa, no ha beber el contenedor. Piña nunca cita un texto que diga, 

“usad un solo recipiente”, ni directa ni indirectamente. Simplemente da por 

hecho que “copa” equivale a “un recipiente único obligatorio”, que es 

precisamente lo que está en disputa. 

La lista de comparaciones que introduce Piña (domingo, inmersión, 

creyentes, pan sin levadura, fruto de la vid) es una falsa analogía. En todos 



46 
 

esos casos existe un conjunto de textos que, en conjunto, sí establecen una 

práctica específica por ejemplo apostólico claro o inferencia necesaria. En 

cambio, en el caso del recipiente, no existe ningún texto que haga necesaria 

la unicidad material del vaso. No hay ejemplo apostólico donde se enfatice 

el número de recipientes como normativo, ni inferencia que obligue a ello. 

Piña equipara cosas que no son equivalentes para dar la impresión de que 

su conclusión es inevitable, cuando no lo es. 

Además, Piña incurre en una contradicción lógica grave. Afirma que “beber 

esta copa” es beber el contenido, y acto seguido insiste en separar 

rígidamente “copa” y “contenido” diciendo que “el contenido jamás será la 

copa”. Pero si el contenido jamás es la copa, entonces nadie bebe la copa, 

porque nadie bebe recipientes. Sin embargo, Pablo manda beber la copa. La 

única manera coherente de entender ese mandato es reconocer que “copa” 

funciona como designación metonímica del contenido en su significado. 

Piña quiere negar esa conclusión, pero no puede hacerlo sin vaciar de 

sentido el propio mandato bíblico. 

Cuando Piña afirma que usar varios contenedores equivale a “beber otra 

copa”, introduce una definición arbitraria. El texto nunca define “otra copa” 

por el número de recipientes, sino por la comunión a la que pertenece. En 1 

Corintios 10, la “otra copa” es la de los demonios, no una copa física distinta. 

Cambiar el recipiente no cambia la copa en sentido teológico, porque la copa 

se define por el pacto y la sangre que representa, no por la cristalería que la 

contiene. 

Las preguntas finales de Piña, ¿cuántos recipientes usó Jesús?, ¿en cuántas 

copas estaba el fruto de la vid? Son retóricas pero irrelevantes. Aun si Jesús 

hubiera usado un solo recipiente histórico, eso no establece 

automáticamente un mandamiento perpetuo, del mismo modo que el uso de 

un aposento alto (cfr. Marcos 14:14), una hora específica (cfr. Lucas 22:14; 

Marcos 14:17) o una mesa determinada (cfr. Marcos 14:18; 1 Corintos 10:21) 

no se convierten en doctrina. La historia no se convierte en ley sin indicación 

textual que así lo haga. 



47 
 

En el fondo, Piña comete el mismo error reiterado, pues confunde 

descripción con prescripción y luego acusa de “otro evangelio” a quien no 

acepta su inferencia no demostrada. Decir que usar varios recipientes es 

“otro evangelio” es una acusación grave, pero completamente infundada, 

porque no hay cambio en el elemento, no hay cambio en el significado, no 

hay cambio en el acto de comer al Cena. Se sigue bebiendo “esta copa” en el 

sentido bíblico del término. 

Así pues, Piña no demuestra que el uso de un solo recipiente sea 

mandamiento directo, ejemplo aprobado ni inferencia necesaria. Lo asume. 

Y lo que se asume sin demostración no puede imponerse como doctrina de 

Cristo. Mi objeción permanece firme. Beber “esta copa” no equivale a 

obedecer una regla sobre el número de recipientes, y afirmar lo contrario es 

ir más allá de lo escrito. 

AP: 10 OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No es cuestión de haber Cristo 

“autorizado copitas individuales”, pues tampoco mandó el uso de “un solo recipiente” 

para que bebamos “la copa”. Cristo mandó que bebiéramos “la copa”, es decir, “el 

fruto de la vid”. Si lo hacemos en uno o varios contenedores, siempre bebemos uno y el 

mismo contenido; por tanto, es falso que él haya “autorizado un solo recipiente”, y no 

el uso de varios contenedores. RESPUESTA DE VALENTIN: ¿Cuántos recipientes usó Jesús 

en la cena? Esta es la misma objeción anterior. Está repetida. 

Refutación: La “respuesta” de Piña aquí es, otra vez, una no-respuesta. No 

refuta la objeción; la esquiva con una pregunta irrelevante y luego declara, 

sin demostrarlo, que el asunto ya fue tratado. Eso no es argumentación 

bíblica, es evasión retórica. 

Mi objeción es clara, razonable y distinta. No se trata de si Cristo “autorizó 

copitas individuales”, porque tampoco autorizó un solo recipiente literal. 

Cristo no legisló recipientes; mandó beber la copa, es decir, participar del 

fruto de la vid con el significado que él mismo le dio. Mi objeción no 

pregunta cuántos recipientes pueden usarse, sino niega que exista 

autorización exclusiva para uno solo. Ese es el punto. Y ese punto Piña no lo 

toca. 

Cuando Piña responde con la pregunta “¿Cuántos recipientes usó Jesús en 

la cena?”, incurre en un error básico, al confundir un hecho histórico con 



48 
 

mandato normativo. Aun si se concediera, solo para efectos del argumento, 

que Jesús usó un solo recipiente en la cena original, eso no convierte 

automáticamente ese detalle en ley perpetua. Jesús también usó un aposento 

alto, celebró la cena en el contexto de la Pascua judía, con doce hombres 

específicos, en Jerusalén y de noche. Nadie serio sostiene que todos esos 

detalles sean obligatorios hoy. Piña selecciona arbitrariamente un elemento 

histórico y lo convierte en doctrina sin autorización textual. 

Además, la pregunta misma no resuelve nada. Aunque Piña pudiera probar 

cuántos recipientes se usaron, cosa que el texto no especifica con claridad, 

seguiría sin demostrar que Cristo prohibió usar más de uno, o que el uso de 

varios recipientes sea “otro evangelio”. La carga de la prueba no está en 

demostrar cuántos recipientes se usaron, sino en demostrar que Cristo 

mandó usar uno solo. Esa prueba no existe. 

Decir “esta es la misma objeción anterior” tampoco refuta nada. Si la 

objeción se repite es porque el error persiste. Una objeción no queda anulada 

por cansancio del oponente, sino por una respuesta bíblica clara. Declarar 

que está “repetida” es admitir implícitamente que no se ha dado una 

respuesta satisfactoria. En lógica, eso se llama petición de principio por descarte, 

no refutación. 

Más aún, Piña evita cuidadosamente el corazón de la objeción. Si Cristo no 

autorizó explícitamente un solo recipiente, ¿con qué autoridad se condena a 

quien no lo usa? Ese es el problema real, y Piña no lo enfrenta. En lugar de 

demostrar autorización exclusiva, se limita a insinuar que cualquier 

alternativa es ilegítima, sin texto que lo respalde. 

AP: 11 OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: Según el contexto de Lucas 22:17, lo 

que fue repartido es el fruto de la vid (Lucas 22:18). Por otro lado, la palabra “repartir” 

no significa “beber por turno de un mismo vaso”. El verbo “διαμερίζω” significa dividir, 

repartir, distribuir, jamás se usa en griego koiné con el sentido de “beber” ni de “turnarse 

para beber”. En Lucas 12:13, “dividir”, y no ¡usar la misma y única herencia por turnos! 

Lucas 12:52, “divididos”, ¿significa “uno contra sí mismo”? Hechos 2:3, “repartidas”, 

¿una y la misma lengua por turno? Ahora, regresando a Lucas 22:18, en el texto griego 

leemos: “Λάβετε τοῦτο καὶ διαμερίσατε εἰς ἑαυτούς”, donde, sintácticamente, τοῦτο 

es acusativo neutro singular, luego no es el vaso, sino su contenido lo que se reparte (La 



49 
 

palabra “ποτήριον”, es neutro; pero no está en acusativo). La frase “εἰς ἑαυτούς” 
(“entre ustedes mismos”), sugiere distribución, no turnarse. Si Jesús quisiera decir “beban 

todos del mismo vaso”, hubiese dicho: “πίνετε ἐκ τοῦ ποτηρίου”; pero eso no fue lo 

que dijo. O una perífrasis con “καθ’ ἕνα” (uno por uno), como se hace en otras obras 

griegas cuando se turnan. En seguida, muestro algunos ejemplos de dicha perífrasis: • 

καθ’ ἕνα πάντες ἐν τάξει ἑκάστῳ παραγγέλλοντες... (cada uno en su turno, dando 

las órdenes correspondientes...) – De Vita Contemplativa, sección 69. Aquí “καθ’ ἕνα” 

indica un orden individual y sucesivo de acción entre varios. • καθ’ ἕνα ἀνῄρει τοὺς 

ἄνδρας (los mataba uno por uno) – Antigüedades Romanas 6.31.3. Dionisio de 

Halicarnaso. Claramente, indica acción secuencial, no simultánea • τοὺς στρατιώτας 

καθ’ ἕνα εἰσῄει τὸ τεῖχος (los soldados entraban a la muralla uno por uno)– Heródoto. 

Historias 9.61. Aquí Heródoto describe un movimiento ordenado y de a uno. • καθ’ ἕνα 

λέγεσθαι τὸ αὐτό (que se diga lo mismo por uno a la vez) Aristóteles. Tópicos 141a. 

También vinculado a acciones individuales sucesivas, no simultáneas. • οἱ φίλοι καθ’ ἕνα 

εἰσῄεσαν (los amigos entraban uno por uno) – Plutarco. Vida de César, 66. Entonces, 

para que Jesús hubiese querido decir que bebieran uno por uno del mismo vaso, se 

hubiese expresado de otra manera. Lucas 22:17 NO dice: • πίνετε καθ’ ἕνα (bebed 

uno por uno) • ἀνὰ μέρος πίνετε (bebed por partes).  Él claramente dijo, según el texto 

griego, que dividieran el fruto de la vid, que se repartieran el fruto, que repartieran la 

copa, es decir, que repartieran el fruto de la vid, no que lo bebieran por turno. Tal idea 

es pura imaginación. Si el evangelista hubiera querido describir una acción secuencial 

de beber de un mismo vaso, teníaformas perfectamente claras y bien atestiguadas en el 

griego de su tiempo. La ausencia de expresiones como καθ’ ἕνα, ἀνὰ μέρος, καθ’ 

ἕκαστον, o similares en Lucas 22:17, confirma que διαμερίσατε no se refiere a “beber 

por turno”, sino a repartir el contenido entre todos. Esto destruye la lectura literalista de 

una única copa pasada de mano en mano. Por el contrario, sugiere la presencia de 

varios recipientes para repartir entre ellos el fruto de la vid. RESPUESTA DE VALENTIN: 

El plural imperativo "repartidlo" (gr. diamerizoo) significa, "dividirlo", "compartirlo", 

"distribuirlo". Por tanto, este verbo (repartir) significa: "distribuir entre varios una cosa 

dividiéndola en partes". Jesús usó este término en Lucas 22:17, "Tomad esto, y 

repartidlo entre vosotros". La copa con su contenido fue tomada y repartida. ¿Qué fue 

lo que los discípulos tomaron? La copa. ¿Qué fue lo que los discípulos dividieron? El 

contenido que estaba en la copa. El único que usa el lenguaje (en la cena del Señor) de 

"repartirdlo" es Lucas. En Mateo (el lenguaje) es "bebed de ella". Mientras que en 

Marcos enseña de qué manera la repartieron: bebiendo de la copa (Mac 14:21). Pablo 

usa el mismo lenguaje de Mateo y Marcos al hablar de beber de la copa (1 Cor 11:25-

28). Hagamos una correcta exégesis de Lucas 22:17: 1. El verbo “διαμερίσατε” no 



50 
 

elimina el vaso único. Es cierto que “διαμερίζω” significa “repartir” o “dividir”, pero en 

Lucas 22:17 no está especificado el modo del reparto. El texto no dice que el fruto de 

la vid fue dividido en recipientes distintos, sino que fue “repartido entre ellos”. ¿Cómo? 

El contexto mismo lo explica en el versículo 20: “De igual manera, después que hubo 

cenado, tomó la copa…”. Es la misma copa la que se reparte, no varios vasos. 2. 

“Τοῦτο” puede referirse al vaso mismo. Aunque el pronombre “τοῦτο” está en acusativo 

neutro singular, no necesariamente excluye el vaso. De hecho, el sustantivo “ποτήριον” 
también es neutro; y en griego, muchas veces el pronombre señala la totalidad del 

objeto (el recipiente con su contenido). Así que el argumento de que “τοῦτο” no puede 

ser el vaso es gramaticalmente débil. 3. El Nuevo Testamento sí habla de beber “de la 

copa”. En Mateo 26:27 y Marcos 14:23 se lee: “Y tomando la copa, y habiendo dado 

gracias, les dio, diciendo: Bebed de ella todos”. Esto es contundente: no se repartió el 

contenido en vasos distintos, sino que todos bebieron de la misma copa. El mandato es 

“bebed de ella” (ἐξ αὐτοῦ). 4. La supuesta ausencia de fórmulas como καθ’ ἕνα no 

prueba nada. Los evangelistas no tenían que usar perífrasis filosóficas para describir 

una acción común en la cultura judía: pasar un vaso de mano en mano en una comida 

festiva. En la Pascua judía (contexto inmediato de la Cena), era costumbre beber todos 

de las mismas copas que se iban pasando. No hacía falta detallar “uno por uno”, porque 

era un uso conocido. 5. La “distribución” es compatible con un vaso único. Repartir 

(διαμερίζω) no necesariamente implica multiplicar vasos, sino simplemente compartir 

algo entre varios. Por ejemplo, en Hechos 2:3 las lenguas de fuego se “repartieron” 

entre los discípulos, pero todas provenían de una misma fuente. Igualmente, en Lucas 

22, el fruto de la vid se “repartió” de una misma copa. 6. El testimonio paralelo confirma 

la unidad de la copa. Si uno armoniza los relatos de la institución (Mateo, Marcos, 

Lucas, y 1 Corintios 11), el mensaje es claro: Jesús tomó una copa (ἓν ποτήριον). Dio 

gracias. La dio a los discípulos. Todos bebieron de ella  7. ¿“Διαμερίζω” implica 

turnarse? No. El verbo διαμερίζω significa simplemente dividir, repartir, distribuir, sin 

indicar el modo en que se reparte. En Lucas 22:17, Jesús no especifica cómo fue hecho 

el reparto, solo que se repartió “entre ustedes mismos” (εἰς ἑαυτούς). 8. ¿Entonces cómo 

se “repartió”? Aquí es donde entra el contexto: En Mateo 26:27 y Marcos 14:23, está 

claro que Jesús tomó una copa y todos bebieron de ella. Esto muestra que el “repartir” 

no se realizó dividiendo el vino en varios vasos, sino pasando la misma copa de mano 

en mano. 9 ¿Turnarse = beber uno después del otro? Sí. Beber de una sola copa 

necesariamente implica que cada uno espera su turno para beber. Eso es turnarse en 

sentido natural, aunque el griego no use expresiones como καθ’ ἕνα (uno por uno). Es 

decir: El evangelista no tenía que escribir “uno por uno” porque eso ya estaba implícito 

en la acción de compartir un único vaso. En el judaísmo del primer siglo, en la Pascua, 

era normal que los participantes se turnaran con la misma copa. No hacía falta 



51 
 

aclararlo. 10. Ejemplo bíblico paralelo En 1 Corintios 10:16, Pablo dice: “La copa de 

bendición que bendecimos, ¿no es la comunión de la sangre de Cristo?”. Notemos: una 

sola copa compartida que todos participan. La participación implica turnarse, pero la 

Escritura nunca se detiene a describir ese detalle logístico porque era lo que hizo.  

Refutación: Aquí es donde Piña se delata, pues cuando tiene que pasar de la 

retórica a la gramática, empieza a inventar puentes donde el texto no los 

puso. Aquí seremos testigos de la pobreza exegética de nuestro pobre 

contrincante. 

Mi objeción no afirma que el texto pruebe “vasitos individuales” como 

mandamiento, sino algo mucho más sobrio y más fuerte. Lucas 22:17 no 

enseña “beber por turno de un solo vaso”, y el verbo διαμερίζω no significa 

turnarse para beber, sino repartir/dividir/distribuir. Por tanto, usar Lucas 

22:17 como “prueba” de un solo recipiente pasado de mano en mano es un salto 

injustificado. Esa es la cuestión. 

La respuesta de “Valentín” comienza concediendo lo que no puede negar, es 

decir, que “διαμερίζω significa dividir, compartir, distribuir”. Bien. Pero 

inmediatamente intenta rescatar el “vaso único” diciendo que el texto “no 

especifica el modo” y que por tanto “puede” ser pasar el mismo vaso de 

mano en mano. Eso suena razonable hasta que tenemos en cuenta una regla 

elemental, que de la falta de especificación no se puede construir una ley. Si Lucas 

no especifica el modo, entonces Lucas no autoriza convertir un modo 

específico en doctrina, y mucho menos en condición de comunión. Lo 

máximo que puede decirse es que “se repartió”. Punto. Todo lo demás es 

imaginación. Y Piña aquí tiene una imaginación muy fructífera. 

1) “La copa con su contenido fue tomada y repartida. ¿Qué tomaron? La 

copa.” Aquí ya hay una confusión semántica y sintáctica. En Lucas 22:17 el texto 

griego tiene el objeto explícito: τοῦτο. Jesús dice: “Λάβετε τοῦτο…” (“Tomad 

esto…”). No dice “λάβετε τὸ ποτήριον” (“tomad el vaso”). Piña quiere que 

“tomaron la copa” porque su doctrina necesita que el objeto sea el recipiente. 

Pero Lucas eligió τοῦτο, precisamente un demostrativo neutro que funciona 

como “esto” y que, en el flujo del discurso, apunta naturalmente al contenido 

o a la acción ordenada (“tomad esto” = lo que está para ser 



52 
 

distribuido/compartido entre ustedes). Pasar un recipiente de mano en 

mano y de labio en labio es imaginación, es fábula barata. 

Y aunque “ποτήριον” sea neutro, eso no resuelve nada, porque lo que 

importa no es el género, sino el referente pragmático. Entonces, “esto” en la 

cena no está señalando “el objeto material”, sino “lo que se divide” (el fruto 

de la vid, v. 18) y el acto comunitario de compartirlo. 

2) “El único que usa ‘repartidlo’ es Lucas… En Marcos enseña cómo lo 

repartieron: bebiendo de la copa (Marcos 14:21).” Esto es un error doble, 

pues pasa de cita y de lógica. Primero, el versículo de Marcos que habla de 

beber de la copa es Marcos 14:23 (“y bebieron de ella todos”). Marcos 14:21 

habla del Hijo del Hombre y el traidor. O sea, Piña está citando mal. Parece 

detalle, pero es importante porque muestra el patrón. Cuando se sienten 

apretados, empiezan a “armonizar” con memoria suelta. Segundo, aunque 

Marcos 14:23 diga que bebieron “de ella”, eso no explica el sentido de 

διαμερίσατε en Lucas 22:17 como “turnarse con el mismo vaso”. “Beber de 

ella” describe participación; no define si la distribución fue mediante un solo 

recipiente o varios. De hecho, incluso en el español común, “bebieron de la 

copa” puede describir el acto sin describir el mecanismo. 

3) La trampa central. “Lucas no especifica el modo… por tanto pudo ser un 

vaso único”. Aquí se ve el truco. Piña convierte una posibilidad narrativa en 

una obligación doctrinal, y eso es ilegítimo. Si Lucas no especifica el modo, 

entonces no puedes construir el modo como prueba. La ausencia de 

especificación solo permite decir, “el texto no lo define”. En otras palabras, 

Lucas 22:17 es una bomba atómica para la doctrina que Piña quiere, porque 

Piña necesita precisión normativa, no ambigüedad narrativa. 

4) “El contexto mismo lo explica en el versículo 20… es la misma copa la que 

se reparte”. Este es de los errores más serios, pues mezcla copas y momentos 

como si Lucas fuera descuidado. Lucas distingue temporalmente, en 22:17–

18 Jesús toma una copa y habla del fruto de la vid y de no beber “hasta que 

venga el reino”; luego, en 22:19 viene el pan; y en 22:20 dice “de igual 

manera, después que hubo cenado, tomó la copa…”. Lucas está presentando 

al menos dos acciones con copa: una antes (v.17) y otra “después de cenar” 



53 
 

(v.20). ¿Son la misma copa física? Puede ser, pero Lucas no obliga a esa 

lectura. Lo que sí obliga es esto: no puedes usar el v. 20 para definir el 17 

como si fuera una nota técnica del mismo objeto. El v. 20 está introducido 

como otra acción “después de cenar”. Y aquí se cae la frase de Piña al suelo, 

“es la misma copa la que se reparte, no varios vasos”. Lucas no dice “la 

misma”. Eso lo pone él. Y eso es justo lo que criticamos, añadir lo que el texto 

no afirma. 

5) “Τοῦτο puede referirse al vaso mismo… el pronombre señala la totalidad 

del objeto (recipiente con contenido).” Este argumento suena “gramatical”, 

pero es flojo porque confunde “posibilidad gramatical” con “probabilidad 

exegética”. Es cierto que un demostrativo neutro puede, a veces, referirse a 

un sustantivo neutro implícito o cercano. Pero aquí el problema no es solo la 

forma; es el sentido del mandato: “Tomad esto y repartidlo entre vosotros”. 

¿Qué se reparte entre personas? No el vaso como objeto (a menos que quieras 

afirmar que Jesús está dando una instrucción de pasar un objeto), sino lo que 

el vaso contiene, lo cual Lucas aclara inmediatamente con el v.18 (“del fruto 

de la vid”). Además, aunque “tomar una copa” como recipiente sea posible 

en el mundo real, Lucas no está enseñando el acto de “tomar recipiente” 

como dogma, sino preparando la referencia al fruto y su participación. 

6) “Mateo 26:27 y Marcos 14:23 son contundentes… el mandato es ‘bebed de 

ella’ (ἐξ αὐτοῦ).” Aquí hay otra cosa, el argumento depende de una lectura 

forzada de la preposición y del pronombre. En Mateo 26:27 el griego dice 

“πίετε ἐξ αὐτοῦ πάντες” (“bebed de esto, todos”). Ese “αὐτοῦ” es neutro y 

puede referirse a “lo que está en la copa” tanto como a la copa. Pero si lo que 

se reparte es lo que se bebe, luego, no puede ser el recipiente sino el 

contenido. El contenido se puede repartir y beber, el recipiente no. 

Cuando se lee Mateo 26:27 y Marcos 14:23 y se insiste en que el mandato 

“bebed de ella” (πίετε ἐξ αὐτοῦ) prueba la literalidad del recipiente, tal 

argumento descansa sobre una lectura forzada tanto de la preposición como 

del pronombre. En Mateo 26:27 el texto griego dice literalmente: πίετε ἐξ 

αὐτοῦ πάντες, “bebed de esto, todos”. El pronombre αὐτοῦ es neutro y, por 

tanto, puede referirse tanto a la copa como a lo que está en la copa. Pero el 

contexto inmediato y la lógica del lenguaje restringen el referente posible. Lo 



54 
 

que Jesús manda hacer con “esto” es beber; y en Lucas 22:17, con ese mismo 

“esto”, manda repartirlo (διαμερίσατε). Ahora bien, solo aquello que es 

bebible y divisible puede cumplir ambas funciones verbales. El recipiente no 

se bebe ni se reparte en el sentido natural del lenguaje; el contenido sí. El 

fruto de la vid puede distribuirse entre varios y puede beberse; el vaso no. 

Por tanto, aunque gramaticalmente el pronombre pueda concordar con 

“copa”, semánticamente el referente efectivo no puede ser el recipiente, sino 

el contenido. El propio uso de los verbos elimina al vaso como candidato 

válido. En consecuencia, cuando el texto manda “beber de ella”, no está 

legislando un objeto material, sino designando, por metonimia, aquello que 

se bebe, es decir, el fruto de la vid que representa la sangre del nuevo pacto. 

El argumento literalista colapsa aquí por una razón sencilla. El texto exige 

un referente que pueda repartirse y beberse, y ese referente no es el 

recipiente, sino el contenido. 

7) La apelación a la ausencia de expresiones como καθ’ ἕνα no introduce una 

exigencia artificial al texto, sino que señala un hecho lingüístico objetivo. En 

el griego koiné existían recursos claros, precisos y ampliamente atestiguados 

para describir una acción secuencial individual, es decir, una acción 

realizada “uno por uno” o “por turnos”. Lucas emplea ese tipo de lenguaje 

en otros contextos cuando desea comunicar división secuencial o acción 

individualizada. En Lucas 22:17, sin embargo, no utiliza ninguno de esos 

recursos. El verbo διαμερίζω, junto con la expresión εἰς ἑαυτούς, describe 

distribución, no secuencia de uso. Por tanto, el texto no describe ni autoriza 

la idea de “beber por turno de un mismo vaso”. Introducir esa logística en el 

pasaje no es exégesis, sino lectura importada. Lucas 22:17 no puede 

funcionar como texto probatorio de una práctica que el lenguaje del pasaje 

no expresa. La invocación a una supuesta “costumbre pascual” es irrelevante 

y metodológicamente defectuosa. La doctrina no se establece por 

reconstrucciones culturales hipotéticas, sino por texto inspirado. Una 

práctica cultural, real o supuesta, no adquiere fuerza normativa sin 

indicación explícita del texto bíblico. Apelar a la costumbre no demuestra 

mandato, ni ejemplo aprobado, ni inferencia necesaria. Es una evasión del 

texto, no una explicación del texto. 



55 
 

8) El razonamiento que afirma: “διαμερίζω no especifica el modo; por tanto, 

el modo fue pasar el mismo vaso de mano en mano”, es un salto lógico 

inválido. Del hecho de que un verbo no especifique el modo de una acción 

no se sigue que un modo particular quede establecido como bíblico. La falta 

de especificación impide convertir cualquier modalidad concreta en norma. 

Si el texto no define el mecanismo de la distribución, ningún mecanismo 

puede imponerse como mandato divino. Pretender hacerlo es legislar donde 

el texto guarda silencio. Mucho menos puede usarse esa inferencia gratuita 

para condenar prácticas que el texto no prohíbe. 

9) La afirmación de que “beber de una sola copa necesariamente implica 

turnarse” no procede del texto bíblico, sino de una construcción posterior 

requerida por la doctrina que se desea defender. El pasaje no describe turnos, 

ni secuencia, ni espera, ni orden individual. Esos elementos no están en el 

texto; se introducen porque la tesis del “vaso único” los necesita para 

funcionar. Convertir una deducción práctica en criterio doctrinal es 

precisamente el error que el Nuevo Testamento denuncia cuando reprueba 

los mandamientos de hombres presentados como si fueran mandamientos 

de Dios. El texto enseña comunión; no legisla logística. Hacer de un detalle 

operativo una prueba de fidelidad es ir más allá de lo escrito. 

10) “1 Corintios 10:16 prueba una sola copa compartida… implica turnarse”. 

No. 1 Corintios 10:16 define “copa” como koinonía, participación. No define 

el mecanismo, ni el número de recipientes. Y lo irónico es que Piña usa ese 

texto para derivar una logística (turnarse) cuando Pablo lo usa para derivar 

una realidad espiritual (comunión) en contraste con idolatría. Es cambiar el 

foco del apóstol por el foco del sectario. 

AP: 12 OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO: No, es falso que “un recipiente” es el 

nuevo pacto. Cuando Jesús dijo en Lucas 22:20, “Esta copa es el nuevo pacto en mi 

sangre”, estaba hablando del fruto de la vid, no del recipiente y el fruto, pues es 

solamente el contenido lo que se “derrama”. Luego, no es verdad que Jesús representó 

“un recipiente” como el “nuevo pacto”. La copa representa el fruto de la vid, y el fruto 

de la vid, es “la sangre del nuevo pacto”. Entonces, “un recipiente” no es el pacto. 

RESPUESTA DE VALENTIN: Luévano dice que la copa no representa al Nuevo Pacto. Sin 

embargo, la Biblia enseña que este objeto llamado "copa" es el Nuevo Pacto. Muchas 

de las versiones más antiguas se refieren a esta copa como 'vaso' ; "este vaso es el 



56 
 

Nuevo Pacto en mi sangre" (Lc 22:20). Lorenzo Luévano puede leer que este objeto 

llamado "copa" o "vaso"(cuando contiene el fruto de la vid) es el Nuevo Testamento 

confirmado por la sangre de Jesucristo. Que la copa representa el nuevo pacto no es 

una doctrina nueva. Dicha doctrina fue enseñada por Jesucristo y confirmada por Pablo 

en 1Cor 11:25-27. La sangre se distingue del pacto. El pacto se confirma con sangre 

(Heb 9:16-17). 

Refutación: Piña comienza con una distorsión directa de la objeción. Yo no 

he dicho que “la copa no representa al Nuevo Pacto” en el sentido que él 

sugiere. Lo que he negado explícitamente es que un recipiente físico, como 

objeto material, sea en sí mismo el Nuevo Pacto. Piña sustituye mi 

afirmación por otra más burda para poder refutarla. Eso no es exégesis; es 

un hombre de paja deliberado. 

Cuando Jesús dice en Lucas 22:20, “Esta copa es el nuevo pacto en mi 

sangre”, el verbo “es” no convierte automáticamente al objeto físico en el 

pacto mismo. Ese razonamiento es infantil. En la misma noche Jesús dijo, 

“Esto es mi cuerpo”, y nadie con juicio sostiene que el pan dejó de ser pan y 

se transformó ontológicamente en carne humana. Aquí estamos ante 

lenguaje representativo, no ante una ontología de objetos. La carga de la 

prueba recae en Piña, y él no la cumple. 

Piña intenta sostener su postura apelando a que “muchas versiones antiguas 

dicen ‘vaso’”. Esto es irrelevante. Cambiar “copa” por “vaso” no cambia 

absolutamente nada en el argumento, porque vaso sigue siendo un 

recipiente. El problema no es el término español, sino el supuesto teológico 

que Piña introduce sin autorización textual, es decir, que el recipiente físico, 

como tal, representa el Nuevo Pacto. El griego sigue siendo ποτήριον, y el 

problema sigue siendo el mismo, independientemente de cómo traduzca el 

término griego. Pero, si pensamos esto con cuidado, debemos tener en 

cuenta que el sustantivo griego ποτήριον es formalmente un diminutivo. 

Proviene de ποτήρ, que significa “vaso”, “copa”, “recipiente para beber”. El 

sufijo -ιον es un sufijo diminutivo muy común en griego. Así que, 

etimológicamente, ποτήριον significa algo como vasito, copita, recipiente 

pequeño para beber. Ahora bien, aquí viene la parte que Piña no entiende o 

finge no entender. En griego koiné, como en muchos idiomas, los 

diminutivos no siempre conservan fuerza diminutiva semántica. Muchas 



57 
 

veces se lexicalizan y pasan a ser el término normal. Por ejemplo, en español 

decimos “rodilla” sin pensar en “roda” grande. Pero eso no elimina el hecho 

lingüístico de que el término no tiene ninguna carga de grandeza, unicidad 

ni solemnidad material. Así que cuando Piña dice con tono triunfal que 

“algunas versiones antiguas dicen vaso”, creyendo que eso fortalece su tesis 

del recipiente literal obligatorio, en realidad se está disparando en el pie. 

Porque el término inspirado no es ποτήρ (vaso grande), sino ποτήριον, el 

término pequeño, común, cotidiano, funcional. Así que, si Piña quiere jugar 

al literalismo material, el texto no lo ayuda. El Espíritu Santo no escogió una 

palabra que enfatice tamaño, unicidad física o carácter monumental. Escogió 

una palabra doméstica, funcional, relacional. Nada en ποτήριον sugiere 

“este recipiente específico, único, irrepetible y normativo”. Pero aquí viene 

la ironía deliciosa. Piña combate los “vasitos individuales” con furia 

doctrinal, usando un término que literalmente es “vasito”. Si él fuera 

coherente con su argumento materialista, debería aceptar que el texto inspira 

exactamente aquello que él combate, un término que no legisla tamaño, 

forma ni número. Más aún, traducir ποτήριον como “vaso” en español no 

añade autoridad doctrinal, porque sigue siendo un recipiente genérico. 

Cambiar “copa” por “vaso” no refuerza nada. Es como cambiar de sombrero 

y creer que ahora eres otra persona. 

Luego Piña afirma que “la Biblia enseña que este objeto llamado copa es el 

Nuevo Pacto”. Eso es sencillamente falso. La Biblia enseña que la sangre de 

Cristo es la base del Nuevo Pacto, no que un utensilio lo sea. El texto dice “el 

nuevo pacto en mi sangre”, no “el nuevo pacto en este objeto”. La 

preposición ἐν indica el medio confirmatorio, no la identidad del objeto. El 

pacto no reside en el vaso, reside en la sangre, históricamente derramada en 

la cruz. El recipiente no fue derramado. El recipiente no redime a nadie. 

Luego Piña se contradice a sí mismo. Él mismo reconoce que “la sangre se 

distingue del pacto” y que “el pacto se confirma con sangre” citando 

Hebreos 9:16–17. Exacto. Y eso destruye su tesis, no la confirma. Si el pacto 

se confirma con sangre, entonces la sangre es el contenido significativo, no 

el recipiente. El recipiente no confirma nada. El recipiente no entra en 



58 
 

Hebreos 9. El recipiente no aparece en la teología del sacrificio, ni del 

testamento, ni de la redención. 

Además, Piña pasa por alto un detalle decisivo que he señalado 

correctamente, que solo el contenido se derrama, no el recipiente. El texto 

habla de sangre “derramada por vosotros”. ¿Cuándo se derramó el vaso? 

Nunca. ¿Cuándo se derramó la copa como objeto? Jamás. Derramar es una 

acción propia de un líquido, no de un contenedor. Si el Nuevo Pacto está 

ligado a lo que se derrama, entonces está ligado exclusivamente al 

contenido, no al recipiente. 

La afirmación “la copa representa el nuevo pacto” solo es válida en sentido 

metonímico, es decir, cuando “copa” nombra aquello que está dentro de ella. 

Eso es exactamente lo que yo he sostenido desde el inicio. Pero Piña comete 

un error categorial, toma una metonimia válida y la convierte en doctrina 

material, como si el utensilio fuera portador teológico del pacto. Ese paso no 

lo autoriza ni Lucas, ni Pablo, ni Hebreos, ni nadie. 

Finalmente, Piña pretende cerrar el argumento diciendo que esta doctrina 

fue “enseñada por Jesucristo y confirmada por Pablo”. Eso es una afirmación 

sin prueba. Ni Jesús ni Pablo enseñaron jamás que el recipiente físico sea 

parte constitutiva del pacto, ni que su número, forma o material tenga valor 

doctrinal. Pablo explica claramente qué es la copa, diciendo, “¿no es la 

comunión de la sangre de Cristo?” No dice “¿no es el recipiente del pacto?”. 

Dice comunión, participación, koinonía. Piña reemplaza la teología paulina 

por una sacramentalización del objeto. 

AP: 13 OBJECIÓN DE LORENZO LUÉVANO. No, el uso de “un solo recipiente” no es 

la voluntad de Dios, ni es mandamiento directo, ni es ejemplo aprobado, ni tampoco 

inferencia necesaria. Lo que es mandato directo, ejemplo aprobado e inferencia 

verdaderamente necesaria, es beber “el fruto de la vid”, es decir, “esta copa”, no 

“un recipiente” (1 Corintios 11:26). El uso de, “siendo uno solo el pan” (1 Corintios 

10:17), infiere lo que se bebe, es decir, uno y el mismo tipo de jugo, el fruto de la 

vid. La inferencia no es con el recipiente, pues siempre que bebemos en varios 

contenedores, siempre bebemos uno y el mismo contenido, el fruto de la vid. Un pan, 

un solo tipo de jugo, un salvador, una sola iglesia, un solo Dios, pero nunca, “uno solo 

el recipiente” (¿1 de Antonio Piña 10:17?), ¡eso no dice la Biblia! ¿Qué hay sobre el 

ejemplo? Antonio Piña cita Marcos 14:23, donde se dice que bebieron “de ella”, 



59 
 

¿quiere decir que por turno todos y cada uno de ellos pusieron sus labios en el mismo 

recipiente y así “beber de” él? Si esto es así, entonces en Juan 4:12, que dice, “¿Acaso 

eres tú mayor que nuestro padre Jacob, que nos dio este pozo, del cual bebieron él, 

sus hijos y sus ganados?” Note la expresión, “pozo, del cual bebieron”, ¿indica que 

todos ellos pusieron por turno sus labios en el pozo para beber? Así tendría que ser 

para quienes afirman que los discípulos de Cristo, cada uno de ellos, en Marcos 

14:23, pusieron por turno sus labios en el recipiente que contenía el fruto de la vid. 

¿Lo creerá usted? Pero, donde sí tenemos un verdadero ejemplo relativo a comer la 

cena del Señor, es en Hechos 20:7, donde se presenta una buena oportunidad para 

mostrar a los santos reunidos y usando por turno un solo recipiente para beber el 

fruto de la vid. Pero, ¿lo muestra sí el texto? ¿Sí o no? 

RESPUESTA DE VALENTIN: Luévano niega que el uso de una copa es mandamiento 

directo, ejemplo aprobado e inferencia necesaria. El uso de la copa está como:  

Mandamiento directo: "bebed de ella todos ". Esta es una orden directa de Jesús 

dada a sus discípulos. "Bebed de ella" significa "beber procedente de ella". Es decir, 

"bebed de lo que procede de ella". Se debe beber el contenido que está en la copa. 

Cuando se usan los vasitos individuales ya no se está bebiendo del contenido que 

procede de la copa. Se está quebrantando un mandamiento de Cristo, y sigue como 

consecuencia que se está pecando. 

Ejemplo aprobado : "y bebieron de ella todos". Esto es un ejemplo aprobado. El 

cristiano debe obedecer la voluntad de Cristo por medio de ejemplos apostólicos (1 

Corintios 11:1). 

Inferencias necesarias: Si se debe usar un único pan común para todos, de la misma 

manera se debe usar una sola copa (1 Corintios 10:16-17). "Esta copa es el Nuevo 

Pacto en mi sangre". 

Lorenzo Luévano hace una mala comparación de manera distorsionada. Compara el 

pozo de Jacob con la copa de la cena del Señor. Beber de la copa y beber de un 

pozo no es lo mismo. Aquí las diferencias entre beber de la copa y beber del pozo: 

1. Beber de la copa es una orden directa del Señor; mientras que beber del pozo 

no es ordenanza. Si el Señor le ordena a Luévano y a los demás miembros de la 

iglesia local"bebed de ella todos" ,él y los demás estarían obligado a obedecer esta 

orden. 

2. La copa y el pozo son dos cosas distintas: el pozo es usado para retener o contener 

agua. Una copa es un vaso para beber. Ahí la diferencia. 



60 
 

3. Las preposiciones griegas en Mateo 26:27 y Juan 4:12 son diferentes. La 

preposición griega de Juan 4:12 es "apo"; mientras que la preposición griega de 

Mateo 26:27 es "ek". Beber "apo" pozo no es lo mismo que beber "ek" la copa.  

Luévano dice que la copa no se menciona en Hch 20:7. No hay mención de beber la 

copa por turno aquí. Pero tampoco hay mención del fruto de la vid, de la mesa ni 

de otras cosas que deben estar presentes en la cena del Señor. Hch 20:7 está usando 

una sinécdoque. (Esto es, cuando se pone el todo de una parte y una parte del todo). 

Luévano no aplica este método en la cena del Señor. 

Refutación: Piña comienza afirmando que yo niego que el uso de una copa 

sea mandato directo, ejemplo aprobado o inferencia necesaria, y luego 

procede a afirmar exactamente lo que no prueba. El problema no es que él 

enumere tres categorías clásicas de autoridad bíblica; el problema es que 

ninguna de las tres se sostiene cuando se examina el texto con cuidado. 

Primero, Piña afirma que existe un mandamiento directo en la frase “bebed 

de ella todos”. Pero esa afirmación confunde el objeto del mandato con un 

supuesto medio material obligatorio. El mandamiento es beber, no usar un 

tipo específico de recipiente. El complemento “de ella” no legisla el 

recipiente, sino el origen del contenido que se bebe. Beber “de” algo no 

define el número ni la forma del contenedor, sino la procedencia del líquido. 

De hecho, Piña lo reconoce implícitamente cuando explica que “se debe 

beber el contenido que está en la copa”. Exactamente. El contenido. No el 

recipiente. Su argumento se autodestruye en la misma frase en que intenta 

afirmarse. 

Cuando Piña dice que al usar recipientes individuales “ya no se está 

bebiendo del contenido que procede de la copa”, introduce una premisa 

inventada. El texto bíblico jamás dice que el contenido solo puede 

“proceder” de un único recipiente físico. Esa restricción no está en el texto. 

Es una adición doctrinal. Y toda doctrina que depende de una premisa no 

revelada es, por definición, una doctrina humana. Llamar “pecado” a una 

práctica sobre la base de una premisa no bíblica no es celo por la verdad, es 

autoritarismo hermenéutico. 

Segundo, Piña afirma que existe un ejemplo aprobado en la frase “y bebieron 

de ella todos”. Pero aquí vuelve a cometer el mismo error categorial. El 



61 
 

ejemplo aprobado muestra que todos participaron del mismo elemento 

simbólico, no que todos pusieron sus labios en el mismo objeto físico. El texto 

no describe el mecanismo, ni lo eleva a categoría normativa. Un ejemplo 

aprobado enseña lo que el texto muestra; no lo que el lector desea inferir para 

sostener una tradición. Convertir una ausencia descriptiva en una regla 

obligatoria no es seguir el ejemplo apostólico; es legislar desde el silencio, 

precisamente lo que Piña acusa falsamente a otros de hacer. 

Tercero, Piña apela a una inferencia necesaria basada en 1 Corintios 10:16–

17, afirmando que así como hay “un solo pan”, debe haber “una sola copa”. 

Pero esta inferencia es inválida, porque no respeta el punto de comparación 

que Pablo mismo establece. El “un solo pan” no enseña una logística material 

única, sino una realidad teológica: un solo cuerpo, una sola comunión. Nadie 

serio sostiene que ese texto obliga a usar un solo horno, un solo plato o un 

solo cuchillo para partir el pan. El pan es uno en cuanto a su significado, no 

en cuanto a su manipulación material. Aplicar el singular teológico del pan 

para imponer un singular logístico del recipiente es una falsa analogía. 

Luego Piña afirma que mi comparación con el pozo de Jacob es 

“distorsionada”, pero no logra refutarla. El punto de la comparación no es 

equiparar pozo y copa como objetos, sino mostrar el uso lingüístico del verbo 

“beber de”. En Juan 4:12 se dice que muchos “bebieron del pozo”, y nadie 

interpreta eso como que pusieron sus labios directamente en el pozo. El 

lenguaje funciona por referencia al origen del agua, no al contacto físico con 

el objeto. Exactamente lo mismo ocurre con “beber de la copa”. La diferencia 

entre pozo y copa no invalida el argumento, porque el punto no es la 

naturaleza del objeto, sino el uso semántico de la preposición y del verbo. 

Piña evade el argumento porque no puede responderlo. 

En cuanto a la distinción entre las preposiciones griegas ἐκ y ἀπό, Piña 

introduce un tecnicismo sin peso real. Ambas preposiciones pueden 

expresar origen o procedencia, y ninguna de ellas, por sí sola, impone 

contacto físico literal con el objeto. La diferencia preposicional no sostiene 

una doctrina del “vaso único”, y Piña no presenta ninguna evidencia 

gramatical seria que conecte ἐκ con una obligación logística de turno físico. 

Es retórica técnica sin sustancia. 



62 
 

Finalmente, Piña intenta neutralizar Hechos 20:7 diciendo que allí se usa una 

sinécdoque y que no se mencionan todos los elementos. Pero ese argumento 

juega en su contra. Si la Escritura puede omitir detalles logísticos esenciales 

sin que eso afecte la validez de la Cena del Señor, entonces el detalle del 

recipiente no puede ser esencial. No se puede sostener, al mismo tiempo, 

que el Espíritu Santo guarda silencio sobre elementos fundamentales y que, 

aun así, esos elementos son obligatorios so pena de pecado. Esa postura es 

incoherente. 

CONCLUSIÓN. 

Después de examinar cuidadosamente los argumentos de Antonio Piña, 

queda en evidencia un patrón constante: no responde a las objeciones reales, 

sino que las reemplaza por versiones distorsionadas, más fáciles de atacar. 

Esto no es debate bíblico serio, es retórica defensiva. Piña no demuestra que 

el uso de un solo recipiente sea mandato divino; lo presupone, y luego 

condena a quien no acepte su presupuesto. 

El error central de Piña consiste en confundir lenguaje teológico con logística 

material. Cuando la Escritura habla de “la copa”, Pablo no está legislando el 

número de recipientes, sino explicando el significado de la participación, la 

comunión en la sangre de Cristo. El texto define qué es la copa, koinonía, no 

cómo debe administrarse físicamente. Convertir ese lenguaje en una norma 

material obligatoria es sacar al texto de su propósito inspirado. 

Asimismo, Piña incurre repetidamente en falacias lógicas graves. Afirma 

mandamientos donde solo hay descripciones, ve ejemplos aprobados donde 

hay silencio narrativo, y construye inferencias “necesarias” que no lo son. 

Especialmente grave es su uso selectivo del principio de “mandato, ejemplo 

aprobado e inferencia necesaria”, que aplica con rigor extremo solo cuando 

le conviene, y abandona por completo cuando el mismo principio 

desmantela su posición. 

Desde el punto de vista lingüístico, su argumento tampoco resiste análisis. 

El término ποτήριον no apoya una doctrina del “recipiente único”, ni por 

forma, ni por uso, ni por contexto. La apelación a traducciones que dicen 

“vaso” no añade autoridad alguna, y menos aun cuando se ignora 



63 
 

deliberadamente el funcionamiento normal de la metonimia, ampliamente 

reconocida en la exégesis bíblica seria. 

Teológicamente, el problema es aún más serio. Piña termina 

sacramentalizando un objeto, atribuyéndole un valor doctrinal que la 

Escritura nunca le asigna. El Nuevo Pacto está en la sangre de Cristo, no en 

un utensilio. El recipiente no redime, no sella, no confirma, no reconcilia. 

Insistir en lo contrario es desplazar el centro del evangelio desde la obra de 

Cristo hacia una forma externa, algo que el Nuevo Testamento combate de 

principio a fin. 

Finalmente, lo más revelador es esto, para sostener su doctrina, Piña necesita 

que el texto diga más de lo que dice. Necesita turnos explícitos, necesita 

contacto físico obligatorio, necesita una logística uniforme, necesita una 

tradición elevada a ley. Pero el texto no le concede nada de eso. Y cuando la 

Escritura no concede, no se legisla. 

Entonces, la doctrina del “un solo recipiente obligatorio” no es mandato de 

Cristo, no es doctrina apostólica, no es inferencia necesaria, y no es fidelidad 

bíblica. Es una tradición humana vestida de celo, sostenida por falacias y 

defendida con acusaciones. Mis objeciones permanecen intactas. Las 

respuestas de Piña no las han refutado. Y mientras no las responda desde el 

texto, con exégesis honesta y lógica consistente, su postura seguirá 

exactamente donde está ahora, es decir, en el suelo. 

Ω 

VOLVIENDO A LA BIBLIA 

www.volviendoalabiblia.com 

6 de enero de 2026 

Copyright © 2026 Lorenzo Luévano Salas 

Se autoriza la gratuita distribución total de esta obra por cualquier medio, citando la 

fuente y sin alterar su contenido. 

A menos que se indique lo contrario, todas las citas  

bíblicas son tomadas de la versión Reina-Valera © 1960 Sociedades Bíblicas en América 

Latina © renovado 1988 Sociedades Bíblicas Unidas. Utilizado con permiso. 


